#### GOVERNMENT OF INDIA

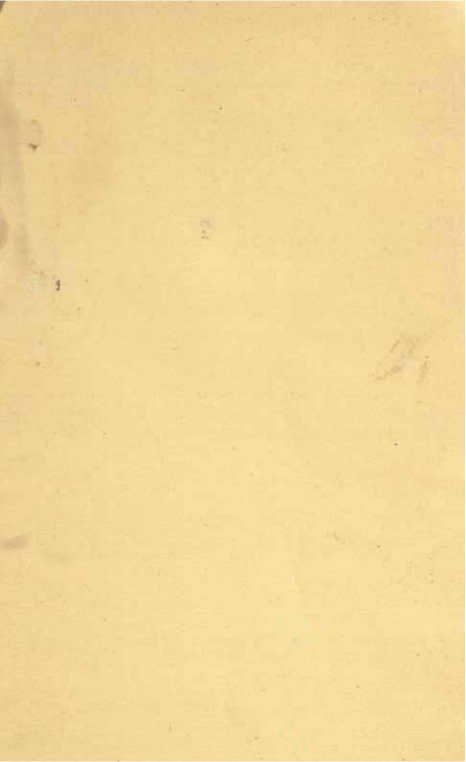
DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY

#### CENTRAL ARCHAEOLOGICAL LIBRARY

Acc. 8850

CALL No. 891.43 / Cha

D.G.A. 79.





uttavi bhavata ki santa-

# उत्तरी भारत की संत-परम्परा

परशुराम चतुर्वेदी एम्० ए०, एल्-एल्० बी०

8850

The same of the same

Ref 294:55



भारती-भगडार, महार , और हात प्रयागामक नहां हो ।

### भारत-दर्पण-प्रथमाला

प्रथ-संस्था - ६ LIBRARY, NEW DELHI. भारती-भएडार,

लीडर प्रेस, प्रयाग

सस्ता-साहित्य-मएडल. कनाट सर्कस, दिल्ली

प्रथम संस्करण संवत् २००८ वि० मुल्य १२)

JENTEAL ABCHAEOLOGICAL LIBRARY NEW DELRI. 400. No ..... 39 141 No. 891 1951

#### वक्तव्य

आज से २० वर्ष पूर्व मैंने कबीर-साहित्य का अध्ययन स्वतंत्र रूप से आरंभ किया या और प्रसंगवश अन्य संतों की भी रचनाएँ पढ़ी थीं। उन दिनों 'संत-साहित्य' शीर्षक मेरा एक निवंध भी प्रयाग की 'हिंदुस्तानी' पित्रका (अक्टूबर, सन् १६३१ ई०) में प्रकाशित हुआ था। तब से मैंने अपना अध्ययन और अनुशीलन अपने ढंग से ही कायम रखा और उसके पिरेगामों को भिन्न-भिन्न लेखों के रूप में प्रकाशित भी करता गया। इधर के उपलब्ध साहित्य ने मेरी धारणाओं को जहाँ तक पुष्ट और पिरेमार्जित किया है, उसे सबके समझ रखने के ही प्रयत्न में यह पुस्तक लिखी गई है जो मेरे अनुसार किये गए विषय-विभाजन की हिंदर से इस ग्रंथ का केवल प्रथम खंड ही कही जा सकती है। इसमें केवल संत-परम्परा का परिचय देने की चेध्या की गई है; इसके अन्य दो खड़ों का संबंध कमशः 'संत-साहित्य' एवं 'संत-मत' से रहेगा।

प्रस्तुत पुस्तक का मुख्य विषय इस प्रकार उस संत-परस्परा से परिचित करा देना मात्र है जो कबीर साइव के साथ उत्तरी भारत में आरंभ हुई थी और जिसकी रचनाएँ हिंदी में उपलब्ध हैं। कबीर साइव के कितपय पूर्व-वर्ची व्यक्तियों में भी संतों के अनेक लक्ष्ण पाये जाते हैं, किंतु वे सभी बातें उसमें पूर्णतः विकसित हुई नहीं दीख पड़तीं। कबीर साइब के समय से ऐसे लोगों का एक ताँता-सा लग जाता है, जो उनसे प्रत्यच्च रूप में प्रभावित न रहते हुए भी, लगभग उसी प्रकार का जीवन व्यतीत करते हैं। ये लोग भी पहले स्वतंत्र साधक ही रहा करते हैं, किंतु आगे चलकर इनके पंय वा सम्प्रदाय भी बनने लग जाते हैं। तब से इनका ध्यान अपनी व्यक्तिगत साधना की ओर से अधिक सामूहिक संगठन एवं प्रचार की ओर भी बँटने लग जाता है और इनका प्रधान लच्च कमशः छटता चला जाता है। किंतु जिस परिस्थिति ने इस परस्परा को सर्वप्रथम जन्म दिया था, उसके प्रायः उसी रूप में वर्चमान रहने के कारण अंत में महात्मा गाँधी के नेतृत्व में एक नई लहर एक बार फिर जागत हो उठती है।

संत-परम्परा के श्रंतर्गत सम्मिलित किये जानेवाले संतों का चुनाव करते समय सबसे अधिक ध्यान स्वभावतः उन लोगों की आरे ही दिया गया है जिन्होंने प्रत्यच या श्रप्रत्यच् ढंग से कवीर साहव श्रथवा उनके किसी श्रनु-यायी को अपना पथ-प्रदर्शक माना था अथवा जिन्होंने उनके द्वारा स्वीकृत सिद्धांती ग्रीर साधनाश्ची को किसी न किसी प्रकार श्रपनाया था। फिर भी यहाँ कुछ ऐसे लोगों को भी स्थान देना पड़ गया है जो सुफियों, सगुगो-पासको, नाय-पंथियों वा अन्य ऐसे सम्प्रदायों के साथ सम्बद्ध रहते हुए भी संत-परम्परा में गिने जाते आए हैं और जो अपने संतमतानुकृत निदांती वाली रचनाओं के आधार पर भी उक्त संतों के अंत्यत निकटवर्ची समके जा सकते है। संतों की 'रहनी' में लच्ति होनेवाला 'सहजभाव' एक ऐसी विशेषता है जो किसी भी ग्रसाधारण व्यक्ति के जीवन-स्तर को बहुत ऊँचा कर देती है। महात्मा गाँधी ने कबीर साहब आदि संतों की भाँति पदों वा साखियों की रचना नहीं की श्रीर न उनकी भाँति उपदेश देते फिरने का ही कोई कार्य-कम रखा। परन्तु जिस प्रकार उन्होंने अपने निजी अनुभवों के आधार पर अपने सिद्धांत स्थिर किये और उन्हें अपने जीवन के प्रत्येक पल में व्यवहृत कर दिखलाया, वह ठीक उन संतों के ही अनुसार था।

पुस्तक के लिखते समय मुक्ते छंतो. की रचनाओं के अतिरिक्त उन अनेक लेखकों की कृतियों से भी सहायता मिली है जिन्होंने इस विषय पर किसी न किसी रूप में विचार किया है श्रीर जिन सभी से पूर्णतः सहमत न दोते हुए भी मैंने बहुत लाभ उठाया है। इसके वियाय मैं उन लेखकों का मी ऋगी हूँ जिनकी रचनाश्री में पायी जानेवाली कतिपय सामग्रियों के आधार पर मैंने इस पुस्तक में दिया गया ऐतिहासिक दाँचा खड़ा किया है ग्रीर जिनकी कृतियों के उल्लेख मैंने यथास्थल कर देने का भी प्रयत्न किया है। ऐसे साहित्य की प्रकाशित रचनाओं के लिए मैं 'काशी विद्यापीठ' तथा हिंदु-विश्वविद्यालय के पुस्तकालयों के अधिकारियों का अनुग्रहीत हूँ जिनके सीजन्य से मुक्ते कई महत्त्वपूर्ण प्रंथ देखने को मिल गए। अप्रकाशित -चनाओं में से कुछ को देखने और अध्ययन करने का अवसर मुक्ते जयपुर के स्व • इरिनारायग शर्मा तथा बलिया के भी जानकीनाथ जी त्रिपाठी श्रीर चा० श्रीराम की सहायता से मिला है श्रीर इसके लिए मैं इन सज्जनों का श्राभारी हूँ। परन्तु इस संबंध में मैं अपने प्रिय अनुज श्री नमेंदेश्वर चतुर्वेदी को भी नहीं मूल सकता जिन्होंने मुक्ते सभी प्रकार से एक सच्चे सहोदर का सहयोग प्रदान किया है।

इस पुस्तक में प्रमुख संतों के उपलब्ध चित्रों को भी यथास्थल दे देने का विचार था और इसके लिए कुछ ऐसे चित्र एकत्र भी कर लिए गए थे, किंतु इस कार्य को व्ययसाध्य समसकर इस बार स्थिगत कर देना पड़ा। इसमें अभी केवल कबीर साइब के ही कुछ चित्र दिये जा रहे हैं जिनमें से पहला श्री कुपाल सिंह जी (प्राध्यापक, कला-विभाग, शांतिनिकेतन) की कृति है। इस भावपूर्ण चित्र को आपने विशेषकर इस पुस्तक के लिए हो प्रस्तुत किया है जिसके लिए में आपका परम कृतज्ञ हूँ।

पुस्तक में छपाई-सम्बन्धी कुछ भूलें रह गई हैं, परन्तु कागज की कमी के कारण शुद्धि-पत्र नहीं जा रहा है जिसके जिए मुक्ते श्रत्यंत खेद है।

बलिया महाशिवरात्रि सं० २००७

परशुराम चतुर्वेदी

MERCHANIST THE PARTY OF THE PAR

## विषय-सूची

यस्तावना

| त्रथम अध्याय: भूमिका ए० ३-१२५                                                                      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १. विषय-प्रवेश-'संत' शब्द, ब्युत्पत्ति, 'सत्' शब्द, संतो के लज्ञ्या,                               |
| रूढ़िगत 'संत' शब्द, दिच्या व उत्तर के संत, पारस्परिक संबंध, पथ-                                    |
| प्रदर्शक संत, उत्तरी भारत की संत-परम्परा, विशेषता, संतमत, वर्ग्य                                   |
| विषय, काल-विमाग १० ३-१६                                                                            |
| २. भारतीय साधना का प्रारंभिक विकास-साधना, साधना के भेद,                                            |
| वैदिक साधनाएँ, विषम परिस्थिति, ऋर्जुन व श्रीकृष्ण, गीतोक्त समाधान,                                 |
| समन्वय की प्रवृत्ति, प्रतिकिया, पौराणिक भक्ति, योगसाधना व ज्ञानवाद,                                |
| सदाचारबाद, तांत्रिक पद्धति, श्रंथ-रचना, शास्त्रविधि व सुधार, मतमेदौ                                |
| का जंजाल, गौतम बुद्ध का मार्ग, स्वावलम्बन व नैतिक मार्ग, व्यावहारिक                                |
| जीवन, महायान व दीनयान, मंत्रयान, वज्रयान, महामुद्रा की साधना                                       |
| do 50-56                                                                                           |
| ३. साम्प्रदायिक रूप व सुधार पु० ३६-६४                                                              |
| (१) स्मार्च सम्प्रदाय-शंकराचार्य के विद्वांत, प्रचार-कार्य, सम्प्रदाय का                           |
| रूप पु० ३६-३८                                                                                      |
| (२) सहजयान सम्प्रदाय-सहजयान, सरहपा, उनकी आलोचना, चित्तशुद्धि,                                      |
| उसका रहस्य, साधना, यौगिक प्रक्रिया, पिंड रहस्य, युगनद, सहजमार्ग,                                   |
| सारांश पु॰ ३८-४६                                                                                   |
| (३) जैन मुनियों का सुवारक सम्प्रदाय-महाबीर व उनका उपदेश,                                           |
| श्वेताम्बर व दिगम्बर, सुधार की प्रवृत्ति, सुनिराम सिंह, विद्वांत व साधना,                          |
| उपसंहार पू॰ ४६-५४                                                                                  |
| (४) नाथयोगी सम्प्रदाय—योगी-परम्परा, शैव एवं योगी, शैव प्रमाव,                                      |
| इतिहास, गोरखनाथ व नाथ-परम्परा, मुख्य नाथपंथी, गोरख-नाथ                                             |
| का समय, जीवन-वृत्त, वेदांत व योगशास्त्र, इटयोग, मनोमारण, श्रात्म-<br>चितन, रसायन, प्रभाव पृ० ५४-६७ |
| चितन, रसायन, प्रभाव पु० ५४-६७                                                                      |

| (५) सूफी सम्प्रदाय — उपक्रम, 'सूफी' शब्द, इजरत मुहम्मद, इस्लाम धर्म,<br>उसका प्रचार, भारत में सूफी सम्प्रदाय, मुहर्विदया, चिश्तिया, कादिरिया, |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| नक्शवंदिया आदि, पारस्परिक संबंध, मिन्नता, प्रचार-कार्य, प्रेम-काधना,                                                                          |
| सूफी-प्रभाव, योग का प्रभाव, प्रेमगाथा-परम्परा पु० ६७-८०                                                                                       |
| (६) भक्तों के विविध सम्प्रदाय १० ८१-६४                                                                                                        |
| (क) ग्राडवार भक्त-ग्राडवार भक्त, संवित परिचय, साधनापुo=१-=१                                                                                   |
| (ल) वैष्ण्व ब्राचार्य भक्त-श्राचार्य भक्त, प्रपत्ति मार्ग, ब्रन्य ब्राचार्य,                                                                  |
| साधना मेद पु॰ ८३-८६                                                                                                                           |
| (ग) काश्मीरी शैव सम्प्रदाय—काश्मीरी शैव सम्प्रदाय, प्रत्यभिशा, शान-<br>मूलक भक्ति पु० ⊏६-प्र-                                                 |
| — (घ) वास्त्ररी सम्प्रदाय—वास्त्ररी, ज्ञानेश्वर व अन्य वास्त्ररी, निर्मुणी-                                                                   |
| पासना, कीर्तन-पद्धति पु॰ ८८-६१                                                                                                                |
| (इ) वैष्णाव सहजिया-वैष्णाव सहजिया, राधा व कृष्ण, उपसंहार                                                                                      |
| i. i. ño Ei-Ea                                                                                                                                |
| ४. पूर्वकालीन संत पु० ६४-१२४                                                                                                                  |
| _ (१) जयदेव-जीवनकाल, जन्मस्थान, जीवन-वृत्त, 'मीतगीविन्द' 'ब्रादि-                                                                             |
| ग्रंथ' बालो पद, महत्त्व पु० ६४-६६                                                                                                             |
| (२) सबना—संविस परिचय, रचनाएँ, सबना पंच पु॰६६-१०१                                                                                              |
| (३) लालदेद—संज्ञित परिचय, लालदेद व कबीर साह्ब,<br>अललघारी पु०१०१-१०३                                                                          |
| अश्रास्त्रवारा पृष्ट १०३-१०५                                                                                                                  |
| — (५) नामदेव—कई नामदेव, महाराष्ट्र संत नामदेव, महत्त्व, जीवनी,                                                                                |
| प्रसंग, जाति, जीवनवृत्त, बाल्यकाल, युवावस्था, गुढ, मंदिर का दार                                                                               |
| फिरना, यात्रा, अंतिम काल, नामदेवपंथी व नामदेववंशी, जीविका,                                                                                    |
| रचनाएँ, वारकरी नामदेव, सिद्धांत, प्रेम, ऋनिर्वचनीय, नामसाधना,                                                                                 |
| मृत्यु पु० १०५-१२३                                                                                                                            |
| (६) त्रिलोचन-परिचय, रचनाएँ, विचार पृ० १२३-१२५                                                                                                 |
| द्वितीय अध्याय: कवीर साहव पृ०१२६-२१८                                                                                                          |
| _ १. परिस्थिति परिचय-सिंहावलोकन, सुधार-यद्वति, दो भिन्न-भिन्न                                                                                 |
| 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7                                                                                                       |

दल, विभिन्न घारणाएँ, साधनों की विभिन्नता, मुसलमानी प्रभाव, पूर्व-

| कालीन संत, नामदेव का प्रभाव, अन्य प्रवृत्तियाँ, कबीर साहव पर                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------|
| प्रभाव, उनका प्रधान उद्देश्य पृ० १२६-१३४                                             |
| २. कबीर साइव का जीवन-वृत्त पृ० १३४-१८१                                               |
| (१) जीवनकाल-प्रामाणिक सामग्री ऋतभ्य, उपलब्ध सामग्री, विभिन्न                         |
| धारगाश्रो का विकास, प्रमुख प्रवृत्तियाँ, मृत्युकाल-संबंधी मत,                        |
| समीचा पृ० १३४-१३६                                                                    |
| - (२) जन्मस्थान व मृत्यु-स्थान-काशी या मगइर, काशी, जन्मस्थान,                        |
| मगहर मृत्यु-स्थान, सारांश पृ० १३६-१४५                                                |
| (३) जाति—जुलाहा, हिंदू, कोरी या जोगी, सारांश पृ० १४५-१५१                             |
| (४) माता-पिता—माता, ब्रालीचना, पिता, मुस्लिम माता, गोसाई पिता,                       |
| नीरू व नीमा पु॰ १५१-१५६                                                              |
| (५) शिचा-दीचा-गुरु, स्वामी रामानंद, शेख तकी मानिकपुरी,                               |
| शेख तकी कूँसीवाजे, पीताम्बर पीर, निष्कर्ष पृ० १५७-१६३                                |
| (६) देशभ्रमण-कूँनी व मानिकपुर, अन्य यात्राएँ,                                        |
| miniai do \$44-544                                                                   |
| (७) परिवार-विवाहित, स्त्री, लोई, कमाल व कमाला ५० १९९ १९६                             |
| (८) व्यवसाय-वयनजीवी, श्राधिक परिस्थिति, अपना श्रादर्श                                |
| go १६६-१७२                                                                           |
| ( E ) वेशभूषा व रहन-सहन-सादगी, साम्प्रदायिक चित्र, आलोचना,                           |
| व्यावसायिक चित्र, सूफी का चित्र, निष्कर्ष पृ० १७२-१७६                                |
| (१०) रचनाएँ—रचना-संग्रह 'ग्रंथसाहिब', 'कबीर-ग्रंथावली', व्याना                       |
| प्रति, ऋन्य संग्रह, कृतियों का रूपपृ० १७६-१८१                                        |
| ३. कबीर साहब का मत पृ० १=२-२१=                                                       |
| (१) ये कीन में ! हिंदू मतावलंबी, मुस्लिम मतावलंबी, सारप्राही,                        |
|                                                                                      |
| पुनर्विचार १० १८५२६८५<br>(२) वास्तविक प्रश्न-कलुषित वातावरण, कठिन तमस्या पृ० १८५-१८० |
| (३) सत्यान्वेपण-सत्यान्वेषण पद्धति, उसका स्वरूपपू० १८८-१८६                           |
| (४) परमतस्व का रूप-धर्मतस्व व निजी अनुभव, अनिर्वचनीय, सत्य                           |
| का स्वरूप, सुध्टि की लीला, आत्मतस्व, मायातस्व, सारांस, दुलनात्मक                     |
| विस्चिय, परिसाम पु॰ १८६-२०२                                                          |
|                                                                                      |

Ī

(५) श्राध्यात्मिक।जीवन—नवीन समस्या, सुरति शब्दयोग, कुंडलिनी योग, मनोमारण, सहजसमाधि, स्थायी श्रात्मश्रुद्धि, श्रमर जीवन, भाव-भगति, उसका स्वरूप, सहजशील, सहजावस्था, संत, समध्यित सुधार, सामाजिक साम्य, श्रार्थिक व धार्मिक साम्य, उपसंहार पृ० २०२-२१८

#### त्तीय अध्याय: कवीर साहव के समसामयिक संत ... पु० २१६-२५४

१. सामान्य परिचय—धार्मिक वातावरण, सेन नाई स्त्रादि, विशेषता ... पु० २१६-२२

२. स्वामी रामानंद—महत्त्व,संचित परिचय, स्वामी राघवानंद, रामानंद के शिष्य, सेन नाई, कबीर व रामानंद, कबीर, पीपा, रैदास व घन्ना, निष्कर्ष, रचनाएँ, डा॰ फर्कुहर का ब्रनुमान, श्री सम्प्रदाय व रामावत सम्प्रदाय, रामावत सम्प्रदाय ... पु॰ २२१-२३०

३. सेन नाई—प्रथम मत, द्वितीय मत, तृतीय मत, परिशाम, सेन पंथ ... पु० २३०-२३३

४. पीपाजी—समय, जीवनी, निवास-स्थान, रचना ... पृ० २२३-२३६ ५. रविदास वा रैदासजी—जाति, गुरु, जीविका व स्वभाव, मीरांबाई व रैदासजी, कालीरानी व रैदासजी, रचनाएँ, सिद्धांत, सत्य का परिचय, भक्त की समस्या, साधना, ऋष्टांग साधन, महत्त्व, रैदासी सम्प्रदाय पृ० २३६-२४६

६. कमाल-संदित परिचय, कबीर व कमाल, विद्वांत व साधना

वि० ४४६-५४१

🗝 ७. धन्ना भगत-समय, जीवनी, स्वभाव, सिद्धांत... ... पृ० २५१-२५४

#### चतुर्थ अज्याय : पंथ-निर्माण का सूत्रपात .. पृ० २५५-३८५

१. सामान्य परिचय—कवीर साहव का ज्ञादर्श, पंथ-निर्माण की प्रवृत्ति,

नानक-पंथ व कवीर-पंथ, फुटकर संत, मक्त स्रदास, मीरांबाई, मीरां
बाई व संतमत, जायसी, क्या मीरांबाई संत थी ?... पृ० २५५-२६१

२. व.वीर-पंथ—कवीर साहव व कवीरपंथ, द्वादश पंथ, कवीर-पंथ का
ज्ञारम्म

(१) काशी-शाखा-सुरतगोपाल, कबीरचौरा की शाखा, कबीरचौरा मठ, लहरतारा, मगहर, अन्य स्थान ... 90 २६४-२६८

| (२) छत्तीसगढ़ी शाखा—धर्मदास, रचनाएँ, परिवार, शाख                                                 | ग का इतिहास,                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| परिशाम, इसकी उपशाखाएँ                                                                            | १० २६८-२७३                      |
| (३) धनौतो शाखा—भगवान् गोसाई, इतिहास १                                                            | To रवई-६०४                      |
| (४) अन्य शाखाएँ व प्रचार-अन्य शाखाएँ व उपशा                                                      | खाएं, तुलना-                    |
| त्मक अध्ययन, प्रचारचेत्र, बौद्ध धर्म का प्रमाव                                                   | न्थर-४७८ वर्                    |
| (५) पंथ का सिद्धांत—'धर्म' की स्वीकृति, 'धर्मगीता' क                                             | ा सुध्टि-रचना-                  |
| क्रम, 'धर्मगीता' व शूत्य पुरास, अनुरागसागर का                                                    | कम, पौराणिक                     |
| सिद्धांत, चौका-विधि, जोतप्रसाद, विधियों की व्यार                                                 | व्या, पौराणिक                   |
| साहित्य, कबीरपंथीय साहित्य, स्वसंवेद व परसंवेद                                                   | र, कबीर मंश्रूर                 |
| का सिद्धांत, पारखपद, 'बीजक' के भाष्यों का सिद्धांत                                               |                                 |
|                                                                                                  | वि० २७८-२८७                     |
| <ol> <li>नानक-पंथ व सिखधर्म '</li> </ol>                                                         | पृ० २८७-३७०                     |
| (१) उपलब्ध सामग्री                                                                               |                                 |
| - (२) गुरु नानकदेव-दो प्रकार के नानक, जन्म-काल                                                   | व जनम-स्थान,                    |
| तलवंडी वा नानकाना, बचपन, नौकरो, गाहंस्थ्य जीवन,                                                  | भाव परिवतन,                     |
| भ्रमण, वेशभूषा, गुरु नानक व शेख फरीद, भजन                                                        | -गान, यात्राए,                  |
| श्रंतिम समय, रचनाएँ                                                                              | ए २८६-२६७                       |
| (३) गुरु श्रांगद-प्रारंभिक जीवन, नानकदेव से भेट,                                                 | , गुरु का विरह,                 |
| गुरु अंगद व हुमायूँ, गुरु अंगद व अमरू, अमरू की गु                                                | र-भक्ति, स्रोतम                 |
| समय, गुद अंगद के कार्य                                                                           | वृ० २६७-३०३                     |
| (४) गुरु अमरदास-शिष्य-परम्परा का कम, गुरु अमरद                                                   | शस का स्वभाव,                   |
| लंगर की प्रथा, दामाद शिष्य जेठा, इरद्वार-यात्रा, ताला                                            | व-निमाया, काय                   |
| ग्रीर श्रंतिम दिन                                                                                | पुरु २०१-१०७<br>नी निगक्ति ग्रह |
| (प्र) गुरु रामदास-गुरु रामदास व श्रीचंद, मसंदी र<br>रामदास और पुत्र अर्जुन, मीन प्रिथिया, रचनाएँ | To 3019-305                     |
| (६) गुरु अर्जुनदेव-जन्म व बाल्यकाल, प्रारंभिक कार्य,                                             | देव का सामना.                   |
| पुत्रीत्पत्ति, 'ग्रंथसाहिब' का निर्माण, गुरु ऋर्जुनदेव व                                         | चंदशाह, शत्रश्रो                |
| का पडयंत्र, बंदी, श्रंतिम समय, कार्य, रचनाएँ                                                     | 386-088 of                      |
| (७) गुरु इरगोविंद-प्रथम गुरुश्रो का दृष्टिकोस, कारि                                              | तेकारी परिवर्तन.                |
| गुरु हरगोविद व जहाँगीर, तालाब-निर्माण, पुत्रोत्पत्ति,                                            | गुरु इस्गोबिद व                 |
| वारत्सरी वांतिम समय                                                                              | go 384.380                      |

| ( 🖒 ) गुरु इस्राय-स्वभाव, गुरु हस्स्य व ख्रीरंगजेब, श्रंत पु॰ ३२१-३२२   |
|-------------------------------------------------------------------------|
| ( ६ ) गुरु इरकृष्ण रापगुरु व ऋौरंगजेव, मृत्यु पु० ३२२-३२३               |
| (१०) गुरु तेगवहादुर-गुरु-गद्दी का उत्तराधिकारी, द्वेषाग्नि व पडयंत्र,   |
| प्राग्यदंड, स्वभाव पु० ३२३-३२६                                          |
| (११) गुरु गोविंद सिंह-पारंभिक जीवन, रतन राय की मेंट, प्रतिशोध की        |
| (१४) बुद् बाविद विह—आरोमक जापन, राज राज का नाउ, नाजकर                   |
| भावना, दुर्गनिर्माण व संधि, पुत्रोत्पत्ति, दुर्गो का आविर्माव, नवीन सुग |
| का आरंभ, विकट संग्राम, निष्कमण, गुरु और बहादुरशाह, अंतिम समय,           |
| 'गुरु ग्रंथ साहिय', योग्यता पु॰ ३२६-३३५                                 |
| (१२) बीर बंदा बहादुर-प्रतिशोध के प्रतीक, प्रारंभिक जीवन, दशम गुर        |
| की आज्ञा, उसका उल्लंबन, पतन व प्राग्यदंड पु० ३३५-३३७                    |
| (१३) विस्त्रधर्म व लालसा सम्प्रदाय — तिल गुरुक्रों का कार्य, सिल्डिम    |
| का व्यावहारिक रूप, गुरु नानक हिंदू, मुखलमान वा निवात मिल, हिंदू         |
| वातावरण व परिस्थिति, भ्रांति का मूल कारण, विकृत मनोवृत्ति,              |
| त्रात्मिक विकास, 'हुकम' का रहस्य, सत्य का स्वरूप, व्यक्तित्व व          |
| त्रातर्श, नाम स्मरण, प्राथेना का उद्देश्य, अन्य साधनाएँ, 'नाम' का       |
| तात्पर्य, गुरु की ब्रावश्यकता, गुरु का कार्य, ब्रादर्श व व्यवहार का     |
| सामंजस्य, समानता, सिख धर्म व इस्लाम, भिन्नता, कबीर साहब व               |
| गृह नानकदेव, साम्प्रदायिकता पृ० ३३८-३५६                                 |
| (१४) सिखबर्म के सम्प्रदाय-सम्प्रदायों का निर्मास, विभिन्न सिख-          |
| सम्प्रदाय                                                               |
| १. उदासी सम्प्रदाय २. निर्मला ३. नामधारी ४. सुथराशाही                   |
| प्र. सेवापंथी ६. ऋकाली ७. भगतपंथी ८. गुलाबदासी ६. निरंकारी,             |
| ब्रास्य सम्प्रदाय, संचार की योजनाएँ पु० ३६०-३७०                         |
| ४. फुटकर संत पू० ३७०-३०४                                                |
| ्र कुट्यार स्तारा व्यक्तित विकास स्वार्थे किर्दात त साधना               |
| (१) जंभ नाथ—संद्भित परिचय, रचनाएँ, सिद्धांत व साधना                     |
| पू० ३७०-३७२                                                             |
| (२) शेल फरीद-संचित परिचय, वंश-परम्परा व वाबा फरीद, शेल                  |
| फरीद व गुरु नानकदेव, दूसरी भेंट, रचनाएँ व सिद्धांत, उपदेश               |
| go \$05.30=                                                             |
| (३) विंगाजी - ब्रारंभिक जीवन, भाव परिवर्तन, विंगाजी ब्रीर               |
| उनके गुर , रचनाएँ व विचार धारा , प्रभाव और लोकप्रियता                   |

| दलुदार ५० ३०० च्या वालोचना                                           |
|----------------------------------------------------------------------|
| (४) भीषनजी-काकोरी के भीषन, मेकालिक का अनुमान, आलोचना,                |
| पदों के विषय पु० ३८३-३८%                                             |
|                                                                      |
| पचम अध्याय: प्रारंभिक प्रयास पृ० ३८६-५१४                             |
| १. सामान्य परिचय-पंथ-निर्माण की प्रवृत्ति, पारस्परिक मेद का कारण,    |
| क्रमिक विकास, प्रभाव, ज्ञानंदधन, युग का महत्त्व पृ० ३८६-३६ र         |
| २. त्याध सम्प्रदाय-पारंभिक वक्तव्य, साम्प्रदायिक धारणा, दूसरा मत,    |
| तीसरा मत, तीनी पर विचार, समीचा, निष्कषे, संत वीरभान, साम्प्रदायिक    |
| साहित्य, सिद्धांत व साधना, धदाचरण के नियम, प्रथाएँ, प्रचार-चेत्र     |
| do \$88-202.                                                         |
| ३. लाल पंथ-संत लालदास, जनसेवा का कार्य, परिवार व अंतिम               |
| समय, चमत्कार, रचनाएँ व विचार, लाल-पंथ पृ० ४०४-४०८                    |
| ४. दाङ् पंथ पु० ४०६-४६०                                              |
| (१) दादूदयाल-सामग्री, जन्म-स्थान, जाति, जीवनकाल, गुरु से भेंट,       |
| बुड्दन वा वृद्धानंद, प्रारंभिक जीवन, देशभ्रमण, परब्रहा सम्प्रदाय का  |
| सुत्रपात, सांभर निवास, आभेर निवास व अकबर से भेंट, अंतिम समय,         |
| स्वभाव, रचनाएँ पृ० ४०६-४२०                                           |
| (२) शिष्य-गरम्परा-शिष्य व उनके थवि, प्रसिद्ध शिष्य                   |
| (क) रज्जवजी-पारंभिक जीवन, दादूदयाल से भेंट, गुरु-सेवा श्रीर          |
| मत्संग, गुरुभक्ति, रज्ज्बजी व वयना, शिष्य, योग्यता व रचनाएँ          |
| do 850-85\$                                                          |
| — ( ख ) मुन्दर दास—जाति व जन्मकाल, दीचा व श्रध्ययन, फतइपुर-          |
| निवास, देशभ्रमण, सुन्दरदास व रक्ज्बजी, अन्य गुरुभाई व समकालीन,       |
| मत्य. रचनाएँ, शिष्य परम्परा पृ० ४२७-४३२                              |
| (ग) अन्य दाद-शिष्य व प्रशिष्य-गरीबदास, इरिदास, प्रागदास              |
| ज्यादि, राघोदास, साध निश्चलदास पृ० ४३२-४३५                           |
| (३) परब्रहा सम्प्रदाय व दाद्-यंथ-नामकरण, प्रवत्त के की प्रेरणा,      |
| कवीर साहब का प्रभाव, परमतत्व का रूप, सवात्मवाद, शून्य व साध्य,       |
| सधिकम व भाति, अनुभृति व ज्ञान, साधना, कायाबेलि, एक व अनेक,           |
| जीवन्मुक्ति, सहज समाधि, प्रवृत्ति-मार्ग व सेवाधर्म, मत का सार, कबीर, |
|                                                                      |

नानक व दादू, स्फी प्रमाव Go RAN-RAR (४) पंथ की प्रगति—गरीबदास, पृथक् दशाएँ, उपसम्प्रदाय १. खालसा २. भागा ३. उत्तराड़ी ४. विरक्त ५. खाकी, दादूपंथी जनसमाज, विशेषता, साहित्य-निर्माण ए० ४५४-४६० प्र. निरंजनी सम्प्रदाय-पूर्व इतिहास,राघोदास का मत, १२ पंथों के प्रव-र्चक हरिदास निरंजनी, जीवनी, शिष्य-गरम्परा व रचनाएँ, निपट निरं-जन, भगवानदास निरंजनी, तुरसीदास, सेवादास आदि, इरिदास के पथ-प्रदर्शक, उलटी रीति, परमतत्त्व, उसकी भक्ति, सम्प्रदाय की विशेषता 90 880-804 ६. बाबरी-पंध ... To 80x-x03 (१) प्रधान प्रवर्त्तक-परिचय, प्रथम तीन प्रवर्त्तक, बावरी साहिबा, — नाम की सार्थकता, बीह साहब, यारी साहब, केशावदास व स्की शाह, बुलाकी राम, यारी साहब से भेंट, इलवाही की घटना, बूला साहब, गुलाल साहब, भीखा साहब, ब्रात्म-परिचय, शिष्य व रचनाएँ, शिष्य-परम्परा, इरलाल साइब, भीखा साइब के चमरकार, गोविंद साइब, पलटू साइब, ब्रात्मपन्चिय, समाधि व रचनाएँ .... पृ० ४७५-४६२ (२) बावरी-पंथ की वंशावली... पु० ४६२-४६३ (३) मत व प्रचार, पंथ की विशेषता, पंथ का साहित्य, बावरी व बीरू का विद्वांत, यारी बाह्य की व्याख्या, बूला का आत्मविचार, गुलाल की भक्ति, सर्वात्मवाद, भीखा की प्रतिपादन शैली, 'जोग'-वर्णन, पलटू की विशेषता, श्रद्वेतवादी, सारांश £07-838 of ... मल्क पंथ —कवीर शिष्य मल्क दास, वैरागी मल्क दास, संत मल्क

## पष्ट अध्याय : समन्वय व साम्प्रदायिकता... पृ० ५१५-६३३

शिष्य, पंथ का प्रचार, वंशावली

दास, प्रारंभिक जीवन, गुरु, गाईस्थ्य जीवन, रचनाएँ, सतगुरु, ईश्वर विश्वास व नामसमरण, ईश्वर तत्त्व, हृदय की विशालता, परिचय व

\*\* To Yo Yo Yo

 सामान्य परिचय—तंतौ की स्वानुभृति, समन्यय की प्रवृत्ति, समन्यय का स्त्रपात, अन्य प्रवृत्तियाँ, परसरामीय सम्प्रदाय, सीतारामीय सम्प्रदाय, अलीकिक प्रदेश, पवित्र अंथ, अंथरचना पढिति, शासन-विद्रोह, सारांश ... पृ० ५१५-५२३

| २. बाबालाली सम्प्रदाय-चार बाब                 | वालाल, जीवन-काल व जन्म-स्थान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-----------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| दीचा व भ्रमण, दाराशिकोह व वाब                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                               | पु० ५२३-५२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ३. धामी सम्बदाय-प्राग्नाय की वि               | शेषता. पारंधिक जीवन गर नेनर्जन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| देशाटन, प्राचनाय व खत्रसाल, योग               | यता उस्ताएँ कलाने गरीए जिल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| नंद के विद्धांत, प्राण्नाथ का मत,ध            | को की एक सारमाना क्यापन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| अवतारवाद, साम्प्रदायिक मेपादि                 | ता का दक्ष्माक्षता, क्ष्मानतनामा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| थ. सत्तनामी सम्प्रदाय-सत्तनाम,                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| (१) नारनील शाखा—जोगीदाम,                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| का स्वभाव<br>(२) कोटवा शाखा—जगजीवन सा         | १० प्रतास्था                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| शिष्यगण व 'चारपावा', दूलनदा                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| की तुलना                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| (३) छत्तीसगढ़ी शाखा—घासीदास                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| प्रवर्त्तक, सिद्धांत, नैतिक नियम, साम         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                               | ए० प्रश्-प्रद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ४. धरनीश्वरी सम्प्रदाय—बाबा ध                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| दीचा, गुर परनाली, श्रंतिम समय,                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| शब्द प्रकाश, साधना का रूप, निर्मु             | ण पय, मॉक्ती की गद्दी, चैन राम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| बाबा, वंशाबली                                 | पु० ५५६-५६६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ६. दरियादासी सम्प्रदाय-दोदरिया                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| जीवनकाल, प्रारंभिक जीवन, रचनाएँ               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| पंथ का प्रभाव, स्वर-विज्ञान, ज्ञान स्व        | रोदय, अनुयायीपृ० ५६६-५७७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ७. दरिया पंथ-संदित परिचय, रच                  | नाएँ, अन्य संत का प्रभाव, नाम-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| स्मरण की साधना, पूरन ब्रह्म, कायाप            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| द. शिवनारायणी सम्प्रदाय-पौराणि                | क परिचय, ऐतिहासिक परिचय.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| निष्कर्ष, गुरु, संत दुखहरन, गुरु अन्यार       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| प्रधान उद्देश्य, वास्तविक रहस्य, चात          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| संपर्क, अनुयायी, वंशावली                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <ol> <li>चरणदासी समप्रदाय—आत्मपरिच</li> </ol> |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| शिष्यपरम्परा, रचनाएँ, उनके विषय,              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| this and an interest of the party of the last | and the second section of the second |

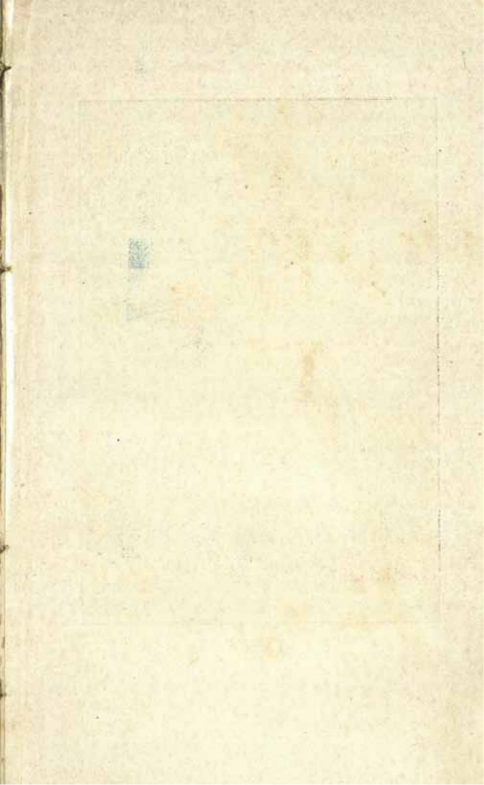
| श्रनुयायी, प्रचार-चेत्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | पृ० ५६६-६०६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ्०. गरीब पंथ —संचित्र परिचय, गाहंस्थ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | य जीवन, रचनाएँ, चमत्कार व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| स्वभाव, मत, साधना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | पु० ६०६-६११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ३१. पानप पंथ-प्रारंभिक जीवन, गुरु से                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | मेंट, दिल्ली-यात्रा व धामपुर-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| निवास, मृत्यु व शिष्य, रचनाएँ, उपदेश                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | पु॰ ६११-६१४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ३२. रामसनेही सम्प्रदाय-संत रामचर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | न, मत, प्रेमसाधना, मृत्यु व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| शिष्य, श्रनुयायी, वंशावली                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | पु० ६१४-६२१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| शिष्य, श्रनुयायी, वंशावली<br>१३. फुटकर संत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | पु० ६२१-६३३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| (१) दीनदरवेश-प्रारंभिक जीवन, अंति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | तेम जीवन व रचनाएं, उपदेश                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| STOSTEW                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | वि० हर्श-हर्स                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| (२) बुल्ले शाह—बुल्ले शाह व मियाँ मीर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | , संचिम परिचय, मत, उपदेश                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| The state of the s | पृ० ६२४-६२⊏                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| (३) बाबा किनाराम—प्रारंभिक जीवन,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | देशभ्रमण, गुर, कालूगम व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| अधीर पंथ, प्रचार-कार्य व रचनाएँ, विवे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | कमार व मत का सारांश, संतमत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| व किनाराम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | पृ० ६२८-६३३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | # E30-19019                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | पु० ६३४-७० <i>७</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| १. सामान्य परिचय-नवीन विवेचन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | गद्धति, धार्मिक साहित्य आदि का                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| १. सामान्य परिचय-नवीन विवेचन-<br>श्राच्यान, पंथी की प्रवृत्ति, बुद्धियादी व्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | यद्धति, धार्मिक साहित्य आदि का<br>ग्राख्या, साम्प्रदायिक भाष्य आदि,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| १. सामान्य परिचय-नवीन विवेचन-<br>ग्राध्ययन, पंथीं की प्रवृत्ति, बुद्धियादी व्य<br>संधार की प्रवृत्ति, पूर्ण मानव जीवन, व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | यद्धति, धार्मिक साहित्य झादि का<br>ग्राख्या, साम्प्रदायिक भाष्य झादि,<br>यक्तित्व का विकास, व्यावसायिक                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| १. सामान्य परिचय—नवीन विवेचन-<br>श्रध्ययन, पंथी की प्रवृत्ति, बुद्धिवादी व्य<br>सुधार की प्रवृत्ति, पूर्ण मानव जीवन, व्<br>योजना, विचार स्वातंत्र्य, मत का सारांश्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | यद्धति, धार्मिक साहित्य ग्रादि का<br>गारूया, साम्प्रदायिक भाष्य ग्रादि,<br>यक्तित्व का विकास, व्यावसायिक<br>ग्र, स्वतंत्र धार्मिक विचार, महात्मा                                                                                                                                                                                                                                   |
| १. सामान्य परिचय—नवीन विवेचन- श्रध्ययन, पंथी की प्रवृत्ति, बुद्धियादी व्य<br>सुधार की प्रवृत्ति, पूर्ण मानव जीवन, व<br>योजना, विचार स्वातंत्र्य, मत का साराश्<br>गाँधी का कार्य, नवीन प्रवृत्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | यद्धति, धार्मिक साहित्य द्यादि का<br>ग्राख्या, साम्प्रदायिक भाष्य द्यादि,<br>यक्तित्व का विकास, व्यावसायिक<br>ग्रा, स्वतंत्र धार्मिक विचार, महात्मा<br>प्र ६३४-६४३                                                                                                                                                                                                                 |
| र. सामान्य परिचय—नवीन विवेचन- श्रूष्ययन, पंथी की प्रवृत्ति, बुद्धियादी व्य<br>सुधार की प्रवृत्ति, पूर्ण मानव जीवन, व<br>योजना, विचार स्वातंत्र्य, मत का साराष्ट्र<br>गाँधी का कार्य, नवीन प्रवृत्ति<br>र. साहिव पंथ—प्रारंभिक परिचय, बाज                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | गद्धति, धार्मिक साहित्य ग्रादि का<br>गरूया, साम्प्रदायिक भाष्य ग्रादि,<br>यक्तित्व का विकास, व्यावसायिक<br>ग्रा, स्वतंत्र धार्मिक विचार, महात्मा<br>पृ० ६३४-६४३<br>तीराव द्वितीय व तुलसी साहव, गुरु,                                                                                                                                                                               |
| १. सामान्य परिचय—नवीन विवेचन- श्रध्ययन, पंथी की प्रवृत्ति, बुद्धियादी व्य<br>सुधार की प्रवृत्ति, पूर्ण मानव जीवन, व<br>योजना, विचार स्वातंत्र्य, मत का सारांश्<br>गाँधी का कार्य, नवीन प्रवृत्ति<br>२. साहिव पंथ—प्रारंभिक परिचय, बाज<br>पूर्वजन्म का वृत्तांत, समीचा, जीवनचन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | पद्धति, धार्मिक साहित्य द्यादि का<br>साख्या, साम्प्रदायिक भाष्य द्यादि,<br>यक्तित्व का विकास, व्यावसायिक<br>स्वतंत्र धार्मिक विचार, महात्मा<br>पृ० ६३४-६४३<br>तीराव द्वितीय च तुलसी साहब, गुरु,<br>र्वा, स्वभाव, मृत्युकाल, रचनाएँ,                                                                                                                                                |
| र. सामान्य परिचय—नवीन विवेचन- श्रूष्ययन, पंथी की प्रवृत्ति, बुद्धिवादी व्य<br>मुधार की प्रवृत्ति, पूर्ण मानव जीवन, व<br>योजना, विचार स्वातंत्र्य, मत का साराश्<br>गाँधी का कार्य, नवीन प्रवृत्ति<br>२. साहिब पंथ—प्रारंभिक परिचय, बाज<br>पूर्वजन्म का वृत्तांत, समीचा, जीवनचन्द्र<br>पिंडरहस्य, संतमत, मन व श्र्यामपुर, मह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | गढति, धार्मिक साहित्य ग्रादि का<br>गढ्या, साम्प्रदायिक भाष्य ग्रादि,<br>यक्तित्व का विकास, व्यावसायिक<br>ग्रा, स्वतंत्र धार्मिक विचार, महात्मा<br>पृ० ६३४-६४३<br>तीराव द्वितीय व तुलसी साहव, गुरु,<br>वर्ग, स्वभाव, मृत्युकाल, रचनाएँ,<br>त्व व ग्रानुयायीपृ० ६४३-६५४                                                                                                              |
| १. सामान्य परिचय—नवीन विवेचन- श्रध्ययन, पंथी की प्रवृत्ति, बुद्धियादी व्य<br>सुधार की प्रवृत्ति, पूर्ण मानव जीवन, व<br>योजना, विचार स्वातंत्र्य, मत का सारांश्र<br>गाँधी का कार्य, नवीन प्रवृत्ति<br>२. साहिब पंथ—प्रारंभिक परिचय, बाज<br>पूर्वजन्म का वृत्तांत, समीचा, जीवनचन्<br>पंडरहस्य, संतमत, मन व श्रगमपुर, मह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | यद्धति, धार्मिक साहित्य ग्रादि का<br>ग्राख्या, साम्प्रदायिक भाष्य ग्रादि,<br>यक्तित्व का विकास, व्यावसायिक<br>ग्र, स्वतंत्र धार्मिक विचार, महात्मा<br>पृ० ६२४-६४३<br>तीराव द्वितीय व तुलसी साहब, गुरू,<br>र्वा, स्वभाव, मृत्युकाल, रचनाएँ,<br>त्व व ग्रनुयायीपृ० ६४३-६५४<br>भिक जीवन, प्रचारकार्य व मृत्यु,                                                                        |
| र. सामान्य परिचय—नवीन विवेचन- श्रूष्ययन, पंथी की प्रवृत्ति, बुद्धिवादी व्य<br>मुधार की प्रवृत्ति, पूर्ण मानव जीवन, व<br>योजना, विचार स्वातंत्र्य, मत का साराश्<br>गाँधी का कार्य, नवीन प्रवृत्ति<br>२. साहिब पंथ—प्रारंभिक परिचय, बाज<br>पूर्वजन्म का वृत्तांत, समीचा, जीवनचन-<br>पंडरहस्य, संतमत, मन व श्र्यमपुर, मह<br>३. नांगी सम्प्रदाय—डेट्राज का प्रारं<br>रचनाएँ व विद्वांत, प्रचार-केंद्र, विशेष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | गद्धति, धार्मिक साहित्य ग्रादि का<br>गद्धति, धार्मिक साहित्य ग्रादि,<br>यक्तित्व का विकास, व्यावसायिक<br>ग, स्वतंत्र धार्मिक विचार, महात्मा<br>पृ० ६३४-६४३<br>तीराव द्वितीय व तुलसी साहव, गुरु,<br>वां, स्वभाव, मृत्युकाल, रचनाएँ,<br>त्व व ग्रनुयायीपृ० ६४३-६५४<br>भिक जीवन, प्रचारकार्य व मृत्यु,<br>ता पृ० ६५५-६५७                                                              |
| १. सामान्य परिचय—नवीन विवेचन- श्रूष्यमन, पंथी की प्रवृत्ति, बुद्धियादी व्य<br>सुधार की प्रवृत्ति, पूर्ण मानव जीवन, व<br>योजना, विचार स्वातंत्र्य, मत का सारांश्र<br>गाँधी का कार्य, नवीन प्रवृत्ति<br>२. साहिब पंथ—प्रारंभिक परिचय, बाज<br>पूर्वजन्म का वृत्तांत, समीचा, जीवनचन-<br>पंडरहस्य, संतमत, मन व श्र्यमपुर, महः<br>३. नांगी सम्प्रदाय—हेंद्रशन का प्रारं<br>रचनाएँ व विद्धांत, प्रचार-केंद्र, विशेषः<br>४. राधास्वामी सत्संग—स्तंग की                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | पद्धति, धार्मिक साहित्य ग्रादि का<br>ग्राख्या, साम्प्रदायिक भाष्य ग्रादि,<br>यक्तित्व का विकास, व्यावसायिक<br>ग्र, स्वतंत्र धार्मिक विचार, महात्मा<br>पृ० ६३४-६४३<br>तीराव द्वितीय व तुलसी साहब, गुरू,<br>र्वा, स्वभाव, मृत्युकाल, रचनाएँ,<br>त्व व ग्रनुयायीपृ० ६४३-६५४<br>भिक जीवन, प्रचारकार्य व मृत्यु,<br>ता पृ० ६५५-६५७<br>विशेषता—                                          |
| १. सामान्य परिचय—नवीन विवेचन- श्रूष्यमन, पंथी की प्रवृत्ति, बुद्धिवादी क्य<br>मुधार की प्रवृत्ति, पूर्ण मानव जीवन, क्<br>योजना, विचार स्वातंत्र्य, मत का सारांश्र<br>गाँधी का कार्य, नवीन प्रवृत्ति<br>२. साद्दिव पंथ—प्रारंभिक परिचय, बाज<br>पूर्वजन्म का वृत्तांत, समीचा, जीवनचन्य<br>प्रवृत्तन्म का वृत्तांत, समीचा, जीवनचन्य<br>प्रवृत्तन्म का वृत्तांत, समीचा, जीवनचन्य<br>प्रवृत्तन्म का वृत्तांत, समीचा, जीवनचन्य<br>रचनाएँ व सिद्धांत, प्रचार-केंद्र, विशेषा<br>४. राधास्वामी सन्तनंग—स्तसंग की वि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | गद्धति, धार्मिक साहित्य ग्रादि का गारूया, साम्प्रदायिक भाष्य ग्रादि, यक्तित्व का विकास, व्यावसायिक गा, स्वतंत्र धार्मिक विचार, महात्मा पृ० ६३४-६४३ शीराव द्वितीय व तुलसी साहव, गुरु, वां, स्वभाव, मृत्युकाल, रचनाएँ, त्व व ग्रनुयायीपृ० ६४३-६५४ भिक जीवन, प्रचारकार्य व मृत्यु, ता पृ० ६५५-६५७ विशेषता— भेक जीवन, गार्हस्थ्य जीवन,                                                 |
| १. सामान्य परिचय—नवीन विवेचन- श्रूष्यमन, पंथी की प्रवृत्ति, बुद्धियादी व्य<br>सुधार की प्रवृत्ति, पूर्ण मानव जीवन, व<br>योजना, विचार स्वातंत्र्य, मत का सारांश्र<br>गाँधी का कार्य, नवीन प्रवृत्ति<br>२. साहिब पंथ—प्रारंभिक परिचय, बाज<br>पूर्वजन्म का वृत्तांत, समीचा, जीवनचन-<br>पंडरहस्य, संतमत, मन व श्र्यमपुर, महः<br>३. नांगी सम्प्रदाय—हेंद्रशन का प्रारं<br>रचनाएँ व विद्धांत, प्रचार-केंद्र, विशेषः<br>४. राधास्वामी सत्संग—स्तंग की                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | यद्धति, धार्मिक साहित्य ग्रादि का  ग्रास्था, साम्प्रदायिक भाष्य ग्रादि,  यक्तित्व का विकास, व्यावसायिक  ग्रां, स्वतंत्र धार्मिक विचार, महात्मा  ग्रां पृ० ६३४-६४३  तीराव द्वितीय व तुलसी साह्य, गुरू,  वां, स्वभाव, मृत्युकाल, रचनाएँ,  त्वं व ग्रानुयायीपृ० ६४३-६५४  भिक जीवन, प्रचारकार्य व मृत्यु,  ता पृ० ६५५-६५७  विशेषता—  भेक जीवन, गार्हस्थ्य जीवन,  एँ, समाधि पृ० ६५७-६६१ |

| त्रनुयायी, प्रचार-चेत्र                                        | . 90 4EE-EOE     |
|----------------------------------------------------------------|------------------|
| न् . गरीव पंथ —संचित्र परिचय, गाईस्थ्य जीवन, रचन               | ाएँ, चमस्कार व   |
| स्वभाव, मत, साधना                                              | 90 608-822       |
| त्र. पानप पंथ-पारंभिक जीवन, गुरु से भेंट, दिल्ली-              | यात्रा व धामपर-  |
| निवास, मृत्यु व शिष्य, रचनाएँ, उपदेश                           | प् ६११-६१४       |
| १२. रामसनेही सम्प्रदाय-संत रामचरन, मत, प्रेमसा                 | धना, मत्य व      |
| शिष्य, अनुयायी, वंशावली                                        | 46 25 8 9 b      |
| २३. फ्रटकर संत                                                 | पु० ६२१-६३३      |
| (१) दीनदरवेश-पारंभिक जीवन, खांतिम जीवन व                       | रचनाएँ उपदेश     |
|                                                                | प्रव ६२१-६२४     |
| (२) बुल्ले शाह—बुल्ले शाह व मियाँ मीर, संचित परिचा             | य सन जवनेत्र     |
|                                                                |                  |
|                                                                |                  |
| (३) बाबा किनाराम—प्रारंभिक जीवन, देशभ्रमण, गुर                 | , कालूराम व      |
| अधोर पंथ, प्रचार-कार्य व रचनाएँ, विवेकसार व मत का<br>व किनाराम |                  |
| 4 (3-1)(1-1)                                                   | पु॰ ६२८-६३३      |
| न्नप्तम अध्याय : आधुनिक युग पृ०                                | 638-000          |
|                                                                |                  |
| १. सामान्य परिचय-नवीन विवेचन-ग्रहति, धार्मिक स                 | गाइत्य ग्रादिका  |
| त्राय्यम, पंथों की प्रवृत्ति, बुद्धियादी व्याख्या, साम्प्रदारि | क भाष्य आदि,     |
| सुधार की प्रवृत्ति, पूर्ण मानव जीवन, व्यक्तित्व का विका        | स, व्यावसायिक    |
| यो जना, विचार स्वातंत्र्य, मत का सारांश, स्वतंत्र घार्मिक      | विचार, महात्मा   |
| गाँची का कार्य, नवीन प्रवृत्ति                                 | ते० हर्र-हरर्    |
| २. साहिब पंथ-प्रारंभिक परिचय, बाजीराव द्वितीय ब तुल            | नसी साहब, गुर,   |
| पूर्वजन्म का वृत्तांत, समीचा, जीवनचर्चा, स्वभाव, मृत्यु        | काल, रचनाएँ,     |
| पिंडरहस्य, संतमत, मन व श्रगमपुर, महत्त्व व श्रनुयायी           | वै० ६४३-६४४      |
| ३. नांगी सम्प्रदाय—डेट्राज का प्रारंभिक जीवन, प्रच             | रकार्य व मृत्यु, |
| रचनाएँ व विद्धांत, प्रचार-केंद्र, विशेषता                      | व० ६४४-६४७       |
| अ. राधास्वामी सत्संग—धत्संग की विशेषता—                        |                  |
| (१) लाला शिवदयाल सिंह-पारंभिक जीवन, गा                         | हस्थ्य जीवन,     |
| श्राध्यात्मक प्रवृत्ति, श्रनुयायी, रचनाएँ, समाधि               | CSS-CIPS OF      |
| (२) राय सालिगशम साहब-प्रारंभिक जीवन, परिवार,                   | गह सेवा. एक      |
|                                                                | O- 1111          |

| घटना, सत्संग की पद्धति, रचनाएँ, व्यक्तित्व पु० ६६२-६६७                 |
|------------------------------------------------------------------------|
| (३) बहाशंकर मिश्र आदि-बहाशंकर मिश्र, संदित परिचय, बृह्या जी            |
| साहिया व उनके शिष्य, मु॰ कामताप्रसाद व सर आनंद स्वरूप, महर्षि          |
| शिवजतलाल, माधव प्रसाद सिंह वा बाबूजी साहब, विकेंद्रीकरण,               |
| राय वृंदायन व जैमल सिंह, बाबू श्याम लाल, बाबा गरीबदास व                |
| श्रनुकृत बाबू ए० ६६८-६७३                                               |
| त्रजुक्त बाब् पु०६६८-६७३<br>(४) सत्संग की वंशावली पु०६७३-६७४           |
| (५) 'सत्संग' का 'संतमत'मत का मूल रहस्य, 'सोख्रामी' व 'राघा',           |
| साधना, मिक्त की प्रधानता, मत के प्रधान ख्रांग, राधास्वाभी का सर्व      |
| थयम प्रयोग, सरसंग का विकास, नैतिक नियम, प्रचारपु० ६७४-६⊏१              |
| ४ फ़रकर सत                                                             |
| (१) स्वामी रामतीर्थ-संज्ञित परिचय, मत का सार, धर्म का स्वरूप           |
|                                                                        |
| (१) महात्मा गांधा पु. हट्डे-हटा                                        |
| (क) जावन-वृत्त- पत गांधा, प्रारंभिक प्रवृत्तियाँ, विलायत के अनुभव      |
| दिस्य अफ्रीका के कार्य, कामापलट व संयत जीवन, भारत में कार्य            |
| go ६=३-६==                                                             |
| (ख) महात्मा गाँधी का मत-सत्य का अनुभव, आत्मशुद्धि, सत्य के प्रयोग,     |
| मानव जीवन की एकता, धर्म का रहस्य, पूर्ण सत्य का स्वरूप, श्रंत:करण      |
| की प्रवृत्ति, राम, रामनाम की साधना, प्राकृतिक चिकित्सा, पूर्यातः       |
| व्यापक कार्य-कम पुरु ६८८-६६७                                           |
| ६. उपसंहार-सिंहावलोकन, नयी प्रवृत्ति, संतो का महत्त्व, भूतल पर स्वर्ग, |
| विचार स्वातंत्र्य, संतो का उत्सर्ग, पुनरावर्चन, आशा, संत-परम्परा का    |
| भविष्य, वस्तुस्थिति पृ० ६९७-७०७                                        |
| परिशिष्ट पृ० ७०८-७३६                                                   |
| (क) कबीर साहब का जीवनकाल पु०७०८-७३३                                    |
| (অ) महात्मा गाँची की जीवन-निर्माग-कला पू० ७३४-७३६                      |
| सहायक साहित्य ए० ७४१-७५२                                               |
| शब्दानुक्रमणी पु० ७५३-७७८                                              |
|                                                                        |

HERE THE SECOND STREET, STREET, STREET, ST.

# उत्तरी भारत की संत-परम्परा





संत कबीर

#### प्रथम अध्याय

## भूमिका

#### १. विषय-प्रवेश

'संत' शब्द का प्रयोग प्रायः बुद्धिमान्, पवित्रात्मा , सज्जन , परोपकारो भ वा सदाचारी व्यक्ति के लिए किया गया मिलता है, श्रीर कमी-कमी साधारण बोलचाल में इसे मक्त, साधु व महात्मा-जैसे शब्दों का भी पर्व्याय समक्त लिया जाता है। किंतु कुछ लोग इसे 'शांत' शब्दा का रूपांतर होना ठहराते हैं श्रीर कहते हैं कि उस विचार 'संत' शब्द से इसका श्रमियाय 'शं मुखं ब्रह्मानन्दात्मकं विद्यते श्रस्य' के श्रमुसार 'ब्रह्मानन्द-सम्पन्न व्यक्ति' होना चाहिए। बौदों के पालिभाषा में लिखित प्रसिद्ध धर्म ग्रंथ 'धम्मपदं' में भी यह शब्द कई रखलों पर शांत के श्रथं में ही प्रयुक्त दीख पड़ता है है। इसी प्रकार कुछ विद्यान् 'संत' शब्द को 'सनोति प्रार्थितं फलं प्रयच्छित' के श्राधार पर बने हुए 'धन्ति' वा 'सन्त्य' शब्द का विकृत रूप समक्तते हैं श्रीर इसका श्रथं 'फलदाताश्रों में श्रेष्ठ' यतलाते हैं। इसके सिवाय, एक श्रन्य मत के श्रनुसार, कुछ दूसरे लोग इसे 'सनित सम्भवति लोकाननुग्रह्णाति' का श्राश्रय प्रहण् कर, इसका श्रथं 'लोकानुग्रहकारी' भी सिद्ध करना चाहते हैं। परन्तु ये

१. 'सन्तः परीह्यान्यतरद्भजन्ते मूदः परप्रत्ययनैय बुद्धिः ।' —कालिदास ।
तथा, 'तं सन्तः श्रोतुमद्दैन्ति सदस्द्श्यक्तिहेतवः ।' —कालिदास ।

२. 'त्रायेख तीर्वामिगमापदेशैः स्वयंदि तीर्वामि पुनन्ति सन्तः ।'—'भागवत,' स्कं० १, श्र० १९, इलोक ८।

३. 'बंदो संत असळान चरणा। दुलप्रद उभय बीच कखु बरणा॥'—'रामचरित मानस'।

४. 'सन्तः स्वयं परहिते विहिताभियोगाः।'-भल्तु हरि ।

५. 'आचारलच्यां धर्मः, सन्तरचाचारलच्याः।'--'महामारत'।

 <sup>&#</sup>x27;अधिगच्छे पदे सन्ते सङ्खारूपसमं सुखे।'—मिक्खुवग्ग, गावा ९। 'सन्ते बस्स मनेडोति।'—अर्थन्तवग्ग, गाथा ७।

उक्त सभी अनुमान प्रधानतः 'संत' शब्द-द्वारा स्चित व्यक्तियों की प्रशंसा के ही दोतक जान पड़ते हैं। इस प्रकार की कल्पनाएँ प्रायः वैसी ही हैं, जैसी इस शब्द को अंग्रेजी शब्द 'सेंट' का समानार्थक समक्क, उसका हिंदी-रूपांतर मान लेने पर भी, की जा सकती है। अतएव, 'संत' शब्द की ब्युत्पित्त तथा उसके प्रयोगों द्वारा व्यक्त होनेवाले आश्रय का क्रमिक विकास जानने के लिए अन्यत्र खोज की जानी चाहिए।

'संत' शब्द हिंदी भाषा के ख्रांतर्गत एकवचन में प्रयुक्त होता है, किंतु यह मूलतः संस्कृत शब्द 'सन्' का बहुवचन है। 'सन्' शब्द भी (अस् = होना) धातु से बने हुए, 'सत्' का पुल्लिंग रूप है जो 'शतृ' प्रत्यय लगाकर, प्रस्तुत किया जाता है ख्रीर जिसका खर्थ केवल 'होनेवाला' वा 'रहनेवाला' हो सकता है। इस प्रकार 'संत' शब्द का मौलिक खर्थ

ब्युत्पत्ति 'शुद्ध श्रस्तित्व' मात्र का ही बोधक है श्रौर इसका प्रयोग भी, इसी कारण, उस नित्य वस्तु वा परमतत्त्व के लिए

श्रपेद्धित होगा जिसका नाश कभी नहीं होता, जो 'सदा एकरस व श्रविकृत रूप में विद्यमान' रहा करता है श्रीर जिसे 'सत्य' के नाम से भी श्रमिहित किया जा सकता है। इस शब्द के 'सत्' रूप का, ब्रह्म वा परमात्मा के लिए किया गया प्रयोग बहुधा वैदिक साहित्य में भी पाया जाता है। जैसे, 'ख्रान्दोग्य उपनिषद्' के में कहा गया है कि "श्रारंभ में एक श्रद्धितीय 'सत्' ही वर्तमान था' श्रीर, इसी प्रकार 'श्रुग्वेद' में भी एक स्थल पर श्राया है कि "कान्तदर्शी विप्र लोग उस एक व श्रद्धितीय 'सत्' का ही वर्णन श्रनेक प्रकार से किया करते हैं।" 'संत' शब्द का उक्त श्रयं श्रपश्चेश की पुस्तक 'पाहुड़ दोहा' में भी किया गया जान पड़ता है; क्योंकि वहाँ भी यह परमतत्त्व के लिए ही प्रयुक्त हुआ है। इस कारण 'तींत्तरीय उपनिषद' में भी,

१. Saint (सेंट) शब्द, वस्तुतः ैंदिन Sancio (सैंशियों = पित्र कर देना) के आधार पर निर्मित, Sanctus (सैंक्टस) शब्द से बनता है जिसका अभिप्राय, इसी कारण, 'पिवत्र' होता है और वह ईसाई धर्म के कृतिपय प्राचीन महारमाओं के लिए 'पिवत्रारमा' के अर्थ में प्रयुक्त होता है।

२. 'सदेव सोम्येदमय आसीदेवमेवा द्वितीयम्।' ( द्वितीय खंड, १ )

३. 'सुपर्ण' विप्रा: कवयो वचोभिरेकं सन्तं बहुधा कल्पयन्ति' ऋग्वेद ( १०-११४-५ )

४. 'संतु विरंगगु सोजि सिउ, तर्दि किञ्जउभगुराउ।' 'पाहुड दोहा' (कारंजा वैन सिरीज, २८) तथा, 'संतु विरंजगु तर्दि वसद, विम्मल दोद गवेसु'-वदी, ९४।

५. 'असम्मेव समवति असद्बद्धोति वेद चेत् । अस्ति ब्रह्मोतिचेद्वेद संतमेनं विदुर्वेषाः ।' वं० ६-१।

संभवतः इसी आधार पर कहा गया है कि "यदि पुरुष 'ब्रह्म असत् है' जानता है, तो वह स्वयं भी 'असत्' हो जाता है और यदि ऐसा जानता है कि 'ब्रह्म है', तो ब्रह्मवेत्ता लोग उसे भी 'सत्' समक्ता करते हैं। "इसके सिवाय कुछ प्रसिद्ध महात्माओं ने भी संत एवं परमात्मा में कोई मौलिक भेद नहीं माना है। उदाहरण के लिए गोस्वामी तुलसीदास ने कहा है कि "संत को अनंत के ही समान जानो" ', गरीबदास ने वतलाया है कि "संत एवं साँई दोनों ही एक समान हैं, इस बात में किसी प्रकार के मीन-मेप करने की आवश्यकता नहीं , और इसी प्रकार पलदू साहब ने भी कहा है कि "संत तथा राम में कोई भी भेद नहीं मानना चाहिए। " अत्रतप्रव 'संत' शब्द, इस विचार से उस व्यक्ति की आरे संकेत करता है जिसने सत् क्यी परमतत्त्व का अनुभव कर लिया हो और जो, इस प्रकार, अपने व्यक्तित्व से ऊपर उठकर, उसके साथ तद्र्य हो गया हो। जो सत्य स्वरूप नित्य सिद्ध वस्तु का साचात्कार कर चुका है अथवा अपरोच्च की उपलब्धि के फलस्वरूप असंड सत्य में प्रतिष्ठित हो गया है, वही संत है।

परन्तु 'श्रीमद्भगवद्गीता' में 'सत्' शब्द के कुछ श्रन्य श्रर्थ भी वतलाये गए हैं। उसमें कहा गया है कि 'सत्' शब्द, 'ॐ तत्सत्,' वाक्य में, ब्रह्म का निर्देश करता है हैं; किन्तु फिर भी, इसका उपयोग 'श्रस्तित्व' एवं 'साधुता' के श्रर्थ में किया जाता है। इसी प्रकार, प्रशस्त तथा श्रच्छे कमें के लिए, भी 'सत्' शब्द प्रयुक्त होता है; यज्ञ, तप व दान में स्थिति 'सत्' शब्द श्रयंत् स्थिर भावना रखने को भी सत् कहते हैं तथा इसके निमित्त जो काम करना हो, उस कमें का नाम भी 'सत्' ही है। " इस कारण स्थष्ट है कि सत्यदवाची वा संत होने के लिए

१. 'जानेसु संत अनंत समाना'—'रामचरित मानस' (उत्तरकांड) ।

२. 'साई सरीखें संत है यामें भीन न मेख'—'गरीबदासबी की वानी' (वे० प्रे॰ प्रयाग ) ए॰ठ ८७।

रे. 'संत भी रामकी एक के जानिये, दूसरा भेद ना तनिक आने'—'पलटू साहव की नानी' (वे० प्रे० प्रयाग, भाग २) पृष्ठ =।

४. 'ॐ तस्मिदिति निर्देशो, महाणिखिविधः स्मृतयः ।'—गीता, १७, २३ ।

५. 'सद्मावे साष्ट्रमावे च सदित्येतएयुज्यते । प्रशस्ते कर्मेखि तथा सच्छन्दः पार्थ 'युज्यते' ॥ २६ ॥ यश्चे तपसि दाने च स्थितिः सदिति चोच्यते । कर्म चैव तदथीयं सदित्येवामिथीयते ॥' २७ ॥

केवल ब्रह्मनिष्ठ हो जाना ही पर्याप्त नहीं । इसके लिए स्वभावतः कित्य अन्य गुण भी विविद्यत हैं जिन्हें उक्त प्रकार से, क्रमशः, 'साधुभाव' अर्थात् सर्वभूतिहत सुहृद्भाव, 'प्रशस्त कर्म' वा सत्कार्य करने की द्यमता, 'यम, तप व दान' आदि कर्म करते रहने की ओर प्रवृत्ति एवं 'तदर्थ' अर्थात् सब कुछ परमेश्वर के लिए वा निष्काम भाव से करने का अभ्यास कहकर गिनाया जा सकता है। इनमें से भी यदि यम, तप व दान आदि कर्म करते रहने की प्रवृत्ति को किसी प्रकार प्रशस्त कर्म करने की द्यमता में ही सम्मिलत कर लिया जा सके, तो चार गुण ही शेष रह जाते हैं जिन्हें उसी अंथ के एक दूसरे प्रसंग में, 'हे पांडव, जो इस बुद्धि से काम करता है कि सब कर्म परमेश्वर के हैं, जो मत्परायण वा संगवर्जित है और सभी प्राणियों के विषय में निवेंर रहा करता है, वहीं मेरा भक्त मुक्तमें मिल जाता है' कह कर, बतलाया गया है और जिनके साथ उपर्युक्त गुणों से पूरा मेल भी बैठ जाता है।

कथीर साहव ने अपनी एक साली में कहा है कि 'संतों का लच्च्य उनका निवेंरी, निष्काम, प्रभु का प्रेमी और विषयों से विरक्त होना है' और, इसी प्रकार गो॰ तुलसीदास ने भी, ओरामचन्द्र द्वारा संतों की महिमा कहलाते हुए, 'सभी सीसारिक संबंधों के प्रति प्रदर्शित ममता के धागों के

बटोर लेने, उन्हें सुदूद रस्ती में बँटकर उसे प्रभु-संतों के लच्चण चरणों में बाँध देने, समदर्शी बने रहने तथा किसी प्रकार की कामना न रखने को 30 ही उनके प्रधान

लच्या ठहराए हैं। संत की परिभाषा के श्रंतर्गत, इस प्रकार, विषयों के प्रांत निरपेच रहते हुए, केवल संदर्भ करना, सद्रूप परमतस्व में एकांतनिष्ठ रहा करना, सभी प्रांखयों के प्रति सुहृद्भाव रखते हुए, किसी के प्रति वैरभाव न प्रदर्शित करना तथा जो कुछ भी करना उसे, निःसंग होकर, निष्काम

१. 'मत्कर्मकृत्मत्परमो, मङ्गकः संगवजितः। निर्वेरः सर्वभृतेषु यः स मामेति पांडव । जीता अ० ११-५५ ।

२. 'निरवैरी निहकामता, साँहै सेंती नेह। विश्वया सूं न्यारा रहै संतन्ति को धँग एह ॥' —'कवीर अधावली' (२९,१ पुण्ठ ५०)।

३. 'सबकै समता तान बटोरी । सम पद सनिह बांध बरि डोरी ॥' समदशी इच्छा कछ नाहीं।' बस्यादि---'रामचरित मानस' (सुन्दरकांड) ।

भाव के साथ, करना समके जा सकते हैं। सारांश यह कि संत लोग आदर्श महापुरुष हुआ करते हैं और इसके लिए उनका, पूर्णतः आत्मनिष्ट होने के अतिरिक्त, समाज में रहते हुए निःस्वार्थ भाव से विश्व-कल्यामा में प्रवृत्त रहा करना भी आवश्यक है। 'संत' शब्द का यह अर्थ वस्तुनः बहुत व्यापक है और इसमें वैसे व्यक्ति-विशेष की 'रहनी' एवं 'करनी' के बीच एक मुन्दर सामंजस्य भी लिख्त होता है।

फिर भी पता चलता है कि 'संत' शब्द का प्रयोग किसी समय विशेष रूप से, केवल उन भक्तों के लिए ही होने लगा था जो विट्ठल वा वारकरी सम्प्रदाय के प्रधान प्रचारक ये श्रीर जिनकी साधना निर्मुण-भक्ति के आधार पर चलती थी। इन लोगों में श्रानदेव, नामदेव, एकनाथ व तुकाराम-जैसे भक्तों के नाम लिये जाते हैं जो सभी रूढ़िगत 'संत' महाराष्ट्र प्रान्त से संबंध रखते थे। 'संत' शब्द उनके शब्द लिए, कमशः रूढ़ि-सा हो गया था दे श्रीर कदाचित् श्रमेक बातों में उन्हीं के समान होने के कारण, उत्तरी भारत के कबीर साहब तथा श्रम्य ऐसे लोगों का भी पीछे वही नामकरण हो गया। इन संतों में से प्रायः सभी ने 'संत' शब्द की व्याख्या की है

१. बीब-धर्मानुसार, बोधिसत्व का भादर्श बतलाते हुए, जिन गुणों की और विशेष ध्यान दिया गया है, उनमें भी उक्त लख्यों को ही कदाचित् क्रमशः 'उपेक्खा' (उपेखा), 'पन्ना' (प्रशा), 'भेता' (मैत्री) तथा 'नेक्खम्म' (निष्काम) कह कर गिनाया गया है। दे० भिक्खु नारद वेरो रचित 'दि बोधिसत्त आइडियल' (अथ्यार, मद्रास)।

Sampradaya, and means any man who is a follower of that Sampradaya. Not that the followers of other Sampradayas are not 'Santas, but the followers of the ,Varakari Sampradayas are santas par excellence"—Mysticism in Maharatra by Prof. R. D. Ranade (Poona, 1933) p. 42.

३. डा० बस्वील ने इन संतों को 'निगुंश-पंथी' वा 'निरगुनिया' कहना अधिक उचित माना है और,तदनुसार उन्होंने इनके मार्ग को भी Nirgun School वा निगुंशपंथ नाम से अभिहित किया है। किन्तु 'निगुंश-पंथ' शब्द से व्यक्त होता है कि इसके अनुयाथी परमतस्य को केवल 'निगुंश' ही मानते थे, जो इस प्रसंग में, बास्तविकता के विरुद्ध जाता है। कबीर साहब आदि सभी संतों ने निगुंश एवं

श्रीर संतों की रहनी एवं करनी के उक्त सामंजस्य की श्रीर ध्यान देने की भी चेष्टा की है। किंतु साधना-मेद के कारस उनके वर्णनों में बहुधा ज्ञान, भक्ति एवं त्राचरण की प्रधानता के अनुसार सुद्म खंतर भी दीख पड़ता है। उदाइरण के लिए, विचार-पद्धति को प्रधानता देनेवाले संतों ने श्रादर्श संत के लिए, स्वभावतः सदसद्विवेक के प्रयोग में दच्च होना सबसे आवश्यक माना है, भक्ति-भाव-द्वारा अधिक प्रभावित संतों ने उसका परम रहस्य से पूर्ण परिचित होना तथा उसके साथ तद्र्पता का अनुभव करना श्रन्तिम लच्य बतलाया है और, उसी प्रकार, श्राचरणवाद के समर्थकों ने उसकी झलौकिक रहनी पर भी श्रधिक वल दिया है। परन्तु इन सभी संतों का लद्य, मानव जीवन को समुचित महत्त्व प्रदान करने, उसको आध्यात्मिक आधार पर पुनर्तिर्माण करने, उसे इसी भूतल पर जीवन्मुक्त बनकर सानन्द यापन करने, तथा साथ ही विश्व-कल्यागा में सहयोग देने का भी जान पड़ता है। इन्होंने अपने सिद्धांत को भी बहुधा 'संत-मत' ही नाम दिया है, स्रादशं संत की स्थित को 'संत-देश' में निरंतर निवास द्वारा व्यक्त किया है, श्रीर प्राय: सबने, किसी न किसी रूप में, श्रपने को एक विशेष वा विलच्या परम्परा का व्यक्ति होगा भी स्वीकार किया है।

उत्तरी भारत के इन संतों ने श्रधिकतर फुटकर पदों की रचना की है, जो इनकी 'बानियों' के नाम से प्रसिद्ध हैं श्रीर बहुतों ने सासी, रमैनी श्रथवा कवित्त, सबैया-जैसे विविध छंदों में भी श्रपने उपदेशों को व्यक्त किया है। इनके एक-श्राध प्रवंध-ग्रंथ भी मिलते हैं, किंतु उनकी रचना शिथिल जान पड़ती है। दिश्य भारत के संतों में शान-

दिस्य व उत्तर देव व एकनाथ ने प्राचीन संस्कृत ग्रंथों पर अपनी टीकाएँ के संत भी रची हैं और उन्हें अपने विचारों को प्रकट करने का माध्यम बनाया है, किन्तु उत्तरी भारत के संतों में यह

अवृत्ति बहुत कम दीख पड़ती है। ये लोग, कुछ को छोड़कर, केवल साधारण

स्तुण से परे किसी अनिबंचनीय व अधेय, किन्तु अंशतः अनुभवनम्य, वस्तु को परमतस्य माना है और निर्मुण व स्तुण का वहाँ पर कोई प्रश्न ही नहीं रह जाता। जान पहता है कि 'निर्मुण-पंथ' शब्द का प्रयोग पहले स्तुणोपासक भक्तों के सम्प्रदायों से शक्ती विभिन्नता दिखलाने के लिए, होने लगा था। किन्तु पीछे, सत-परम्परा के जुझ दिन चल निकलने पर, 'संत-मत' शब्द का ही प्रयोग, संभवतः विक्रम संबद् की १७वीं शताब्दी के किसी चरण में, विशेष कृप से, होने लगा

भेणी के पढ़े-लिखे व्यक्ति ये जिन्होंने अपने भाव का प्रकाशन किसी प्रकार टूटे-फूटे शब्दों में ही किया और जिनकी रचनाएँ बहुत कुछ स्वतंत्र हैं। दिच्चण भारत के संतों में से कई एक मजनानंदी भी ये जो एकांत में वा कभी-कभी मूर्तियों के समझ करताल बजाकर गाया व नाचा तक करते ये; किन्तु उत्तरी भारत के संतों में इस प्रकार के उदाहरण कम देखने को मिलते हैं और ये लोग यदि गाते-बजाते हुए भी सुने जाते हैं, तो इनकी चेष्टाएँ संत-मंहलियों तक ही सीमित रहती हैं। फिर भी उक्त दोनों प्रकार के संत, अधिकतर गाहस्थ्य-जीवन में ही रहकर अपनी साधना करते रहे, साम्प्रदायिक वेशभूषा वा विडंबनाओं से सदा तटस्थ रहे, सामाजिक मेद-भावों को हटाने के लिए उपदेश देते रहे और सबके प्रति प्रेम व उपकार के भाव प्रदर्शित करते रहे। इनके सरल व सात्विक जीवन में अहिंसा व अपरिमह को बराबर महत्त्व दिया गया और इन्होंने स्तुति, निंदा वा मानापमान की कभी परवाह न करते हुए, अपने छलछदारहित शुद्ध व्यवहार द्वारा सब किसी को सुख व शान्ति पहुँचाकर ही स्वयं आनंदित होने की चेष्टा की।

दिल्या भारत के संतों की परम्परा में जिस प्रकार उक्त शानदेव आदि के नाम आते हैं, उसी प्रकार उत्तरी भारत की संत-परम्परा के अंतर्गत कबीर साइब, रविदास, गुरुनानक, दाद्दयाल आदि के नाम लिये जाते हैं। ित दिस्सा भारत के संतों में शानदेव का जीवन-काल जहाँ विक्रम की १४वीं शताब्दी के द्वितीय चरण के कुछ ही आगे तक पारस्परिक पहता है, वहाँ उत्तरी भारत के संत कबीर साहब का जीवन-संबंध काल, संभवत: उसकी १५वीं शताब्दी के अंतिम तीन चरणों से लेकर १६वीं के प्रथम चरण तक चला जाता है। इस प्रकार पहले कम के संत दूसरेवालों के पूर्ववर्त्ती सिद्ध होते हैं। फिर भी दोनों परम्पराश्चों के बीच किसी प्रत्यच संबंध का कुछ भी पता नहीं चलता श्रीर न यही शात होता है कि पहले वाले दूसरे को कहाँ तक श्रपना श्राणी उहरा सकते हैं। यह बात मानी जाती है कि दक्किए भारत के संत नामदेव ने पंजाब प्रान्त में कुछ दिनों तक भ्रमण कर अपने उपदेश दिवे ये और यह भी अनुमान किया जाता है कि उत्तरी भारत के कबीर साहब ने भी दक्तिण की श्रोर, संभवतः महाराष्ट्र प्रांत तक, अपनी यात्रा की थी। इसके सिवाय कबीर साहब ने अपनी रचनाओं में संत नामदेव का नाम बड़ी अदा के साथ लिया है और उन्हें एक आदर्श भक्त माना है। कवीर साहब ने

अपनी श्रनेक रचनात्रों के श्रंतर्गत उक्त वारकरी संतों के प्रिय शब्द 'श्रीरंग' व 'बीटुला' (विट्ठल) ग्रादि के प्रयोग भी किये हैं। परंतु केवल इतनी ही बातों के ग्राधार पर उक्त दोनों परम्परात्रों के बीच किसी प्रकार का प्रत्यच्च संबंध प्रमाणित नहीं होता। नामदेव का नाम, उनके उक्त पंजाब-भ्रमण के कारण तथा उनकी कितपय उपलब्ध हिंदी-रचनात्रों के ग्राधार पर, उत्तरी भारत के संतों में भी लिया जाता है ग्रीर वे कबीर साहब के पथ-प्रदर्शक एवं पूर्वकालीन संतों में सबसे प्रसिद्ध हैं। फिर भी उनमें उत्तरी भारत के संत-मत की सारी विशेषताएँ लिच्चत नहीं होतीं ग्रीर वे प्रधानतः ग्रपने चेत्र तक ही रह जाते हैं।

कवीर साहय के लिए पथ प्रदर्शन करनेवाले संतों में सर्वश्रथम नाम जयदेव का आता है, जो बंग-प्रांतीय होने के कारण उत्तरी भारत के ही निवासी कहे जा सकते हैं, और जो नामदेव तथा ज्ञानदेव से भी लगभग १०० वर्ष पहले, राजा लद्मगासेन के यहाँ वर्तमान थे। इन जयदेव का भी नाम कवीर साहब ने, नामदेव की भाँति बड़े आदर के साथ लिया है और उन्हें श्रेष्ठ भक्तों में स्थान भी दिया है । जयदेव से नामदेव तक का समय उन संतों का आविमांव-संत काल है, जो विक्रम की ६वीं शताब्दों के सरहपा एवं शंकराचार से लेकर, १०वीं वा ११वीं शताब्दी के गुरु गोरखनाथ के समय तक तैयार किये गए, तथा उनसे भी प्राचीन व अवांचीन विविध मक्तों के मक्त-भाव-द्वारा विंचित चेत्र में उत्पन्न हुए थे, किंतु जिनमें संत-मत को ब्रांतिम रूप प्रदान करने की पूरी इसता न यी। इन्होंने अपने पहले से आती हुई नवीन धारा के प्रवाह में सहयोग प्रदान किया और उसकी एक पारंभिक रूपरेला भी प्रस्तुत कर दी। उस विशेष साधना से समन्वित विचार-धारा के रहस्य को सर्वप्रथम पहचानने तथा उसे स्पष्ट व व्यापक रूप देने का श्रेय कबीर साहब को ही दिया जा सकता है, जिन्होंने अपनी विलक्त ए प्रतिभा के आलोक में इसके वास्तविक रूप का निरीच्या किया, तथा इसके महत्त्व द्वारा पूर्ण प्रभावित होकर अपनी अपूर्व शैली की सहायता से सर्व-साधारण की धारणा में कायापलट उपस्थित कर दिया। कवीर साइब की इस देन को उनके उत्तरवर्ती प्रायः सभी संतों ने स्वीकार किया है, और इसी कारण उन्हें बहुत-से लोग 'झादि-संत' कहते हुए भी पाये जाते हैं।

इस प्रकार कबीर साहब के उक्त पूर्ववर्ती एवं परवर्ती सभी संतों की परम्परा बहुत लंबी है जिसके श्रंतर्गत आनेवालों की संख्या भी अधिक है। इस परम्परा का आरंभ यदि, विक्रम की १३वीं शताब्दी के जयदेव से मान कर, उसे २१वीं शताब्दी के महात्मा गाँची तक वर्तमान समक्ता जाय, तो यह दीर्घ काल प्राय: ८००-६०० वर्षों का होता है.

उत्तरी सारत की जिसे छोटी मोटी विशेषताओं के अनुसार मिस्न मिस्न संत-परम्परा भागों में भी विभाजित कर सकते हैं। उनमें सम्मिलित किये जानेवाले संतों के जन्मस्थान का चेत्र पूर्व

की ओर जयदेव के बंग-प्रदेश से लेकर पश्चिम की ओर प्राणनाथ के काठियाबाह तक एवं उत्तर की लालदेद के कश्मीर से लेकर दिच्या की श्रोर सिंगाजी के मध्य प्रदेश तक विस्तृत समका जा सकता है; किन्तु दिस्या भारत के संतों से इन्हें पृथक् करने के लिए इनकी परम्परा को 'उत्तरी भारत की संत-परम्परा' ही कहना उचित होगा। उक्त विशाल भूखंड के निवासी स्वभावतः भिन्न-भिन्न बोलियों के बोलनेवाले थे, किंत्र संत-मत की श्रपनी रचनाएँ उन्होंने अधिकतर हिंदी-भाषा के माध्यम द्वारा की। इसके सिवाय जिन-जिन जातियों में उन संतों का जन्म हुआ था, वे ब्राह्मण्, चत्रिय, वैश्य व शूद्ध से लेकर, ब्रहीर, नाई, चमार, मोची, धुनियाँ व जुलाहे तक की कही जाती हैं: किंतु संत-मत के अनुयायी होने के नाते उन्होंने जातिगत विभिन्नता की सदा उपेदा की, श्रीर शुद्ध मानव के रूप में वे सबको एक समान समझते थे। उन्होंने स्वानभृति व सदाचरण के उच आदरों की कसीटी पर ही कसकर पंडित एवं मूर्ल अथवा राजा वा रंक का महत्त्व परखना चाहा । संतो के इस बृहत् समुदाय का स्तर इनके सीधे-साधे व साधारण होने पर भी श्रस्थन्त ऊंचा है श्रीर इनका विशाल साहित्य अनाकषेक होता हुआ भी महत्वपूर्ण है।

उत्तरी भारत के इन संतों ने जिस मत का प्रचार किया और जिसे उन्होंने विश्वकल्याण के लिए अत्यन्त आवश्यक समका, वह कोई नितांत नवीन संदेश न था और न भारतीयों के लिए उसका कोई अंश अपिरचित ही था। उसके प्रायः प्रत्येक अंग का मूल रूप हमारे प्राचीन साहित्य के किसी न किसी भाग में विद्यमान है, और हमारे कई महान पुरुष

न किसी मार्ग में विद्यमान है, श्रार हमार कई महान् पुरुष विशेषता उनके आधार पर लगभग इन संतों के ही समान अपने सुक्ताव रखने के प्रयस्न किये हैं। परतु, जैसा कि आगे के कुछ पृष्ठों से जान पड़ेगा, वे बातें काल पाकर सदा उपेजित बनती गई थीं

श्रीर उनका प्रभाव कभी स्थायी न हो सका या। उन प्राचीन सूत्रों को लेकर श्रामर होने की चेध्या श्रपने श्रपने दंग से श्रामेक नवीन सम्प्रदायों ने भी की, किंतु वे भी श्रिषक दिनों तक एक भाव से स्थिर नहीं रह सके। वीच-बीच में कुछ ऐसे व्यक्ति श्रवश्य हुए, जिन्होंने समय-समय पर प्रतिगामिता की धारा को किसी प्रकार मोड़ने का साहस किया, किंतु उनके किये भी श्रिषक न हो सका। श्रंत में, कबीर साहय के समय से ऐसे महापुरुषों की एक परम्परा ही चल निकली जिसने इतने दिनों तक स्थिति की चौकसी की है। प्रारंभिक काल के संत श्राध्यात्मक वातों को श्रिषक महत्त्व देते थे, जिस कारण उन्हें सुधारने के प्रयत्न भी केवल धार्मिक दृष्टिकोण से किये जाते थे। किंतु, ज्यों ज्यों समय व्यतीत होता गया है, उक्त धार्मिक वातावरण में परिवर्तन व संशोधन भी होते गए हैं, श्रीर तदनुसार श्रनेक नवीन समस्याएँ खड़ी होती गई हैं। श्राधुनिक संतों को इसी कारण श्रपने कार्यक्रम में कतिपय ऐसी बातों का भी समावेश करना पड़ा है, जो कदाचित् पहले संतों के श्रमुमव की न थीं।

फिर भी संत-मत के मौलिक विदांतों में किसी प्रकार का हैर-फेर नहीं आ सका है और वे ज्यों के त्यों अटल व अविच्छित्न हैं। इन संतों का अवसे पहले यह कहना है कि प्रत्यन्न अनुभव की सभी सांवारिक बातें च्याक व भ्रामक हैं, और उनके आधार पर सत्य का पता लगाना असंभव-सा है। अतएव नित्य

बस्तु के सच्चे सोजी के लिए आवश्यक है कि वह इस संत-मत: आवरण के भीतर विद्यमान मूल आधार का अन्वेषण स्वानुभूति करें। अनेक व्यक्तियों ने इस ओर पूरी चेध्टा की और वे अपनी अपनी योग्यता के अनुसार सफल भी हुए हैं।

उनके प्रयत्नों के परिशाम उनकी रचना श्रों में संग्रहीत हैं जिनके श्राधार पर अन्य लोग भी उनके अनुयायी बनकर उसका प्रचार करते फिरते हैं। किंतु सत्य का स्वरूप श्रत्यन्त गृह व रहस्यमय है, श्रीर उसके अनादि एवं अनंत होने के कारण भी उसे पूर्णतः अनुभवगम्य कर लेना श्रत्यन्त दुष्कर जान पड़ता है; इस कारण संभव है कि एक के अनुभव की बात किसी श्रन्य के पच्च में भी उसी प्रकार तथ्य न बन सके। फलतः प्रत्येक व्यक्ति के लिए आवश्यक है कि वह उस नित्य वस्तु का अनुभव, अपने निजी ढंग से, यथाशक्ति उपलब्ध करने का अभ्यास करे। इस प्रकार जो कुछ भी श्रंश उस तत्व का उसे प्राप्त होगा, वह 'अपना' होकर प्रकट हो सकेगा, श्रीर उसके साथ तद्भ् की स्थिति में आकर इस अपने को उस नित्य वस्तु में सम्म भी कर सकेंगे। इस प्रकार की स्वानुभृति ही इसारे दृष्टिकोण को अधिक से अधिक व्यापक व विशाल करने में समर्थ होगी।

उक्त स्वानुभृतिपरक अभ्यास के लिए किसी प्रकार का पंडित वा गुण्छा होना अपेद्धित नहीं । किंतु, कार्य अत्यन्त दुःसाध्य होने के कारण आवश्यक है कि इसके लिए पहले किसी अनुभवलक्ष्य व अद्धेय सद्गुढ़ की सहायता भी प्राप्त कर ली जाय । स्पष्ट है कि ऐसा सद्गुढ़ भी एक सच्चापय-प्रदर्शक व्यक्ति होना चाहिए, जो अपने निजी अनुभव की बातें ठीक

सद्गुर दंग से प्रत्यच्च न करा सकने पर भी उसकी साधना के लिए पर्व्याप्त संकेत दे सके। ऐसे गुरु की योग्यता पर ही

उसके शिष्य की सफलता निर्भर है; क्योंकि उचित मार्ग न पाकर साधक प्रथ अच्छ भी हो सकता है। शिष्य अपने गुरु में पूर्ण आस्था रखता है, उसके प्रति अपने को पूर्णतः समर्पित कर देता है और तब कहीं उसके द्वारा कार्यचेत्र में लाया जा सकता है। फिर भी उस निदिष्ट मार्ग में साधक को अपने ही कल पर चलना पड़ता है और तदनुसार जो कुछ भी वह प्राप्त करता है, वह अपने दंग की ही वस्तु होती है। परंतु नित्य वस्तु केवल एक व श्राद्धतीय ही हो सकती है और उसके निर्मल, शुद्ध एवं एकरस होने के कारण उसका अशतः अनुभूत स्वरूप भी, स्वभावतः, अपने मूल रूप से किसी प्रकार भिन्न वा विज्ञातीय नहीं कहा जा सकता। इस प्रकार सभी सच्चे साधकों की अपनी-अपनी वस्तु भी मूलतः सबकी कहला सकती है। तात्पर्य यह कि प्रयक्ष्य भी किये गए अनुभवों का आधार एक ही होने से, भेद-भाव के सभी कारण आप से आप नष्ट हो जायँगे, पारस्परिक साम्य का बोध होने लगेगाः, तथा चिण्ड व अनित्य वस्तुओं के बीच रहते हुए भी इम अपने को शांत, सखी व सानंद पा सकेंगे।

संतों का कहना है कि उक्त प्रकार का अनुभव प्राप्त कर लेने पर किसी भी व्यक्ति के जीवन में कायापलट आ जाता है, जिस कारण जिन-जिन बातों को वह अपनी पहली स्थिति में जटिल व समस्याओं से परिपूर्ण सममा करता था, वे उसके समझ स्पष्ट व सुधरी प्रतीत होने लगती हैं।

उसके निकट किसी बाद व वितंडा को आश्रय नहीं मिलता कायापलट और न किन्हीं काल्पनिक भेद-प्रभेदों के कारण उनसे उलक्षना ही पड़ता है। उनके दृष्टिकीण का लच्य सत्य रहता है, जिससे वह भी सदा त्थिर व निश्चल रहा करता है। जिस प्रकार धनाच्छक्त

भुवतारा के न दीख पड़ने पर भी, कंकावात के थपेड़ों से विचलित जहाज का नाविक दिशासूचक यन्त्र (Mariners' Compass) के कारण कभी प्रथभ्रष्ट नहीं होने पाता, उसी प्रकार सीसारिक प्रपंचों के द्वारा सदा परिवर्तित होती हुई रियति में भी वैसे दृष्टिकोणवाला महापुरुष कभी सन्मार्ग नहीं छोड़ता। फिर भी उत्तरी भ्रुव वा दिशासूचक यंत्र केवल वाह्य वस्तुएँ हैं श्रीर उनके प्रयोगों में कभी भूल भी हो सकती है; किंतु श्रपने भीतर के सचे हुए श्रंतःकरण में इस प्रकार की बाधाश्रों का उपस्थित होना श्रमंभव-सा है। सधी व मुस्थिर मनोवृध्त श्रपने जीवन की चिरसंगिनी वन जाती है श्रीर उसकी निरंतर उपस्थित सभी कार्यों को सहज रूप देकर हमें विपन्न होने से बचा लिया करती है। संतों ने उक्त दृष्टिकोण की एकतानता को सदा स्थिर रखने के लिए ही मुमिरन वा नामस्मरण की सहायता को हतना महत्त्व दिया है। जीवन में उक्त प्रकार से कायापलट हो जाने पर ही कोई वास्तविक संत की श्रेणी तक पहुँच जाता है, श्रीर वैसी स्थित के उपलब्ध हो जाने पर ही उन बातों के प्रचार करने का श्राधिकारी वन सकता है जो संत-मत के श्रंतर्गत श्राती है।

संत-मत के अनुसार सत्य वा परमतत्व एक अनिवंचनीय वस्तु है, जो प्रत्यच्च अनुभव में आकर भी अशेय-सी है, जो निर्मुण व सगुण दोनों से परे वा परत्यर है और जिसे संकेत रूप में हम पूर्ण, सर्वव्यापी, नित्य, एकरस, केवल व सहज जैसे शब्दों द्वारा बहुधा प्रकट किया करते हैं। वही सत्य, परमतत्व के नाम से भी अभिहित होता है, और उसी के साथ

परम लच्य व तद्र्यता वा तदाकारता का अनुभव कर आत्मतत्व साधना फिर अपने को अमर की स्थित में ला देता है। स्थि

का प्रत्येक श्रंग ज्यामंगुर व भ्रांतमूलक है। फिर भी भानव-शरीर उसका सर्वोत्कृष्ट श्रंश है जिसके सहारे मनुष्य श्रपनी श्राभ्यं-तरिक शक्ति के समुचित विकास द्वारा पूर्यंता प्राप्त कर सकता है। यही पूर्यं व्यक्ति जीवन्मुक्त संत कहलाता है, जो प्राय्यी-मात्र के प्रति प्रेम व सद्भाव प्रदर्शित करता है श्रीर उन्हें एक समान मानता है। संत के लिए सभी प्रकार के भेद-भाव कृत्रिम तथा श्रस्वाभाविक हैं; क्योंकि सभी कुछ उस भेदशून्य परमात्मा के श्रंग हैं, जिसके विषय में व्यक्तित्व की भावना रखकर वह उसे परमिता, परमगुर, परमसहायक वा प्रियतम के रूप में श्रपनाये रहना भी चाहता है। संतों की साथना में, इसी प्रकार, शानयोग, भक्तियोग एवं कर्मयोग का भी पूर्यं सामंजस्य है श्रीर वे श्रावश्यकतानसार राजयोग. इठयोग, मंत्रयोग व कुंडलिनीयोग जैसी साधनाश्रों का भी उपयोग करने से नहीं चूकते। फिर भी इनकी प्रधान साधना श्रपने श्रांतः करण को शुद्ध व निर्मल रखते हुए श्रपने सिद्धांत व व्यवहार में पूर्ण एकता लाने के प्रयत्न में ही केन्द्रित है। हुदय की सच्चाई के सामने सभी प्रकार के वाह्याडं वर दुच्छ हैं श्रीर सादगी तथा सदाचरण ही सच्चे मानव की कसीटो हैं। इसी प्रकार संतों ने प्रवृत्ति एवं निवृत्ति मार्गों के मध्यवत्तीं सहजमार्ग को ही श्रपनाया है, श्रीर विश्वकल्थाण में सदा निरत रहते हुए भूतल पर स्वर्ग लाने का स्पन्न देखा है।

उत्तरी भारत के इन संतों का लच्य इस प्रकार बहुत उच्च है और वह 'संत' शब्द के पूर्वकथित मुख्य अभिप्राय का बोधक भी जान पड़ता है। इसमें आध्यात्मिक जीवन का निर्माण कर, उसे सांसारिक जीवन में प्रतिफलित करने का कार्यक्रम निहित है, जो यदि भली भाँति पूर्ण किया जा सके, तो सचमुच स्थायी मुख व शांति ला सकता साधना-मेद है। संतों ने उक्त श्रादर्श को सबके समझ रखते समय श्रमीष्ट स्थिति को उपलब्ध करने के श्रनेक उपाय भी बतलाये हैं, जो अवस्थाभेद के अनुसार भिन्न-भिन्न प्रकार से प्रयोग में लाये जा सकते हैं। साधनाओं की यह विभिन्नता अत्यंत प्राचीनकाल से चली आती है और उन्हें, अपने संस्कार व मुमीते के अनुसार, मिन्न-मिन्न मकार के साधक व्यवहार में लाते आए हैं। संतों को उनमें से किसी एक, वा उससे ऋधिक के लिए कोई विशेष आग्रह नहीं । वे सभी को महत्त्वपूर्ण समक उनमें सामंजस्य लाना चाहते हैं और किसी भी प्रकार उस दशा को प्राप्त कर लेने की चेप्टा करते हैं जो उनका परम लच्य है। आदि संत कबीर साहब ने सर्वप्रथम यही श्रादर्श श्रपने सामने रखा या श्रीर इसी धारणा के साथ वे अपने कार्य में अप्रसर भी हुए थे। परंतु, आगे चलकर उनके परवर्ती संतों ने कभी-कभी किसी विशेष प्रकार की साधना पर ही अधिक ध्यान दे दिया जिस कारण उनके आदर्शों पर उनके

भारतीय साधना की एक विशेष धारा बहुत पहले से चली आ रही थी जिसमें कई भिन्न-भिन्न प्रवाह सम्मिलित थे। ये प्रवाह भिन्न-भिन्न काल में पृथक्-पृथक् न्यूनाधिक वल प्रहेश करते आए, और इनके एकांगी विकास के कारण, समाज में कभी-कभी विश्वेखलता का भयभी उपस्थित होता आया।

श्रनुयायियों के पृथंक-पृथक् सम्प्रदाय बन गए।

तद्नुतार, इनके समन्वय की चेच्टा भी यदाकदा होती आई थी। संतों की परम्परा भी वस्तुतः ऐसे ही प्रयत्नों में संलग्न व्यक्तियों वर्ण्य विषय के एक समुदाय को लिव्य करती है। भारतीय साधना के क्रमिक विकास का एक महत्त्वपूर्ण युग सं० ८०० के लगभग समाप्त होता है जब कि देश के अंतर्गत भिन्न-भिन्न विचारधाराओं का संघर्ष उप रूप धारण कर रहा था और तत्कालीन विचारशील पुरुष उन्हें व्यवस्थित करने में दत्तचित्त हो रहे थे। उनके प्रयत्नों ने भिन्न-भिन्न सम्प्रदायों को जन्म दिया जिनकी श्रेखला बहुत दिनों तक चलती आई। कवीर साहब आदि संतों ने इन सम्प्रदायों में भी सामंजस्य स्थापित करने की चेध्टा की और इस प्रकार एक नवीन परम्परा की नींव डाल दी, जो तब से आज तक चलती आ रही है।

श्रतएव, भारतीय साधना के उक्त क्रमिक विकास के सम्पूर्ण इतिहास में सुभीते के श्रनुसार इम निम्नलिखित काल-विभाग कर सकते हैं :—

१. भारतीय साधना का प्रारंभिक विकास, सं ० ८०० तक;

२. साम्प्रदायिक रूप य सुधार, सं० ८०० से १४०० तक;

३. कबीर साइब व उनके समसामयिक संत, सं०१४०० से १५५० तक:

४. पंथ-निर्माण का सूत्रपात, सं० १५५० से १६०० तक;

भ. प्रारंभिक प्रयास, सं० १६०० से १७०० तक;

६. समन्त्रय व साम्प्रदायिकता, सं० १७०० से १८५० तक; तथा,

७. समीचा व पुनरावर्तन, सं० १८५० से;

परन्तु इस के पहले कि इम कबीर साइब के प्रयत्नों तथा उनके उत्तर-कालीन संतो द्वारा संत-परम्परा निर्माण करने की चेष्टाग्रो पर विचार करें, यह आवश्यक प्रतीत होता है कि इम उनकी पूर्व परिस्थित से भी कुछ परिचय प्राप्त कर लें श्रीर यह जान लें कि भारतीय साधना-धारा के मूल

स्रोत क्या थे, उनका प्रारंभिक विकास किस प्रकार काल-विभाग हुआ, उनमें से प्रत्येक प्रधान स्रोत को सबल बनाने में किन-किन शक्तियों ने किस-किस प्रकार योग प्रदान

किया, तथा उन सबके बीच सामंजस्य स्थापित करने की चेध्टा पहले किस प्रकार की गईं। आगे के कतिपय एष्ट कुछ ऐसी ही धारणा के साथ लिखे जा रहे हैं, और यथाउपलब्ध सामग्रियों के आधार पर उनमें कुछ न कुछ कम लाने की भी चेध्टा की जा रही है।

## २ भारतीय साधना का पारंभिक विकास

किसी प्रधान उद्देश्य को ध्यान में लाकर उसके निमित्त कार्य संपन्न करने की किया को बहुधा 'साधना' की संज्ञा दी जाती है। उसका मुख्य लच्य वा साध्य वस्तु या तो कोई ऐहिक मुख होता है अथवा पारलौकिक आनन्द हुआ करता है, जिसकी सिद्धि के अस्तित्व में विश्वास रखकर साधक उसके लिए प्रवृत्त होता है और उसकी उपलब्धि की अवधि तक सदा सोत्साइ प्रयत्नशील रहना चाहता है। उक्त ऐहिक मुख का तात्पर्य भी सामान्यतः उस मुखमय जीवन से होता है जो एक सांसारिक व्यक्ति के लिए सदा अभीष्ट है और जिसे वह श्रतल संपत्ति, मनोवांछित ऐश्वयं, स्वस्य शरीर एवं मुखी परिवार से संयुक्त रहकर उपयोग करने की श्रमिलाया रखता है। पारलीकिक श्रानन्द भी, उसी प्रकार, वह श्रादर्श स्थिति होती है जिसे प्रत्येक श्रदालु व्यक्ति श्रपने जीवन का श्रंत हो जाने पर प्राप्त करना चाहता है श्रौर जिसके स्वरूप का अनुमान वह अपनी कल्पना व संस्कार के बल पर कर लिया करता है। इन दोनों उद्देश्यों की पूर्ति वा विद्धि के लिए कोई वाह्य शक्ति अपेक्ति रहती है जिसकी पूर्ण सहायता पर निर्भर होकर साधक अपनी साधना में प्रवृत्त होता है श्रीर उसे इस बात में विश्वास भी रहता है कि नियमित रूप से उसे पूर्ण कर लेने पर मैं श्रवश्य एफल हो जाऊँगा । हमारे दैनिक जीवन के प्रत्येक कार्य में उक्त सारी बातें प्रस्तुत नहीं रहा करतीं श्रीर इसीलिए उन सभी को 'साधना' का नाम नहीं दिया जाता। साधना कहलाने योग्य श्रधिकतर वे ही कार्य होते हैं, जो दूसरे शब्दों में धार्मिक कृत्य वा

साधना, प्रधानतः, या तो ज्ञान का आधार लेकर चलती है, अथवा भक्ति का आश्रय लेकर की जाती है वा उसे संपन्न करने के लिए हमें विविध कमों का उपक्रम करना तथा उन्हें निश्चित नियमों के साथ अनुष्ठित करना पड़ता है। ज्ञानमयी साधना बहुधा तर्क का अवलंबन प्रह्मण करती है और उसके साथ व्यवस्थित ढंग से साधना के भेद अप्रसर होती हुई किसी अंतिम ध्येय तक पहुँचने के लिए सचेष्ट होती है। परन्तु भक्ति की साधना में तर्क-वितर्क की जगह अदा व विश्वास के भाव काम करते हैं और साधक को अपने उद्देश्य के प्रति हद आस्था रखने के लिए प्रेरित किया

कर्म भी कहलाते हैं और जो एक आध्यात्मिक जीवन में आवश्यक है।

करते हैं। भक्ति एक प्रकार का श्रनुराग है जिसे साधक श्रपने से बड़े के प्रति अद्धा भाव के साथ प्रदर्शित करता है, किन्तु वही यदि अपने से बराबरी वाले के प्रति प्रकट किया जाय, तो उसे बहुधा प्रेम का नाम दिया जाता है, श्रीर यदि अपने से छोटे के प्रति दिखलाया जाय, तो यह स्नेह का रूप ग्रहण कर लेता है। उक्त श्रन्राम को व्यक्त करने के साधन कभी श्रनवरत स्मरण तथा कभी गुण्गान वा कीर्तन हुन्ना करते हैं, किन्तु कभी-कभी इसका प्रदर्शन उस अनुभव के रूप में भी हुआ करता है जिसे एक योगी अपने ध्यान द्वारा उपलब्ध किया करता है। इसी प्रकार कियात्मक साधना के लिए भी यदि कभी किन्हीं शास्त्रविहित उपचारों की श्रावश्यकता पड़ती है श्रीर साधक उनके साधारण से शाधारण नियमों के भी निर्वाह में दत्तचित्त होना अपना कर्तव्य समझता है, तो बहुधा यह भी देखने में आता है कि कुछ कमींपासक अपने कार्य की सिद्धि के निमित्त अपने जीवन को ही संयत व सन्दर बना लेना चाहते हैं। श्रवएव उक्त तीनों प्रकार की साधनाओं के आधार कमशः ज्ञान-संवेदन व संकल्प हैं, जो मनुष्य की तीन मीलिक प्रवृत्तियों से संबंध रखते हैं श्रीर जिनके श्रनुसार साधना के लिए कमशः ज्ञानकांड, भक्तिकांड एवं कर्मकांड शब्दों के प्रयोग किये जाते हैं।

प्राचीन वैदिक वाङ्मय के श्रध्ययन से पता चलता है कि हमारे पूर्वजी का जीवन श्रस्यन्त सरल था श्रीर उनके कृत्य भी बहुधा सीधे-सादे होते थे। उनके धार्मिक श्रनुष्ठानों के प्रधान श्रंग देव-पूजन, पितृ-पूजन व यज्ञ थे, तथा प्राथेना के द्वारा वे श्रपने श्रमीष्ट ऐहिक सुख के लिए कभी-कभी याचना भी किया करते थे। उन्हें प्रकृति के भीतर निहित वैदिक साधनाएँ शिक्तयों में पूरी श्रास्था थी श्रीर वे उन्हें भिन्न-भिन्न प्रकार के कल्पनात्मक देवस्य दिया करते थे। उनके

देवता सामर्थ्य एवं शक्ति-विशेष के प्रतीक माने जाते ये और उनके प्रति की

१. इस प्रकार की साथना को कमशः 'सदाचार' व 'सदाचरण' नाम दिये जाते हैं। सदाचरण का अर्थ सालिक रहनी वा बीवन-यापन, का सुव्यवस्थित ढंग हैं, किंतु सदाचार का क्यवहार शास्त्रविद्वित धर्म के लिए किया जाता है, जैसे, 'मनुस्मृति' में सदाचार को 'अुत्युक्त स्मार्स' कहा गया है (अ० १ इलो० १०८, व अ० ४ इलो० ५५) और उसी को परम धर्म भी ठहराया गया है। तदनुसार ''सदाचार वही है जिसका पालन परम्परा-कम से ब्रह्मावर्त देश के अंतर्गत किया जाता है और जिसके द्वारा हम सुख्मपूर्वक १०० वर्षों तक जीवित रह सकते हैं।" (अ० २ इन्नो० १८, व अध्याय ४ इलो० ५८)।

गई स्तुति भी तदनुसार उनके भय से ही प्रेरित हुआ करती थी। उनकी कृपा, सहानुभूति अथवा अन्य ऐसी कोमल वृत्तियों में उन्हें वैसा विश्वास नहीं था। उनके प्रति किये गए गान वा उनके लिए प्रदर्शित विनय के भाव, इसी कारण, उन्हें रिकाने के उद्देश्य से ही प्रस्तुत किए जाते ये तथा अन्य जीवों का बिलदान भी प्रायः इसीलिए हुआ करता था। पितृपूजन की व्यवस्था भी उस समय केवल इसीलिए की जाती थी कि हमारे पूर्व पुरुष हमारे प्रतिदिन के कार्यों में कभी कोई विश्वाधा न उपस्थित करें। उनके पूजन-विधान द्वारा यह आशा की जाती थी कि वे उससे प्रसन्न होकर अपने हानिप्रद कार्यों से विरत हो जायें। उस समय की साधारण जनता को एक प्रकार के जादू-टोने में भी विश्वास था और वे लोग मंत्रों के प्रयोग द्वारा विधादि के दूर किये जाने को भी निश्चित मानते थे। सारांश यह कि हमारे पूर्वजों के प्रायः सभी धार्मिक कृत्य केवल इसी उद्देश्य से होते थे कि हमारा दैनिक जीवन पूर्णतः अवाधित रूप में प्रगतिशील रहे और हमारे ऐहिक सुख में वृद्धि भी होती रहे।

परंतु समय पाकर उक्त प्रार्थना व पूजनादि से कहीं श्रिषक महस्व याज्ञिक अनुष्ठानों को दिया जाने लगा और यज्ञ से संबंध रखनेवाले प्रत्येक नियम का पालन उस समय के लोग अपने लिए अनिवार्य तक समझने लगे। यहाँ तक कि अग्नि आदि प्राकृतिक वस्तुओं का देवोपम भाव भी धीरे-बीरे विधानों के ईश्वरोपम भाव में परिश्तत हो चला यज्ञ और यज्ञ को ही सर्वस्व मानकर चलनेवालों का ध्यान, कमशः, विशुद्ध 'आचार प्रधान' जीवन की थ्रोर से हटता हुआ किसी अदृश्य सत्ता अथवा कतिपय व्यापक नियमों की नित्यता की और अधिकाधिक आकृष्ट होने लगा। जिन मुख्य देवताओं की कल्पना आर्थ लोग पहले प्रयक्-पृथक् करते थे, उन्हें वे अब एक के ही विविध स्पों में देखने लगे। उदाहरण के लिए वे अब इस प्रकार कहने लगे कि 'हे अग्निदेव! तुम्हीं वस्त्या हो, तुम्हीं मित्र हो, तुम्हीं इन्द्र हो, तथा तुम्हीं अर्थमा होकर स्वामि-वत् भी कार्य किया करते हो।' और कभी-कभी यहाँ तक भी समझा जाने

१. त्वमग्ने वस्त्यो जायसे यत् त्व मित्रो भवांस यत् समिद्धः। त्वे विद्ये सहस्त्युत्र देवास्त्वमिन्द्रो दाशुषे मत्यांय॥१॥ त्वमर्थमा भवसि यत् कनीनां नाम स्वधावन् गुद्यं विभाषि। अञ्जन्ति मित्रं सुधितं न गोमिर्यंद् दम्पती समनसा कृत्योषि॥२॥ — करनेद, (मंडल ५, सूक्त ३)।

लगा "कि विद्वान लोग उसी सत् को इंद्र, वहण, मित्र अथवा अग्नि के नाम से पुकारते हैं और यही विशाल पंखोवाला दिव्य गरुड़ भी है, उसी एक पदार्थ का वे अनेक प्रकार से वर्णन करते हैं; अतएव वही एक सत् (सृष्टि को आविर्भाव प्रदान करने के कारण) अग्नि, संसृति एवं (परिवर्तन का मूल तत्व होने से) यम, तथा (अखिल विश्व का आधार-भूत होने से) मातरिश्वान भी कहलाता है। तदनुसार, तत्कालीन आयों के समाज में कर्म की प्रधानता हो चली, बहुदेववाद एकदेववाद में परिणत हो गया और जन्मांतर के प्रति भी विश्वास दृद्तर होने लगा।

फिर भी उक्त वैदिक वाङ्मय के कुछ उल्लेखों से स्पष्ट है कि उस समय के बहत से लोग वास के आधार पर जीवन यापन करनेवाले मननशील प्राणाम्याधी भी हुआ करते थेर और अन्य लोग तपश्चर्या एवं अम के साथ साधना करके मृत्यु पर भी विजय पा लेते थे। 3 इसके सिवाय उन दिनों कदाचित ऐसे व्यक्तियों की भी कमी न थी, जो ब्रात्य कहलाते थे। ये लोग उक्त यज्ञादि से दूर रहते हुए तप व ज्ञान किसी श्ररूप वस्त के ध्यान व चिंतन में निस्त रहते थे और अपने व्यक्तिगत उच्चादशों की प्राप्ति के लिए एकाग्रता की साधना किया करते थे। उपनिषदों की रचना के समय तो उक्त यज्ञ-कर्म की अनुपयोगिता तक सिद्ध की जाने लगी, और तत्व-चिंतन उससे कहीं बढ़कर समका जाने लगा। यह के समालोचको का कहना था कि "ये यज्ञ बास्तव में छोटे-छोटे डोंगों की भाँति निर्वल साधन हैं जिनके द्वारा कल्याण का होना कभी निश्चित नहीं कहा जा सकता, श्रीर इनपर भरोसा रखनेवाले मूखों को कर्म-फल के चीए होते ही फिर एक बार जरा-मरशा का शिकार बनना पड़ता है। ४ यज्ञ के इन विपक्तियों में कुछ लोग ऐसे भी थे, जो ईश्वर अथवा मोच्न के बदले केवल सांधारिक दुखों की निवृत्ति मात्र चाहते थे श्रीर जिनसे श्रागे चलकर सांख्य के ज्ञानबाद की

१. 'बन्द्र' मित्र' बरुणमग्निमाहुरथी दिन्यः स सुपर्णो गरुरमान् । एवं सद् विप्राः बहुवा बदनस्यग्निं यमं भातरिदवानमाहुः॥' ( ऋ० १—१६४—४६)

२. 'मुनयो वातरसनाः पिशका वसते मला।' ( ऋ० १०—१३६—२ )

३. 'बेनातरन्भूतकृतीति मृत्युं यमन्वविन्दान्तपसा अमेण।' (अथर्व० ४-३५-२)

४. 'प्लवा होते अवृदा यश्ररूपा अष्टादशोक्तमवरं येषु कर्म । एतच्छ्रं यो वेमिनन्दन्ति मूदा जरामृत्युं ते पुनरेवापियन्ति ॥' (मुंडकोपनियत्, १-२-७)

प्रतिष्ठा हुई। इस प्रकार की ज्ञाननिष्ठा में एक श्रोर कोरे ज्ञान व चिंतन का त्राधिक्य था, जो नितांत निष्काम एवं सुखभावनाहीन था। किंतु दूसरी श्रोर उसमें ज्ञान की अष्टता के साथ-साथ स्वर्ग वा श्रानंद का सर्वथा त्याग नहीं था श्रीर वह श्रास्तिक भावना से भी संयुक्त था।

शानवाद के साथ तपीविद्या का मेल हो जाने से इसी प्रकार योग-मार्ग का भी आरंभ हुआ जिसके आदि-प्रवर्षक जैगीषव्य कहलाते हैं। इस प्रकार की साधना सांख्य के शानियाद द्वारा प्रभावित थी और उसी के सेश्वरवादी रूप में चली थी। इसकी शारीरिक प्रक्रिया एवं ध्यान-संबंधी श्रंश का आधार प्राचीन तपश्चर्या थी, जिसके मल-

योग व रूप में इसके द्वारा बहुत कुछ परिवर्तन होता गया था। सदाचरण इसके सिवाय उपनिषदों ने एक प्रकार के सदाचरण के मार्ग का भी उपदेश देना आरंभ किया, जिसका मुख्य अभिप्राय

यह था कि मनुष्य को अपने किये का ही अच्छा वा बुरा फल मिला करता है, इसमें देवों का कुछ भी हाथ नहीं, प्रत्युत सत्य, धर्म व सदाचरण द्वारा, यदि हम चाहें तो उन्हें उनकी गदी से हिला भी सकते हैं। यह सदाचरण गृहस्थाश्रम में भी पूर्णतः संभव था और कहा जाता था कि "जो इसमें रहते हुए संतानोत्पत्ति करते हैं, तथा तप एवं संयम के साथ जीवन यापन करते हैं और जो सत्य को अपना नैतिक आधार जानकर चलते हैं, वे ही वास्तव में बदालोक के अधिकारी हुआ करते हैं ""। सत्य, मुकृत व सदाचरण ही परम धर्म हैं।

परंतु, उक्त यश-विरोधी श्रांदोलनों में सबसे श्रधिक प्रचार भक्ति-साधना का था, जो राजा वसुचैद्योपरिचर के समय से प्रारंभ हुश्रा था। उपनिषदी में कहा गया मिलता है कि "श्रात्मा की उपलब्धि किसी बलहीन को नहीं होती श्रीर न वह उपदेशों से, श्रध्ययन से श्रथवा मेधा से ही संभव है.। वह जिस किसी को स्वयं वरण कर लेता है, वही उसे पाने

भित-साधना में समर्थ हो जाता है और उसी के समज्ञ वह अपने स्वरूप को प्रकट वा प्रदर्शित भी करता है रें। अतएव, आत्मा-

१, 'तचे ह नै तत्प्रवापतिवर्त चरन्ति ये मिशुनमुत्पादयन्ते । तेषामेवैष बद्धालोको येषां तपी बद्धाचर्यः येषु सत्यं प्रतिष्ठितम् ॥' प्रश्नोपनिषत् (१-१५) । २ 'नायमात्मा प्रवचनेन लम्यो नमेषया बहुनाव्यतेन ।

र 'नायमारमा प्रवचनन लन्या नन्यया बहुनाश्रुतन । यमेवैष ब्रुणुते तेन लभ्यस्तस्यैष आत्मा विष्रुणुते तर्नु स्वाम्॥'

द्वारा वरण किए जाने के पूर्व उसे प्रार्थना व सेवा से प्रसन्न कर लेना परमावश्यक समका गया, और इस प्रकार एक मात्र 'हरि' में एकाप्र भाव के साथ भिक्त करनेवाली साधना का भी 'एकान्तिक धर्म' के रूप में उदय हुआ। इसकी पूजन-पद्धित 'सात्वत विधि' कहलाने लगी जिसके प्रधान अंग भिक्त, आत्म समर्पण एवं अहिंसा के भाव थे, और जिसे अपनाकर प्रचार करनेवालों में वासुदेव कृष्ण-जैसे महान व्यक्ति की भी गण्ना की जाती थी। इस कारण आगे चलकर इसका नाम भी 'वासुदेव-धर्म' पड़ गया और हिर का स्थान कमशः वासुदेव कृष्ण ने ही प्रहण कर लिया। अंत में विक्रम संवत् के पूर्व तीसरी शताब्दी तक इसकी विधि 'पांचरात्र-पद्धित' में परिश्वत हो गई और इसका नाम 'मागवत धर्म' के रूप में परिवर्तित हो गया।

इस प्रकार हम देखते ई कि आयों के हतिहास के प्रारंभिक युग में जो साधना पहले सीचे-सादे रतुति-गान व पशु-विल से आरंभ हुई थी, वह कमशः यज्ञ, कर्म, तपश्चर्या, तत्वज्ञान, सदाचरण एवं भक्ति के पृथक्-पृथक् रूप धारण करने लगी, और इस विविधता के कारण मतमेद का भी

श्रवसर आ उपस्थित हुआ । साधना की विभिन्नता के विषम आधार पर समाज में भिन्न-भिन्न वर्गों की सुध्दि होने लगी परिस्थित जिनमें से एक दूसरे को स्वभावतः पराया समझने लगा। इसके स्वियाय तर्क-वितर्क करनेवाले व्यक्तियों के हृदय में

इस बहुमार्गिता ने एक अन्य प्रकार के भाव का भी संचार किया। उस समय के लोग अधिकतर धार्मिक भावनाओं से ही प्रभावित हुआ करते ये और उनके दैनिक जीवन का प्रत्येक कार्य प्रायः उन्हीं द्वारा अनुप्राणित हुआ करता था। फलत: अपने कर्तव्य वा अकर्तव्य का निश्चय करते समय वे कभी-कभी असमंजस में पड़ जाते ये और उनका मार्ग अवबद्ध-सा हो जाया करता था। कार्यारंभ के समय की विषम परिस्थित उन्हें उसके अंतिम परिस्थाम तक सोचने की ओर प्रवृत्त करती थी और वे 'किस प्रकार करने से क्या होगा' के फेर में पड़कर किंकर्तव्यविमूढ़ भी हो जाते थे।

प्रसिद्ध महाभारत-युद्ध के समय कुठचेत्र के मैदान में वीरवर श्रर्जुन के. सामने भी इस प्रकार की एक समस्या आ उपस्थित हो गई। उनके विरुद्ध लड़नेवाले में उनके अनेक गुरुजन व संबंधी दिखलायी पड़ते से जिन्हें भारकर विजय प्राप्त करने की भावना उनके लिए असद्ध प्रतीत हुई और न लड़ने पर भी होनेवाले अनथों की आशंका ने उनके हृदय को संशयप्रस्त बना दिया। अर्जुन इस प्रश्न को सरलतापूर्वक सुलक्षता न देखकर इतने

कातर हो गए कि उन्होंने अपने शस्त्र।रथ पर डाल दिये अर्जुन व श्रीर सहायता के लिए श्रीकृष्ण से प्रार्थना की । श्रीकृष्ण ने भी उक्त प्रश्न का पहले सीधा-सादा-सा उत्तर देना चाहा श्रीर उन्हें कहा कि "श्रन्तःकरण की सुद्र

दुर्बलता को छोड़कर युद्ध में प्रवृत्त हो जाओ? । परंतु काम इतने से ही नहीं चल सका श्रीर समस्या का रूप इस प्रकार हो गया कि क्या युद्ध में जय प्राप्त कर लेना वास्तव में अयस्कर होगा । श्रर्जुन साधारण प्रश्नकर्ता नहीं ये श्रीर न उनका प्रश्न एक साधारण उलक्षन को दूर कर देने से ही संबंध रखता था । श्रीकृष्ण को इसी कारण उसका उत्तर देते समय श्रनेक दार्शनिक युक्तियों का भी श्राक्षय प्रहण करना पड़ा श्रीर श्रंत में भिन्न-भिन्न प्रचलित साधनाओं के एक सुन्दर गीतोक्त समन्वय द्वारा उनकी कठिनाई दूर करनी पड़ी ।

श्रीमद्भगवद्गीता की रचना के समय दो प्रकार की साधनाएँ प्रधानरूप से प्रचलित थीं, जिनमें एक 'शानयोग' श्रीर दूषरा 'कर्मयोग' या। इनमें से प्रथम का रूप मुख्यतः श्रात्मोगासना का या जिसके श्रानुसार मनुष्य का कर्तव्य श्रपने चित्त को सभी सांसारिक वंधनों से इटाकर तथा उसे

नित्य, शुद्ध एवं ज्ञानमय आत्मा की स्रोर उन्मुख कर पूर्ण गीतोक्त आत्मज्ञान की उपलब्धि करना था, श्रीर दूसरे का रूप समाधान इसी प्रकार कर्मोपासना का या जिसके अनुसार सब किसी को चाहिए कि अपने कर्म-संबंधी व्यापारी का निर्वाह उन्हें

यज्ञ वा कर्तव्य मानकर करें जिससे आत्यन्तिक सुख की प्राप्ति हो। ये दोनों मार्ग कमशाः 'निवृत्ति मार्ग' व 'प्रवृत्ति मार्ग' भी कहलाते थे और श्रीकृष्ण ने इन दोनों को मर्यादित कर इनका 'ज्ञानकर्मयोगसमुख्यच' के रूप में समन्वय कर दिया। इसके साथ ही उन्होंने दोनों के इस सुधरे हुए रूप में भक्तियोग का भी पुट दे दिया जिससे निष्काम भावना के साथ सदा आचरण करने का एक सरल मार्ग निकल आया और उसकी, मनोवृत्ति से संपन्न रहनेवाले के लिए कर्तव्य वा अकर्तव्य का प्रश्न एक प्रकार से इल भी हो गया।

१. 'चुत्रं हृदयदीर्वंस्यं त्यक्तवोत्तिष्ठ परतप' ॥ (गी० अ० २ इलो० ३ )।

'श्रीमद्भगवद्गीता' के उक्त समन्वयात्मक उपदेश द्वारा वैदिक युग से पृयक्-पृथक् रूपों में प्रचलित सभी साधनात्रों का समाधान हो जाता या। यज्ञ, कमं, पशुबलि प्रधान न होकर शास्त्र-विहित कर्तव्यों का बोधक समका जाने लगा, तपश्चर्या आत्मशुद्धि का साधन बन गई, तत्त्वज्ञान की उपादेयता चिन के संतुलन व अन्तः करण की शांति में समन्वय की दीख पड़ने लगी, सदाचरण का निर्वाह निष्काम-कर्म के श्रादशों द्वारा प्रेरित होने लगा श्रीर भक्ति की भावना इंश्वरापंश की प्रक्रिया के कारण सुखमयी बनकर सभी कार्यों को सरल व सुगम बनाने में समर्थ हो गई। गीतोक्त साधना का मुख्य अभिमाय संचेप में यह था कि "यदि कर्म के किये विना इस एक चुण भी नहीं रह सकते और यह किसी न किसी रूप में इमारे लिए पूर्यातः अनिवार्य है, तथा यदि उसके परिणाम के भला वा बुरा होने पर ही हमें कमशः मुख वा दुःख का श्रनुभव हुश्रा करता है, तो क्यों न हम उसे यशार्थ श्रथवा विहित कर्तव्य मान लें, उसकी फलाशा को ईश्वरार्पित कर दें तथा उसे श्रद भाव के साथ अनासक्त होकर संपन्न करने में प्रवृत्त हो जायँ" । ऐसी दशा में वस्तु स्थिति का ज्ञान रहने के कारश हमें न तो किसी बात की आशंका होगी और न उसके ईश्वरापित होने के कारण हमारे ऊपर उसका कोई बोम रहेगा। इमारा शांत व निर्वल चित्त ख्रविकृत रहने के कारण कभी चुन्ध नहीं होगा और इस प्रकार हमारा ऐहिक जीवन सदा सुखमय बना रहेगा। श्रकतंब्य का प्रश्न हमारे सामने तभी गंभीर रूप धारण करता है, जब इस किसी कार्य के परिगाम में अपनी आर्थाक रखा करते हैं। यदि उक्त साधना के ऋनुसार इम उसे निष्काम भाव के साथ करने लग जायँ, तो हमें किसी ऐसी विकट समस्या का सामना नहीं करना पड़े।

परंतु भारतीय साधना का उक्त समन्वयात्मक रूप भी छागे चलकर कुछ परिवर्तित होने लगा। यज्ञ-संबंधी पशुर्वाल एवं वाह्याचार के विरुद्ध इन्हीं दिनों दो अन्य प्रकार के अदिोलन भी क्रमशः 'जैन धर्म व बौद्ध धर्म' के नाम से उठ खड़े हुए जिनमें न तो किसी देवोपासना को त्थान था और

१ 'यद्यायां तकर्मशोऽन्यत्र लोकोऽयं कर्मवंधनः । वदर्थं कर्मं कौन्तेय मुक्तसंगः समाचर ॥९॥'

न जिनमें कोई ईश्वरापंग की भावना ही स्नावश्यक थी। उन दोनों का प्रधान लच्य शुद्ध सारिवक जीवन था और उनके सामने मानव की महत्ता व उसके पूर्ण विकास का प्रश्न कहीं छाधिक मूल्य रखता था। दोनों निरीश्वरवादी ये जिससे मूल वैदिक धर्म वा उसके सुधरे हुए रूपों पर भी उनकी प्रतिक्रिया का होना स्वामाविक था। श्रतएव, उन दोनों का सामना करने श्रथवा उनकी प्रतियोगिता में आगे बढ़ने की ओर सभी प्रवृत्त हो गए, और विचार-संघर्ष के फलस्वरूप उनमें श्रावश्यक परिवर्तन भी होने लगे। उस समय के प्रचलित प्रत्येक ग्रार्थ-धर्म को प्राचीन वैदिक जीवन के पुनरुद्वार की श्रावश्यकता प्रतीत होने लगी और वह उसे समयानुसार अधिकाधिक अपनाने में लग गया । फलत:, प्राचीन व्यवस्थाश्चों के संरच्नणार्थ पुराणों की सच्टि की गई, उपासना के भीतर तंत्रीपचार का समावेश किया गया, वैदिक देवताओं के नररूपोपम भाव की पुनरावृत्ति होने लगी और पुराने 'एकांतिक धर्म' का भागवत धर्मवाला रूप क्रमशः "वैष्णुव धर्म" में परिणुत हो गया । उपनिषदी के 'ज्ञान-योग' को लेकर इसी प्रकार कई मिल्न-मिल दर्शनों की सब्टि होने लगी और सभी अपनी-अपनी तर्क-प्रणाली के अनुसार सुव्यवस्थित रूप ग्रहण करने लगे । इन प्रवृत्तियों का बहुत कुछ प्रभाव बीद व जैन धर्मी के विचारों पर भी पड़ा, श्रीर तत्कालीन वातावरण के श्रनुसार उन्होंने भी

भारतीय साधन के इस युग अर्थात् सं० १५५ विक्रम पूर्व से विक्रम ५६० तक के समय को साधारणतः "पौराणिक युग" का नाम दिया जाता है। यह प्राचीन वैदिक युग के पुनरुद्धार का युग था, अतएव इसके आरंभ के कुछ सम्राटों ने अर्थमंथ जैसे बड़े पुराने यज्ञों को एकाध बार कर दिखलाने के लिए भी प्रयत्न किये। प्राकृतिक वन्तुओं के प्रतीक पौराणिक देवताओं की एक बार फिर सृष्टि हुई और अब की बार भिक्त उन्हें और भी स्पष्ट, साकार तथा सजीव रूप प्रदान किये गए, तथा उनके सब्ध में अनेक उपाख्यानों की भी रचना कर दी गई। इसी प्रकार, तीर्थकरों तथा बोधिसत्वों के अनुकरण में भगवान के भिन्न भिन्न अवतारों की भी कल्पना की जाने लगी और उनकी लीलाओं के वर्णन का साहित्य भी बन गया। भक्ति का रूप, इसी कारण, अब कोरी प्रार्थना वा ईश्वरार्पण के भाव तक ही सीमित नहीं रह गया, प्रत्युत उसमें

तंत्रोपचार का भी पूरा समावेश कर दिया गया । देवता हो की भिन्न-मिन्न

अपने रूप मर्यादित किए।

मूर्तियों की स्थापना की जाने लगी और उनके लिए भव्य व विशाल मंदिरों का भी निर्माण होने लगा। देवता भी अब पहले की भाँति केवल शक्ति व सामध्यें के बोधक नहीं रह गए थे, और न उनसे हमें वैसे भय की आशंका थी। अब उनमें मानवोचित कोमल वृत्तियों की भी कल्पना की जाने लगी और यह मान लिया जाने लगा कि वे महापुष्ट्यों की भाँति हम पर दया, दाचियय व अनुप्रह भी दरसा सकते हैं। उनमें सात्विक गुणों का इतना विस्तृत आरोप कर दिया गया कि वे अब हमारे किसी भी संकट की पिरिस्थिति में हमारी मिक्त से प्रेरित होकर हमें उबार ले सकते थे। देवताओं के स्वभावों तथा कायों की मिन्न-भिन्न प्रकार से कल्पना करके उनका वर्गीकरण भी कर दिया गया और सारे विश्व के स्वजन, पालन व संहार की उन्हें ज्ञमता प्रदान कर उनके हाथों में इसकी पूर्ण व्यवस्था का समूचा भार सींप दिया गया।

प्राचीन समय के ध्यानयोग व तपश्चर्या को सम्मिलित कर इसी प्रकार योग-साधना पचलित की गई जिसके इठयोग नामक अंग के अतर्गत अनेक प्रकार के यम, नियम, आसन एवं प्राग्णायाम की अधिक महत्त्व दिया जाने लगा, और उसके राजयोग नामक श्रंग में प्रत्याहार, धारणा, ध्यान एवं समाधि के विस्तृत विवेचन की व्यवस्था की गई। यह योग-साधना साधना भी एक प्रकार से उक्त भक्ति-योग के ही पार्वविशेष का निर्देश करती थी श्रीर समका जाता था कि इसके द्वारा इमें अपने इष्टदेव का साज्ञात् कर लेना भी ज्ञानवाद संभव है। परन्तु योग-साधना का सबसे महत्त्वपूर्ण परिसाम चित्तवृत्तियों का सम्यक् निरोध है, जिसका उपयोग अन्य साधनाश्रों में भी भली भाँति किया जा सकता है। इसलिए यह साधना कुछ आगे चलकर और भी ऋषिक लोकपिय होती गई धौर इसे अन्य धर्मों ने भी स्वीकार किया । इधर ज्ञान की साधना में तर्क-वितर्क एवं ऊहापोह के ही क्रमशः अधिक प्रयोग होते रहने के कारण उसका भी एक शास्त्र पृथक् वन गया। इस साधना का उपयोग अब केवल प्राचीन अवसा, मनन व निदिध्यासन मात्र तक हो सीमित न रहकर, कार्य-कारण-संबंध की प्रतिष्ठा, परिस्थिति के सम्यगालोचन तथा व्यापक सिद्धान्तों के निरूपण व निर्धारण तक में भी होने लगा और इसके कारण खंडन-मंडन की भी प्रथा परिपुष्ट की गई।

इसी प्रकार सदाचरण का स्वरूप भी, जो पहले केवल कर्मवाद को

ध्यान में रखकर सकर्म करना मात्र समझा जाता था, और भी विस्तार के साथ प्रतिपादित किया जाने लगा। सदाचरण अब 'सदाचार' कहलाकर धर्म का समानार्थक शब्द माना जाने लगा और उसे 'दशकं धर्म लच्चणम्'

के द्वारा स्पष्ट करने की चेष्टा भी होने लगी। जैन धर्म सदाचारवाद एवं बौद्ध धर्म ने सदाचरण को सबसे ऋधिक महत्त्व दे रखा या और उसे ऋपने-ऋपने ढंग से निरूपित भी किया था।

श्रहिंसा, निष्कामता,पनोविजय, श्रात्मसंयम जैसी सदाचरण-संबंधी बातों की स्रोर उन्होंने विशेष ध्यान दिया था। 'खंति' (चमा), 'सील' (शील), 'पञ्जा' (प्रज्ञा), 'मेत्ता' (मैत्री), 'सच्च' (सत्य) 'विरीय' (वीर्य) बोधिसत्व के आदर्श गुण माने जाते थे श्रीर चित्त की शुद्धि को भी उनके यहाँ एक महत्त्वपूर्ण स्थान प्राप्त था। पौराणिक युग की सदाचार साधना ने धृति, ज्ञमा, दम, अस्तेय, शीच, इन्द्रियनिग्रह, धी, विद्या, सत्य व अक्रोध को धर्म के दस लच्च बतलाकर उनको अपने में समावेश कर लिया, श्रीर थोड़े-से मतभेद के साथ प्रायः इन्हीं को ब्रहिंसा; सत्य, ब्रस्तेय, शौच, ब्रह्मचर्य, श्रपरिप्रह, संतोष, तप, स्वाध्याय तथा ईश्वरप्रशिधान के नाम देकर योग-प्राधना ने भी अपने यहाँ यम-नियमों के रूप में स्थान दे दिया । 'ऋग्वेद' में 'धर्म' शब्द का अर्थ, वास्तव में, "किसी वस्तु वा व्यक्ति की स्थायी वृत्ति, प्रकृति वा स्वभाव मात्रभा ही किया गया था: किन्तु मीमांसाशास्त्र ने उसकी परिमाधा वेद-विहित यहादि कर्मों का विधिपूर्वक अनुष्ठान के रूप में कर दी और स्मृतियों द्वारा वही फिर "ब्राचार: परमोधर्म:" कहलाकर सदाचार प्रधान कर्म समझा जाने लगा । फिर तो सदाचार को समाज की स्थित के लिए भी परमावश्यक व अयस्कर मानकर उसे प्रत्येक वर्ण एवं आश्रम के लिए भिन-भिन्न प्रकार से निरूपित कर दिया गया।

परन्तु इस पौराणिक युग की विशेष साधना तंत्रोपचार की पद्धति थी, जिसका उल्लेख ऊपर किया जा चुका है। यह तंत्रमूलक साधना बहुत प्राचीन समक्ती जाती है, और कुछ लोगों के अनुसार तंत्र की चर्चा वेदों व उपनिषदों में भी की गई मिलती है। दि फिर भी इतना निश्चित है कि तांत्रिक

१. 'त्रीखि पदा वि चक्रमे विष्णुगोंपा अदान्यः। अतो धर्माखि धारयन्।'
( ऋ०, १-२२-१= )।

२. पं० बलदेव उपाध्याय : 'बीढ दर्शन', (शारदा मन्दिर, बनारस, १९४६ ई०)

पु० २१९ - २२० ।

साधना को जितना पौराणिक युग ने अपनाया, तथा इसके अंगों का जितना विस्तार इस काल में किया गया उतना पहिले कभी नहीं हुआ था। इस समय तंत्र वा आगम के बौद्धतंत्र, शक्तितंत्र, शैव पद्धति तांत्रिक आगम, वैष्ण्य आगम आदि अनेक । विभाग हो गये श्रीर सबने श्रपने-श्रपने मूल सम्प्रदायों के अनुसार भिन-भिन्न साधनाएँ प्रचलित कर दीं । इनके मंत्र पृथक्-पृथक् बनाए गए, इनके लिए विविध प्रकार के यंत्रों का आयोजन किया गया तथा इनके भिन्न-भिन्न देवता थों के ध्यान एवं उपासना के प्रधान पाँच श्रंगों श्रथांत् पटल,पद्धति, कवच, सहस्रनाम श्रीर स्तोत्र को भी स्पष्ट व सुव्यवस्थित रूप दे दिया गया । इस कारण तंत्रोपचार की प्रणाली में जहाँ एक ख्रोर मुर्तिपूजा के लिए पोडश वा इससे भी श्रधिक प्रकार के उपचारों का विधान बना, वहाँ दूसरी क्रोर एक नवीन गुप्त साधना की भी पद्धति चल निकली, तथा साधकों की योग्यता व प्रवृत्ति के श्रनुसार वेदाचार, वैष्ण्वाचार, शैवाचार, दक्षिणाचार, बामाचार, सिद्धांताचार व कीलाचार बनकर प्रसिद्ध हो गए। बौद धर्म के महायान सम्प्रदाय में भी इसी प्रकार बौद्धतंत्रों से प्रभावित अवध्तीमार्ग, रागमार्ग, डोंबीमार्ग, चोडालीमार्ग आदि की पद्धतियाँ प्रवर्तित हो गई, और इनकी रहस्यमय साधनाओं की आड़ में कभी कभी महान अनधे भी होने लगा।

उक्त साधनाओं का प्रतिपादन व प्रचार संस्कृत भाषा के माध्यम द्वारा होता या और बीद तथा जैन धर्म वालों ने भी बहुत कुछ इसी का अनुसरण किया था, जिस कारण उनके गुप्त सिदांतों का पता अधिकतर शिच्तित समाज को ही चल पाता था; सर्वसाधारण को इनकी गृद बातों का प्राय: कुछ भी परिचय नहीं रहता था। उनको यह सब कुछ आश्चर्यजनक अंथ-रचना प्रतीत होता था और वे साधकों के सामने मूक व सुग्ध हो जाते थे। जैन एवं बीद धर्मों के प्रवर्चकों ने अपने सिदांतों का प्रचार सर्वसाधारण के लिए मूलतः प्राकृत व पालिभाधा में किया और उनके सर्वमान्य व महत्वपूर्ण ग्रंथ आज भी उन्हीं भाषाओं में पाये जाते हैं। परन्तु, तांत्रिक साधनाओं के गोपनीय होने के कारण उनका विषय संस्कृत में निरूपित किया गया और इन धर्मों के भी ऐसे ग्रंथों की रचना संस्कृत भाषा में ही हुई। इस प्रकार कर्मकांड, थोगशास्त्र, आचार वा धर्मशास्त्र, भक्ति-संबंधी सूत्रों व तंत्रोपचार-विषयक पदितयों के ग्रंथों की एक बृहद् राशि

प्रस्तुत हो गईं। विषयों की गृद्धता तथा उनकी पद्धतियों की जिटलता की सीमा यहाँ तक पहुँची कि उनकी व्याख्या के लिए विविध माध्यों की आवश्यकता पड़ गई और भिल-भिल मतवालों ने अपने काल्पनिक सिद्धान्तों के अनुसार उनपर टीकाओं की रचना कर उनमें निहित भ्रांतियों को और भी अस्पष्ट कर दिया। ऐसी दशा में वस्तुस्थित का जानना तथा सच्चे मार्ग का अनुसरण करना अत्यन्त कठिन हो गया और सब कहीं अस्तव्यस्तता दीख पड़ने लगी।

इतना ही नहीं, हम पहले देख चुके हैं कि वैदिक युग का क्रमशः बढ़तीः आई साधनाओं की विभिन्नता को दूर करने का प्रयास एक बार 'श्रीमद्भगवद्-गीता' में किया गया था। उस समय की वर्तमान प्रमुख साधनाओं के समन्वय द्वारा एक सर्वोपयोगी मार्ग निकालने की चेष्टा की गई थी और

ऐसा समका गया था कि सभी प्रकार के विचारवाले व्यक्ति.

शास्त्रविधि उसका अनुसरण करेंगे। परंतु बौढों, जैनियों तथा अन्य
नवीन मतों के प्रचार के कारण उसमें भी विश्व खलता.

शुधार आने लगी और पुरानी समस्या ने एक बार और भी अपना
सिर उठाया। बौद एवं जैन धर्म वस्तुतः सुधारपरक सिद्धांत

लेकर चले श्रीर उन्होंने बिना किसी प्राचीन ग्रंथ की सहायता लिये, केवल स्वतंत्र विचारों व श्रानुभूतियों के श्राघार पर ही श्रापने श्रादशों को स्थापना श्रारंम कर दी। उघर 'गीता' ने किसी भी प्राचीन पढ़ित का परित्याग करना उचित नहीं समका था, प्रत्युत "शास्त्र विधि को छोड़कर स्वतंत्र रूप से कर्तव्य करनेवाले " के लिए बतलाया था कि" उसे न तो सिद्धि मिलती है, न सुख मिलता है श्रीर न उत्तम गित ही प्राप्त होती है ।" उसमें प्रचलित समाज के रूप को प्रायः उद्यों का त्यों रहने देने का उपदेश दिया गया था श्रीर प्राचीन प्रमाणों की भी महत्ता पूर्ववत् ही स्वीकार कर ली गई थी। उसमें सारी बातों को एक नये सिरे से देखने श्रीर तदनुसार नवीन परिणाम निकालने मात्र की श्रीर ही विशेष ध्यान दिलाया गया था। किंतु बौद एवं जैन धर्म के प्रवर्तकों व प्रचारकों ने वेदादि की प्रामाणिकता तथा सामाणिक रूदियों की रखा के प्रति श्रपनी उदासीनता प्रदर्शित की; श्रीर

१. धः शास्त्रविधिमुत्सृज्य वर्तते कामकारतः। न स सिद्धिमवाप्नोति न सुखं न परां गतिम्।। २३।। (श्री मद्भगवद्गीता, अ०१६)

प्रधान-प्रधान प्रचलित सिद्धांतों के समन्त्रय की अपेद्धा क्रमागत परम्परा के समुचित सुधार वा कायापलट तक का आयोजन उपस्थित कर दिया।

पौराणिक युग ने उक्त नवीन प्रवृत्ति के प्रतिकार स्वरूप अपने विद्वांतों को नये प्रकाश के आलोक में सेमालने की चेध्टा की। किंतु 'गीता' के उपर्युक्त सुकावों की ओर पूरा ध्यान न देकर उसने समन्वय व सामंजस्य की जगह वैदिक युग की ओर पुनरावर्तन का कार्य कम स्वीकार कर लिया, जो

परिस्थित के अधिक परिवर्तित हो जाने के कारण कमी

मतभेदों पूरा न हो सका। उक्त विरोधी मतों के साथ निरंतर

का संघर्ष चलते रहने के कारण पौराणिक हिंदू-समाज का

जाल ध्यान जितना सामयिक प्रश्नों की आरे जाता रहा, उतना
उक्त चिरस्थायी समस्या को हल करने के प्रति आकृष्ट न

हो सका। परिणामस्वरूप वह प्रायः ज्यों की त्यों बनी रह गई श्रीर नवीन व्यवस्थाओं की उलमनों ने उसके निराकरण की आवश्यकता को श्रीर भी बल दे दिया। उस समय न केवल बौद्ध एवं जैन धर्म ही, श्रिपेतु स्वयं वैष्ण्व, शाक्त, शैव-जैसे हिंदू सम्प्रदायों ने भी अपने-अपने भीतर अनेक मतभेदों को जन्म दे रखा था। इनमें से सबने वेदों को ही अपना श्रांतिम प्रमाण बना रखा या श्रीर उनसे कतिपय उद्धरण लेकर तथा उन्हें वास्तविक प्रसंगों से पृथक् करके वे अपने-अपने मतानुधार उनपर मनमाने श्रथीं का आरोप करने लगे थे। इसके सिवाय कुछ मतों ने वेदों की ही भाँति पुराणों व त्मृतियों को भी प्रधानता दे रखी थी। अतएव, इनके पारस्परिक मतमेदों के कारण एक को दूसरे के प्रति द्वेष, कलह या प्रतियोगिता के प्रदर्शन के लिए पर्व्याप्त प्रोत्याहन मिला करता था और बहुधा अनेक प्रकार के मगड़े भी उठ खड़े हो जाते थे।

इधर बीद धर्म के मीलिक िखांतों में भी महान् श्रंतर ह्या गया था। महात्मा गौतम बुद्ध (सं० ५०६-४२६ वि० पू०) ने ऋपनी धोर तपस्या के अनंतर चार बातें निश्चित की थीं, जो क्रमशः १. 'दुःख', २. 'दुःखसमुदय', ३. 'दुःखनिरोध', व ४. 'दुःखनिरोधमार्ग' के नामों से विख्यात हैं श्रीर

जिनका मुख्य तात्पर्य इस प्रकार बतलाया जा सकता है :गीतम बुद्ध 'हमारा जीवन दु:खमय है, उसमें घ्रानन्द की इच्छा करना का मार्ग ही दु:ख का कारख है, ग्रतएव उस इच्छा वा तृष्णा के चय-द्वारा दु:ख की निवृत्ति ही सकती है और यह दुख्णा का चय, पवित्र व निदेषि जीवन से प्राप्त किया जा सकता है।' ये चारों वार्ते 'चरवारि श्रायंसरवानि' कहलाती हैं। इसके तीसरे सिद्धांत के अनुसार उपलब्ध अवस्था को 'निवांसा' कहते हैं और निवांसा की उपलब्धि के लिए जिस मार्ग का अनुसरस करना उन्होंने आवश्यक माना था, उसे 'श्रहांगिकी' अथवा 'श्रायं अध्यांगिक मार्ग' कहा जाता है, जो एक थ्रोर, यदि भोग-विलासमय जीवन के विरुद्ध है, तो दूसरी थ्रोर शरीर को व्यर्थ कष्ट पहुँचानेवाली तपश्चर्यादि से भी नितांत भिन्न है। इस अध्यांगिक मार्ग के अंतर्गत १. सम्यक् वा उचित विचार, २. सम्यक् वा उचित संकल्प ३. सम्यक् वा उचित वास्ती, ४. सम्यक् वा श्रुद्ध कर्म, ५. सम्यक् वा श्रुद्ध आजीविका, ६. सम्यक् वा उचित व्यायाम अर्थात् उद्योग, ७. सम्यक् वा ठीक स्मृति अर्थात् चित्तवृत्ति, एवं ८. सम्यक् वा पूर्ण समाधि की गस्ता की गई थी और यही सभी साधकों के लिए एक आदर्श मार्ग समक्ता गया था।

गौतम बुद्ध के हृदय में वैरास्य, सर्वप्रथम, क्रमशः किन्हीं वृद्ध, रोगी, मृतक व प्रसन्नमुख संन्यासी की विविध अवस्थाओं पर पूर्वापर विचार करने के कारण, उनकी २८ वर्ष की युवा अवस्था में हुआ था और वे केवल एक सप्ताह के दुधमें है बच्चे के साथ सोयी हुई पत्नी व समृद्ध राजसी जीवन को त्याग कर घर से निकले थे। उनके जीवन का मुख्य ध्येय स्वावलंबन सारे प्राणियों का दु:ख निवारण था श्रीर इसके लिए उन्होंने सबके सामने एक नैतिक जीवन का ही आदर्श नैतिक मार्ग रखा। वे मोज वा निर्वाण को ईश्वरीय ज्ञान वा भगवत्-कुपा पर निर्भर नहीं मानते थे, प्रत्युत उनके लिए नियमों की नित्यता हो सब कुछ थी श्रीर सदाचार का श्रनुशीलन ही उनके विचार में सबसे बढ़कर श्रेयस्कर मार्ग या, तथा उसी के द्वारा वे ग्रमरत्व का होना भी निश्चित मानते थे। उनके उपदेश इसीलिए एक शुद्ध व्यावहारिक जीवन को लच्य करके दिये गए और उनका ढंग भी बहुत कुछ प्रत्यज्ञवाद की पद्धति से ही मिलता-जुलता रहा । उनके सिद्धांत किसी शास्त्रीय पद्धति का सहारा लेकर निश्चित नहीं किये गए थे, अपितु उनका आधार निजी अनुभव था और वे पूर्ण स्वावलंबी भी थे। उनका स्पष्ट कहना था कि 'किसी बात में केवल इसलिए विश्वास न करो कि वह तुम्हारे आचायों की कही हुई है, इसलिए भी न करो कि वह तुम्हारे किसी घर्म-ग्रंथ में लिखी मिलती है, प्रत्युत प्रत्येक बात को अपने व्यक्तिगत अनुभव की कछीटी पर जाँचो । यदि तुम्हें वह अपने तथा औरों के लिए हितकर जान पड़े, तो उसे मान लो, न जान

पड़े, तो मत मानो' और इस नियम का पालन करना वे सबके लिए परमावश्यक समकते रहे।

इसके सिवाय गौतम बुद्ध ने श्रापने मंतव्यानुसार गृढ़ दार्शनिक रहस्यों की खोज की श्रापेक्षा व्यावहारिक जीवन के प्रश्नों की श्रोर ही श्राधिक ध्यान दिया था। उनका कहना था कि "यदि किसी के शरीर में कोई तीर चुम गया हो, श्राथवा यदि कोई श्राग में पड़कर जल रहा हो, उस श्रावसर पर यह

सोचने लगना कि उक्त तीर की बनावट कैसी होगी, वह

जीवन तथा उसी प्रकार, उक्त आग का लगानेवाला कीन हो सकता है, उसकी जाति क्या होगी, अथवा उसने क्यों

स्राग लगायी होगी, निरी मूर्खंता कहलायेगा, वैसे ही अपनी आँखों के सामने दुःख के गर्त में पड़े हुए मनुध्यों के लिए किसी अंतिम सत्य को ढूँढ निकालने की चेध्टा करने लगना व्यर्थ कहा जा सकता है। तीर चुमने के कारण मर्मान्तक वेदना सहनेवाले के शरीर से जिस प्रकार तीर का शीधातिशीध निकाल लेना, अथवा आग में जलनेवाले को जिस प्रकार आग की लपटों से तत्व्या बचा लेना ही आवश्यक होता है, उसी प्रकार इस दुःखपूर्ण संसार के भवचक से मनुष्य को उन्मुक्त कर देना ही परम अयस्कर है, इसके मूल स्वरूप परम सत्य के दार्शनिक विवेचन में समय का दुरुपयोग करना कभी उचित नहीं कहा जा सकता।"

फिर भी गीतम बुद्ध के परिनिर्वास के अनंतर, लगभग किन के समय, उनके अनुयायियों का एक दल अपना सबसे अधिक ध्यान दार्शनिक सुत्थियों के सुलकाने की ओर ही देने लगा और आगे चलकर उसके भीतर भी मतभेद के कारण कई भिन्न-भिन्न वादों के उठ खड़े होने का अवसर आ

गया। उक्त दल वा 'महायान सम्प्रदाय' अपने मूल
महायान बीद धर्म का एक विकसित रूप था और वह अपने
व प्रतिद्वन्द्वी दल वा संन्यास-मार्ग-प्रधान हीनयान से कई
हीनयान वातों में मिन्न था। 'हीनयान' का साधक जहाँ पर केवल
अपने व्यक्तिगत निर्वाण के लिए प्रयत्नशील होता था,

वहाँ 'महायान' अपने को सभी प्राणियों के उद्धार के हेतु उद्योगशील होने वाला प्रदर्शित करता या और उसका परम आदर्श इसी कारण 'अर्हूत' की जगह 'बोधिसत्व' बन गया था। बोधिसत्व हो जाने का तात्म्य ऐसे

व्यक्ति को बोधिचित्त की उपलब्धि हो जाना था, जिसमें शून्यता व कहना। का सामंजस्य रहा करता है। इसी कारण 'हीनयान' के अनुयायी जहाँ श्रिषकतर नैतिक प्रवृत्तिवाले व्यक्ति ही हो पाते थे, वहाँ 'महायान' में सभी वर्ग, विचार एवं मत के लोगों का प्रवेश होने लगा। महायान की सबसे बड़ी विशेषता यह थो कि इसने अपनी मूल धर्म-भाषा पालि को छोड़कर हिंदुओं की संस्कृत भाषा को अपना लिया, तथा पौराशिक युग के हिंदुओं के प्रभाव में आकर वह उनके भक्तिवाद एवं तंत्रीपचार की पद्धतियों का भी पूर्ण समर्थक हो गया । इसने अपने धर्म के मूल प्रवर्त्तक गौतम बुद्ध को देवल प्रदान कर दिया श्रीर उनकी विविध 'जातक'-कथाश्री के काल्पनिक आधार पर बोधिसत्वों की उपासना में भी प्रवृत्त हो गया। इस कार्य में इसके दर्शन-प्रेम ने किसी प्रकार की बाधा नहीं वहुँचाबी, अपित इसके सुच्मातिसूच्म दार्शनिक विवेचन के कारण उसके शंथों में कुछ ऐसी रहस्यमयी परिभाषात्रों की सुष्टि भी हो चली, जिनके कारण इसकी सारी बातें भेदभरी व गृहातिगृह प्रतीत होने लगीं । इसके ऋतिरिक्त उस समय के प्रचलित तंत्रवाद ने भी इसे मिन्न-मिन्न गुप्त साधनात्रों की श्रोर संकेत करके उनके प्रपंची में उलक्षने के लिए विवश किया और गुरा समाजो की एक परम्परा चल निकली। इन समाजों की मुख्य साधनाएँ परम गुप्त हुआ करती थीं, और उनकी विविध कियाओं के निवाह के लिए अनेक प्रतीकी की आवश्यकता पड़ती थी। तदनुसार साधना-मेद के आधार पर इसके श्रांतर्गत विविध उपयानों की भी मुध्ट होने लगी श्रीर एक दूसरे में बहुत कुछ अंतर दीख पड़ने लगा । मूल बीद धर्म अथवा महायान सम्प्रदाय से ये उपयान इतने भिन्न हो गए कि इन्हें उनका विकसित रूप सिद्ध करना भी श्रात्यन्त कठिन हो गया।

महायान-द्वारा गौतम बुद्ध के देवत्व प्राप्त करते ही उनके उपदेशों को भी अलौकिक महत्त्व मिल गया। इसलिए उनके अनुयायियों में उनके उपलब्ध वचनों के प्रति अपार श्रद्धा बढ़ चली, और वे उनका पाठ करना अपना कर्तव्य समझने लगे। परंतु ये पाठ साधारणतः लम्बे हो जाया करते थे, इस कारण उनके आधार पर छोटे-छोटे सूत्रों मंत्रयान की रचना होने लगी, और अंत में इन सूत्रों को भी और संवित्त रूप देने की चेष्टा में क्रमशः मंत्रों की सृष्टि हो गई। इन मंत्रों का अर्थ-रहित होना ही सार्थक माना जाने लगा और

इनका प्रमाम इसी कारण ठक लम्बे उपदेशों से किसी प्रकार भी कम नहीं समका जाता था। ये मंत्र केवल दो-एक अन्तरों की भिन्न-भिन्न स्थित व संयोग द्वारा बना लिये जाते ये और इनके उच्चारण की विशेष शैली पर ध्वान दिया जाता था। इसके सिवाय इन्हें जब लिखित रूप में प्रकट किया जाता था, तब इनके भिन्न-भिन्न अन्तरों की विशेष अवस्थिति के अनुसार इनके मंत्र भी बना लिये जाते थे और ऐसे मंत्रों के भिन्न-भिन्न प्रयोगों द्वारा भी उन्हीं परिणामों की कल्पना की जाती थी, जो मूल उपदेशों से हुआ करते थे। मत्रों को इस प्रकार महत्त्व प्रदान करनेवाला महायान का उप-सम्प्रदाय 'मंत्रयान' के नाम से प्रसिद्ध हुआ और इसके अनुयायियों की इद धारणा हो गई कि उक्त प्रकार से रचे गये मंत्रों की साधना यदि नियमित रूप से कर दी जाय, तो अपने अभीष्ट को प्राप्त कर लेना कठिन नहीं होगा। ऐसे मंत्रयान का उदय विकम की पाँचवीं शताब्दी के संभवतः कुछ पहले ही हो चुका था; किंतु उसका अधिक प्रचार उसी समय से होने लगा।

मंत्रयान के श्रिषक प्रचार ने श्रद्धालुश्रों की संख्या में म पर्याप्त श्रिभवृद्धि की श्रीर इस कारण मंत्रयानी साधकों में से अनेक व्यक्ति अपने विविध प्रयत्नों द्वारा ऐसे लोगों की उदारता से लाम उठाकर धन-संग्रह की श्रोर मी प्रवृत्त हुए। इस धन-संग्रह ने काल पाकर विलासिता को जन्म दिया श्रीर उक्त साधकों में अब ऐसे व्यक्ति भी दीख पड़ने लगे जिन्हें मंत्रों बल्ल्यान के श्रविरिक्त इठयोग व मैशुन की कियाश्रों में भी श्रिषक

बज्जयान के अतिरिक्त इठयोग व मैथुन की कियाओं में भी अधिक विश्वास रहा करता था। ऐसे ही साधकों ने आगे चलकर

श्रपने विचारों को एक मुन्यवस्थित रूप दिया और इस प्रकार मंत्रयान के आगे बज़यान' नाम के एक अन्य उपयान का आरंभ हो गया, जिसके प्रचारकों में प्रसिद्ध प्रश्न सिद्धों की भी गणना की जाती है। बज़यानियों ने महायान की 'शूत्यता' एवं 'कहणा' को कमशः 'प्रज्ञा' एवं 'उपाय' के नाम दे दिये और इन दोनों के मिलन को 'युगनद्ध' की दशा बतलाकर उसे ही प्रत्येक साधक का अंतिम लच्य ठहराया। बोधिचित्त भी, जो पहले विशुद्ध चित्त एवं ज्यापक कारुपय-भाव का द्योतक रहा, इस प्रकार, 'बज़ सत्य' बन गया। प्रज्ञा का स्वरूप एक निर्विशिष्ट, किंतु निष्क्रियज्ञान मात्र है, जिसे स्त्री रूप देते हैं और उपाय उसके विपरीत एक सक्त्य तत्व है, जिसे पुरुषवत् मानते हैं, और इन दोनों का अंतिम मिलन शक्ति एवं शिव के मिलन के समान

परमावश्यक समक्ता जाता है । इन दोनों के पारस्परिक मिलन की ही ख्रांतिम दशा 'समरस' व 'महामुख' के नाम से भी ख्राभिहित होती है, जो बजयानियों का परम लच्च है। इस मत का दार्शनिक ख्राधार इस प्रकार स्पष्ट किया जाता था—"अगत् की मृष्टि परम तत्व में वैषम्य ख्राने के कारण ख्राविम्त होती है, इसिलए इसकी साम्यावस्था उसके पलय को स्चित करती है। उक्त विषमता का भी मूल कारण उन दो विरुद्ध शक्तियों में निहित है, जो ख्रन्तःशक्ति एवं वाह्य शक्ति के रूपों में सदा एक दूसरे को ख्राभिभूत करने पर उद्यत रहा करती है और जिनकी क्रियाशीलता का प्रत्यच्च उदाहरण हमें ख्रपने शरीर के भीतर प्राण् एवं ख्रपान की पारस्परिक खींचातानी द्वारा लच्चित होता है। यही बात इडा एवं पिंगला नामक दो नाड़ियों की विषमता से भी प्रकट होती है, जिस कारण उनमें समृता लाकर सुषुम्ना में लीन कराने की चेटा योगी लोग भी किया करते हैं।"

वजयानियों के उक्त कथन में हठयोगियों के सिद्धार्ती का कुछ प्रभाव स्पष्ट लच्चित होता है, और वहाँ तक उसमें किसी आपित्त का प्रवेश नहीं है। परंद्र, इसी प्रकार के विविध संकेतों के आधार पर, जो उन्होंने अपनी साधना को एक विशेष रूप दे डाला, वह ख्रांत में अत्यन्त हैय समका जाने लगा। प्रत्येक साधक के लिए इसके अनुसार एक महामुद्रा महामुद्रा की के संपर्क में भी रहना परमावश्यक समका जाने लगा। साधना बज्रयान का अनुयायी साधक, सर्वप्रथम किसी नीच जाति की सुंदरी स्त्री को अपने लिए चुन लिया करता था और

श्रपने गुढ के निकट जाकर उसके श्रादेशानुसार उसे श्रपनी महामुद्रा बना लेता था। तब से उसकी प्रत्येक साधना, उस महामुद्रा के सहवास में रहकर ही चला करती थी श्रीर दोनों की मनोवृत्तियों में पूरी साम्यावस्था लाने के प्रयत्न भी होते रहते थे। तदनुसार 'श्रमेक तीव एवं कठिन नियमों के पालन से जितनी शींवता से सिद्धि नहीं होती, उससे कहीं शींव्यसभी प्रकार के कामोपभोगों से हो जाया करती है" , जैसे सिद्धांतों के श्राधार पर वे बहुधा भिन्न-भिन्न प्रकार के दुर्ब्यसनों में भी प्रवृत्त हो जाते थे श्रीर उसका परिगाम समाज के लिए बुरा हो जाता था। बज्रयानी श्राचार्यों ने महामुद्रा एवं उसके सहयोग

१. डा॰ एस॰ दास गुप्त 'आब्स्क्गोर रैलिबस कस्ट्स' कलकत्ता यूनिवर्सिटी १९४६, पृ०३०।
२. 'दुष्करैनियमैस्तीबै्: सेन्यमानी न सिष्वति । सर्वकामोपभोगारत सेवयहवांशु सिष्यति ॥
'गुहय समाजनतेत्र' (पृष्ठ २७)।

में की जानेवाली साधना के संबंध में जो संकेत किये बे कि "उसे चौडाल-कुल की वा विशेषकर डोमिन होना चाहिए, और वह जितनी ही घृणित जाति की होगी उतनी हो सफलता मिल सकती है" तथा "स्त्रीन्द्रिय वास्तव में पद्मस्वरूप है और पुंसेन्द्रिय, उसी प्रकार बज्र का प्रतीक है", वे सब अनिधकारी साधकों के लिए व्यभिचारपरक आदेश बन गए और उक्त वातों का वास्तविक रहस्य क्रमशः विस्मृत हो गया।

इस प्रकार हिंदू घर्म एवं बौद्ध घर्म के इतिहास में यह समय अव्यवस्थिति के कारण बहुत विषम हो गया था, और इस समस्यामूलक दशा को संमाल कर किसी सर्वजनानुमीदित अयस्कर मार्ग का निकालना अत्यन्त दुष्कर कार्य हो गया था। फिर भी कई सुधारक सम्प्रदायों ने इस दिशा में सफल होने की चेध्या की।

### ३. साम्प्रदायिक रूप व सुधार

#### (१) स्मार्च सम्प्रदाय

स्वामी शंकराचार्य (सं० ८४५: ८७७) ने सर्व प्रथम इस कार्य को अपने इाथ में लेकर वैदिक वर्म की श्रोर से एक मार्ग निकालने का प्रयत्न किया। ये केरल प्रांत के किसी नामुद्री बाधाण-वंश में उत्पन्न हुए ये श्रीर अपने अल्प वयस में ही संस्कृत भाषा में उपलब्ध प्रधान ग्रंथों के पारंगत विद्वान हो गए थे। इन्होंने श्रपना मुख्य ध्येय, बौद व जैन शंकराचार्य के जैसे श्रवैदिक धर्मों का इस देश से बहिष्कार कर श्रपने सिखांत धार्मिक समाज में एकता स्थापित करना बना रखा था। इन्होंने श्रपने मत का मूल आधार श्रुति श्रयांत् वैदिक साहित्य को ही स्वीकार किया श्रीर उसके प्रांतकूल जान पड़नेवाले मतो का खंडन व धोर विरोध किया। उक्त दोनों धर्मों के श्रनुयायियों को नास्तिक ठइराकर इन्होंने हिंदू धर्म के मिन्न-मिन्न प्रचलित सम्प्रदयों की मी कट्ठ श्रालोचना की श्रीर उनके मतों के श्रधिकांश को वेद-वाक्य बतलाया, उनके श्राधार-खरूप माने गए वेद-वाक्यों के इन्होंने भिन्न प्रकार से श्रथं किये, श्रीर उन्हों श्रयों को वेद-सम्मत सिद्ध कर उनकी संगति श्रन्य स्थलों

 <sup>&#</sup>x27;चांडालकुल सम्भृतां शोम्बिकांवा विशेषतः । जुर्गुप्तित कुलोरपन्नां सेवयन् सिद्धिमाप्तुयात् ॥
 क्वीन्द्रियंच यथा पद्मवंबजं पुसेन्द्रियं तथा ॥' —ज्ञानसिद्धि ।

के साथ भी दिखला दी। इस प्रकार वेदों की एकवाक्यता प्रतिपादित करते हुए इन्होंने एक नवीन मत का प्रवर्त्तन किया जिसके दार्शानिक ग्रंश को 'वेदांत' व साधना को 'स्मार्त्त मार्ग' कहते हैं। इनका कहना है कि श्रुति के मूल सिद्धांती द्वारा एक नित्य, शुद्ध, बुद्ध, सत् एवं ग्रानन्द स्वरूप मुक्त-स्वभाव ब्रह्म का प्रतिपादन होता है, जिसके सिवाय श्रन्य कुछ भी सत्य नहीं, श्रीर जिसका यथार्थ ज्ञान प्राप्त कर लेना ही वास्तविक मोद्द है। किंतु इस ज्ञान-साधना के पहले यह परमावश्यक है कि वेद-विहित नियमानुसार श्रपने वर्गाशम धर्म का मली मौति पालन कर श्रपने श्रन्तःकरण को शुद्ध कर लिया जाय, चाहे वह शुद्धि एक वा श्रनेक जन्मों के ही श्रम्यास-द्वारा क्यों न प्राप्त होती हो।

स्वामी शंकराचार्य ने अपने मत के प्रचारार्थ प्रायः सारे भारतवर्ष में अमग किया, भिन्न-भिन्न प्रचलित मतों के प्रधान आचार्यों से शास्त्रार्थ किये, अनेक स्थलों पर अपने प्रवचनों द्वारा सर्वधाधारण को प्रभावित करने की चेष्टा की तथा देश की चारों दिशाओं में अपने चार मठ भी स्थापित किए। इनका प्रधान उद्देश्य वैदिक आर्थ-धर्म का

प्रचार-कार्य पुनरुद्धार था, किंतु अपना दृष्टिकोण मूलतः दाशीनिक हाने के कारण इन्होंने अपनी शक्ति का प्रयोग उक्त मत

के श्राधिकतर सिद्धांत-निरूपण् व प्रतिपादन में ही किया श्रीर इसके लिए इन्होंने स्वभावतः खंडन-मंडन की तर्क-प्रणाली का ही अनुसरण् किया जिसका श्रिष्ठक प्रभाव केवल शिक्तित वर्ग पर ही पड़ सका। इस श्रेणी के लोगों के लिए इन्होंने 'भगवद्गीता', 'वेदांत स्त्रों व कुछ 'उपनिषदी' पर श्रपने भाष्यों की भी रचना की जिनमें इनके पांडित्य का पूर्ण परिचय मिलता है। फिर भी सर्वसाधारण् हिंदुओं के लिए इन्होंने अपना एक स्मासं सम्प्रदाय भी संगठित किया जिसके दारा सभी अन्य हिंदू सम्प्रदायों के भी व्यक्ति प्रभावित हो सकते थे, श्रीर जिसके सिद्धांतों को न्यूनाधिक स्वीकार करते हुए वे श्रपने को एक वृहत् श्रायं धर्म का अनुयायी भी मान सकते थे। इन्होंने मठों और मंदिरों की स्थापना तथा संन्यासियों के संगठन-द्वारा भी उक्त प्रचार को बड़ी सहायता पहुँचायी।

स्वामी शंकराचार्य ने जिस मत का उपदेश दिया, उसके सिद्धांत पच में ब्रह्म का स्वरूप बीदों के शून्यवत् प्रतीत होता या श्रीर इनके द्वारा किया गया संन्यासियों का संगठन भी बीद धर्म के भिद्धुश्चों के श्रादर्श पर निर्मित जान पड़ता था। इनकी चित्त-शुद्धि भी प्रायः वहीं थी जो बीदों को श्रमिप्रेत

थी । परंतु इनके स्मार्च सम्प्रदाय के लिए पंचदेव श्रयात् शिव, विष्णु, शक्ति, सूर्य व गरोश की एक समान आराधना आवश्यक थी और स्मृतियो द्वारा विद्वित जप,तप, बत, उपवास, यझ, दान, संस्कार, सम्प्रदाय का उत्सव, प्रायश्चितादि का करना भी प्रत्येक मनुष्य के लिए परमक्तेंव्य समका गया था। इसी प्रकार इनके मत का मूल आधार वेदों व उपनिषद् की वह व्याख्या थी, जो इन्होंने स्वयं अपने तर्क व बुद्धि के अनुसार की थी। उस व्यास्या में इन्होंने बौद व जैन-जैसे घमों के सिदांतों की आलोचना के साथ-साथ उन शाक, सौर, वैष्णाव-जैसे हिंदू-सम्प्रदायों के मतों को भी अमान्य ठहराया, जो अपने को वेद-सम्मत माना करते थे। इनके अपने कथन की प्रामाश्यिकता वैदिक शब्दों व वाक्यों के सुद्म व पांडित्यपूर्ण विवेचन पर श्राश्रित थी; उसमें स्वानुमूतिपूर्ण स्वतंत्र विचार को उतना स्थान न था। इस कारण वेदादि को आधार मानकर न चलनेवालों के लिए उसकी मान्यता आवश्यक न थी और वह इस दृष्टि से एकांगी व अपूर्ण भी समकी जा सकती थी। केवल धर्म ग्रंथों पर ही आश्रित न रहकर निजी साम्प्रदायिक ढंग से काम करनेवाले व्यक्ति बौद एवं जैन घर्मों के कतिपय अनुयायी थे, जिन्होंने लगभग इसी समय अपने-अपने चेत्रों में उक्त समन्वय व सुधार का प्रचार आरंभ किया।

#### (२) सहजयान सम्प्रदाय

पूर्वोक्त सभी बज्रयानियों की स्थिति एक ही प्रकार की नहीं थी श्रीर न सभी को इम समान रूप से व्यभिचार के गर्त में पड़ा हुन्ना कह सकते हैं। इनके सफल साधक सिद्ध कहलाते थे, जिनमें ८४ श्रिधिक प्रसिद्ध थे। इन लोगों में से बहुत से ऐसे भी थे, जिन्हें उक्त साधना के वास्तविक रहस्य का परिचय प्राप्त था श्रीर वे उसे निर्लिस भाव के साथ किया सहजयान करते थे। उक्त साधना के सच्चे स्वरूप का नाम वे 'सहज' बतलाते थे श्रीर उसके द्वारा 'सहज सिद्ध' श्रथवा सभी

प्रकार की सिद्धियों को सरलतापूर्वक प्राप्त कर लेना संभव समझते थे। उनका कहना था कि "इमारी साधना ऐसी होनी चाहिए जिससे हमारा चित्त खुव्ध न हो सके, क्योंकि चित्तरत्न के जुव्ध हो जाने पर सिद्धि का होना किसी प्रकार भी संभव नहीं।" तदनुसार सहज-सिद्धि की एक विशेषता यह

१ 'तथातथा प्रवर्तेत यथा न चुस्यते मनः। संदुर्व्य चित्तरत्ने तु नैव सिद्धिः कदाचन ॥'
— 'प्रश्लोपाय-विनिश्चय-सिद्धिः' (इतो०४०, ए० २४) ।

थी कि इसके साधक बजयान व मंत्रयान-संबंधी मंत्र व मंडल आदि वाह्य साधनात्रों की उपेद्धा कर योग एवं मानसिक शक्तियों के विकास की ही श्रोर श्रधिक ध्यान देते ये श्रीर उनके मूल पारिभाषिक शब्दों को स्वीकार करते हुए भी उनकी भिन्त-भिन्त व्याख्या करते थे। उदाहरण के लिए, 'बज़' शब्द से श्रमिप्राय श्रव उस 'प्रज्ञा' का माना जाने लगा जो बोधिचित्त का सार स्वरूप है और जो हिंदू तंत्र की 'शक्ति' का बोधक कहा जा सकता है। सहजयानियों की योग-साधना के लिए किसी योग्य गुरु की सहायता भी अनिवार्य थी। वह गुरु अपने शिष्य की आंतरिक वृत्तियों की पहले परीचा कर लेता और तदनंतर उसे किसी तदनुक्ल साधना-विशेष में नियुक्त करता । उस साधना के ही अनुसार शिष्य एक विशेष 'कुल' वा वर्ग का सदस्य समका जाता था । ये कुल पाँच प्रकार के ये जिन्हें डॉबी, नटी, रजकी, चांडाली व बाह्मणी कहा जाता था और जिनका नामकरण बौद्धों के पंचस्कन्धी वा मूल तत्वी के स्वभावानुसार किया गया था। गुरु पहले इस बात की जाँच कर लेता कि किस व्यक्ति में कौन-सा तत्व ग्रधिक प्रभावशील है, और उसी के आधार पर वह उसकी साधना निश्चित करता। फिर भी बज्जयान एवं सहजयान दोनों का लच्य एक ही ग्रायांत 'महासुख' वा पूर्ण आनंद या और समरस की दशा का ही अन्य नाम 'सहज' था, जिस कारण सहजयान नाम पडा था।

ऐसे ही सहजयानियों में सरहपाद वा सरहपा की गणना की जाती है, जो संभवत: स्वामी शंकराचार्य के कुछ पूर्ववर्तों ये। इन्होंने कई रचनाएँ संस्कृत में तथा अन्य अपभंश वा प्राचीन हिंदी भाषा में की हैं जिनसे इनकी साधना के स्वरूप का कुछ पता चलता है। इन्होंने अपने समय की प्रचलित प्राय: सभी साधनाओं की आलोचना की है। इनका कहना स्वरहपा है कि " ब्राह्मणों को रहस्य का ज्ञान नहीं। वे व्यर्थ ही वेदपाठ किया करते हैं; मिटी, जल व कुश लेकर मंत्र पढ़ा करते हैं और घर के भीतर बैठ होम के कहुए धुँए से अपनी आँखों को कष्ट दिया करते हैं। ये परमहंस बनकर भगवा वेश में उपदेश देते फिरते हैं और उचित-अनुचित का मेद न समकते हुए भी ज्ञानी होने का ढोंग रचा करते

है। शैव लोग आयों के रूप में शरीर पर भस्म लपेटते हैं, सिर पर जटा

१. डा० रमेशक्य मञ्जमदार 'हिस्ट्री आफ बंगाल ' ( माग १, ५० ४२०-१ )।

बाँधते हैं और दीपक जलाकर घंटा बजाया करते हैं। बहुत-से जैन लोग बड़े-बड़े नख रखाकर मिलन वेश में नंगे रहा करते हैं और शरीर के बाल उखाड़ा करते हैं। चपण्क लोग इसी प्रकार 'पुच्छ' के बाल प्रहण किये फिरते हैं और उच्छ वृत्ति से रहकर जीवन व्यतीत करते हैं। अमगोर व मिक्खु लोग प्रविजत की वंदना करते हैं, 'सूत्रोत' की व्याख्या किया करते हैं और केवल चिंता-द्वारा चित्त-शोषण का प्रयास करते हैं। किंतने लोग महायानी बनकर तर्क-वितर्क में प्रवृत्त होते हैं, मंडल-चक्र की भावना करते हैं और चतुर्थ तत्व के उपदेश देते हैं तथा अन्य लोग अपने को 'शून्य' में मिला देने की आशा में असिद्ध बातों के पीछे पड़े रहते हैं।''

सरहपा ने इस प्रकार प्रचलित हिंदू, शैव, जैन व बौद्ध साधना-पद्धतियों के प्रति कट्ट शब्दों के प्रयोग किये और उनकी जगह सहज-साधना का प्रचार किया, जो कई वातों में बज्रयानी सिद्धांतों के अनुकूल होती हुई भी उनकी तत्कालीन धारणाओं से नितांत भिन्न भावों को व्यक्त करती थी। सरहपा ने

बज्ञयानियों की कमल एवं कुलिशवाली प्रचलित साधना उनकी को 'सुरत विलास का साधन' मात्र ठहराया और उसे आलोचना श्रंतिम ध्येय नहीं माना। इनका कहना था कि "कमल (स्त्रीन्द्रिय) तथा कुलिश (पुंसेन्द्रिय) के संयोग द्वारा

जो साधना की जाती है, वह तो निरा 'सुरत विलास' है और उसे संसार में कीन प्रयोग में नहीं लाता और कीन उससे अपनी वासना की तृष्ति नहीं कर लेता।" 'हमें उसके द्वारा वास्तव में निर्मल परम महासुख के आनंद का अंशमात्र ख्यानंद के रूप में प्राप्त होता है, वास्तविक रहस्य तो सभी लक्ष व लक्ष्मों से रहित है।" 'ह इन्होंने योगिनी के मार्ग अर्थात् उक्त बज्जयानी साधना के शुद्ध रूप को 'विसरिंग्र' (विसहरा) अर्थात् अनोखा वा अपूर्व वतलाया है और कहा है कि जो उसे मली भाँति समस्तता हुआ अपना समय व्यतीत करता है, वही तीनों सुवनों की रचना करनेवाले चित्त की

१. सरद्वपाद का ' दोहाकोप' प्० १४:१७।

२. 'कमल कुलिस वैविमन्माठिउजोसो सुरश्र विलास । कोनरमई यहतिहुअखोहि करसणपूरवजास॥' ९४॥ वहो, ५० ३६।

कुलिस सरोरुइ बोएं बोइन, खिन्मल परम महासुइ बोहिन ।
 सर्थे आखंद मेन तर्डि जाखइ, लक्स लक्ख्य डीस्परिआस् ॥'
 सरइपाद का 'दोहाकोध', पु० ४९ ।

शुद्धि उपलब्ध कर पाता है जो योगिनी का सहजसंवरवा स्वामाविक सिद्धि है।"" योगिनी-मार्ग, जिसे बज्रयान के साधकों ने श्रीधृती मार्ग, चांडाली मार्ग श्रीर डोवी मार्ग (श्रयवा वंगाली मार्ग) नामों से भी श्रमिहित किया है, वस्तुतः एक राग-मार्ग है जो वैराग्य-मार्ग से नितात विपरीत है श्रीर जिसे श्रपनाने पर ही सच्चे मोच्च की संभावना हो सकती है। सरहपा ने इसीलिए कहा है कि " यदि साधक ध्यानहीन श्रीर प्रश्रव्या से रहित भी होकर श्रपने घर पर भार्या के साथ निवास करता हुश्रा तथा भली भाँति विषय-मोग में लीन रहते समय श्रपने बंधन का परित्याग नहीं कर सका, तो उसका मोच्च होना किसी प्रकार सिद्ध नहीं किया जा सकता है।" अ

अतएव, उक्त प्रकार के विविध राग-मार्ग, निवृत्ति मार्ग के विपरीत प्रवृत्ति-मार्ग के चोतक हैं और उनका अभिप्राय भी वहीं तक समक्तना चाहिए। उन्हें अंतिम कोटि की साधना मान बैटना अथवा उनके मुख्य उद्देश्य को न जानते हुए उनका दुरुग्योग करने लगना उचित नहीं कहा जा सकता। सहज्ञयान वतलाता है कि सभी साधनाओं का अंतिम लच्य चित्त की शुद्धि है

जिसके द्वारा हमें सहजावस्था की उपलब्धि होती है और चित्त-शुद्धि 'सहज' ही हमारे परमार्थ का श्रादर्श रूप है। 'सहज का परित्याग करके जो निर्वाण प्राप्त करने का स्वध्न देखता है, उसकी कोई भी परमार्थ की साधना सफल नहीं हो सकती''3; क्योंकि वहीं निज स्वभाव का प्रतीक है और उससे बढ़कर ऊँचा श्रीर कोई भी ध्येय नहीं। इस सहज को हो बौद्ध तिद्धों की शब्दावली के श्रनुसार 'बोहि' (बोधि), 'जिखरश्रण' (जिनरत्न), 'महासुह' (महासुख), 'श्राणुत्तर' (श्रनुत्तर), 'जिनउर' (जिनपुर) श्रयवा 'धाम' जैसे नामों द्वारा भी श्रमिहित किया गया है और इसी को प्राप्त कर लेना परम पुरुषार्थ समका बाता है। 'निर्वाण' शब्द भी वास्तव में निषेधार्थक नहीं है और न 'श्रून्य'

१. 'इन्ना दिवसविसहिन्नहिमण्ड, तिहु मणनासु विमाण। सोचित्तसिद्धि जोडविसहन, सम्बरूबाण ॥' ८७ ॥ 'दोहाकोष', पृ० ३४।

२. 'कास्पृक्षीस पञ्चले रहिष्यत । परहिवसंत भन्ने सहिष्यत । जहिमिद्र विसम्र रमीत स मुच्चह । सरहमस्पृक्ष परिणालकि मुख्यह ॥' १९ ॥ वही, ५० १= ।

रे. 'सहजलाहुं ने शिब्नास भावित, सात परमत्थ एक तेसाहित ॥' १३॥ —(दी० को०, प० '१७)

शब्द ही निषेषवाची है। इन दोनों का तात्मर्य एक ही वस्तुस्थिति के पारमार्थिक रूप से है, जो न तो सत् है न असत् है; परन्तु जो सत् एवं असत् के परे की वस्तु के रूप में सभी के लिए परम लक्ष्य है। "इस सहज को जान लेने पर अन्य किसी का भी जानना शेष नहीं रह जाता और अन्य जो कुछ भी जानने योग्य है, वह सभी कुछ इसी के अंतर्गत आ जाता है।""

तो फिर सहजोपलांब्ब के लिए की जानेवाली चित्त-शुद्धि का रहस्य क्या है ! सरहपा का कहना है कि,

'चितेकेसग्रलबीग्रं भविष्वागोवि जस्सविफुरंति । तंचितामणिरूग्रं पणमह इच्छा फलंदेंति ॥ ४१ ॥ चित्ते बच्मे बच्मह मुक्के मुक्कइ ग्रत्थिसंदेहा । बच्मति जेग्यविजदा लहु परिमुच्चंति तेग्यवि बुहा ॥ ४२ ॥ (दो० को०, पृ० २४)

अर्थात् एक चित्त ही सबका बीज रूप है और भव अथवा निर्वाण भी उसी से उत्पन्न होते हैं। उसी चिंतामणि स्वरूप चित्त को प्रणाम करो अर्थात्

उसी से उत्पन्न होते हैं। उसी चिंतामणि स्वरूप चित्त को प्रणाम करो अर्थात् उसी का आश्रय लो, वही तुम्हें अभीष्ट फल की प्राप्त करा देगा। बद-चित्त द्वारा बंधन मिलता है और मुक्त-चित्त द्वारा मुक्ति प्राप्त होती है, इसमें कोई

भी संदेह नहीं। जिस चित्त से जड़ जीव बंधन-प्रस्त होते हैं,

उसका रहस्य उसी को सहायता से पंडित लोग शीघ मुक्त हो जाते हैं। वह चित्त स्वभावत: शुद्ध है, "किन्तु बंधन पाकर दौड़ता है और मुक्त होकर स्थिर हो जाता है।" सिद्ध अनंग बज्र ने भी कहा है कि,

'श्रनल्प संकल्प तमीभिभूतम्, प्रभंजनीत्मस्त तिहण्चलञ्च ।
रागादि दुर्वार मलाविलप्तम् चिस्तंहि संसारमुवाच बज्जी ॥
प्रमास्वरं कल्पनया विमुक्तं, प्रहीस्त रागादि मलप्रलेपं ।
तथा, ग्राह्यं न चश्रहकमग्रसस्यं तदैव निर्वास वरं जगाद ॥,

ग्रर्थात् बज्रयानाचार्या के श्रनुसार जब चित्त में श्रनेकानेक संकल्पों का श्रंघकार भरा रहता है ग्रीर जब वह श्राचा के समान उन्मत्त, विजली के समान चंचल व रागादि मलो द्वारा श्रवलिप्त रहता है, तब उसी को 'संसार'

१. 'तसुपरिकार्णे अल्या साकोई, अवरे गण्यो सब्बविसोइ ॥ १६ ॥ (दा० के०, ५० १७) २. 'बढो धावइ दहदिइक्षि, मुक्को सिच्चल ठाइ ।' वही, ५० २४.

का नाम दिया जाता है। परंतु वही जब प्रकाशमय होने के कारण सारी कल्पनाओं से रहित होता है, जब उसमें रागादि के मल नहीं पाये जाते श्रीर जब उसके विषय में शाता, श्रेय वा शान का प्रश्न भी नहीं उठता, तब उसी श्रेष्ठ वस्तु को 'निर्वांग' की संशा दी जाती है। चित्त ही सब कुछ है उसके श्रीतिरिक्त श्रम्य कुछ भी नहीं।

श्रतएव, "इस सर्व रूप को ससम (स=श्राकाश,सम=समान) श्रयांत् श्रूत्य बना देना चाहिए और मन को शून्य स्वभाव का रूप दे देना चाहिए जिससे वह बस्तुत: 'श्रमन' श्रयांत् श्रपना चंचल स्वभाव छोड़कर 'मन के विपरीत स्वभाव का' हो जाय श्रीर तब सहज-रूप का श्रनुभव होने लगता है।"

सिद्ध तेलोपा ने भी इसीलिए कहा है कि 'चित्त जिस समय साधना खसम (शून्य) का रूप धारण कर समसुख अर्थात् संतुलित अवस्था में प्रवेश कर जाता है, उस समय किसी भी

इन्द्रिय के विषयों का अनुभव नहीं होता। यह सममुख आदि व अंत दोनों से रिहत होता है और आचार्य लोग इसे ही 'श्रद्धय' भी कहा करते हैं? । सन को इस प्रकार अमन करनेवाली किया को ही सिदों ने मन का निःस्वभावीकरण वा मन का मार डालना कहा है, और इसके अभ्यास को स्पष्ट करने के लिए सिद्ध शांतिया ने कई धुनने का रूपक भी दिया है। वे कहते है कि.

'तुला धुणि धुणि श्राँसुरेश्राँसु श्राँसु' धुणि धुणि निरवरसेसु । ... ... तुला धुणि धुणि सुणे ग्रहारिउ ।'

अर्थात् रुई को धुनते-धुनते उसके सुद्मातिसूद्म अंश निकालते चलो, फिर देखोगे कि उसे अंश-अंश विश्लेषण करते-करते अंत में कुछ भी शेष नहीं रह जाता, अपित अनुभव होने लगता है कि रुई को धुनते-धुनते उसे शूत्य तक पहुँचा दिया। 'बोधिचर्यावतार' में इसी किया को हिरण के शिकार के भी रूपक-द्वारा बतलाया है। जैसे,

१. 'सम्बद्धार तोह स्रसम करिजनह, स्रसम सहावे मण्डिन धरिजनह। सोविमणु तहि अमणु करिजनह, सहज सहावे सोपर रजनह।।' ७७॥ (दो० को०, ए० ३२)

२. 'चित्त खसम बहि समस्ह पश्टुह' इन्दीश विसन्न तर्डि मत्तवा दीसह ॥ ५ ॥ आह रहिन्न पट्ट अन्त रहिन्न, वरगुरुपाल अहन्न कहिन्न ॥' ६ ॥ —तेलोपा का 'दोडा कोप' एष्ठ ३ ।

'इमं चर्मपुटं तावत् स्वबुद्ध्यैव पृथक् कुरु । श्रस्थिपजरतोमांसं प्रज्ञाशस्त्रेण मोचय ॥ श्रस्थीन्यिपृथक् कृत्वा पश्य ज्ञानमनन्ततः । किमन सारमस्तीति स्वयमेव विचास्य ॥'

अर्थात् इस चमड़े के ऊपरी अंश को अपनी बुद्धि की सहायता से पृथक कर दो और तब अपनी प्रज्ञा-द्वारा अस्थि-पंजर को मांस से भी निकाल दो। फिर इडियों को भी दूर कर अपने विवेक के बल से सोचोगे, तो स्वयं समम्क लोगे कि अंत में कुछ भी तत्व शेष नहीं रह जाता। सब कुछ वास्तव में निस्सार मात्र है। मन का आकार-प्रकार पूर्ण करनेवाले संकल्प, विकल्प आदि को दूर कर देने पर भी इसी प्रकार शून्य मात्र रह जाता है और बही अवस्था हमारे लिए परमपद की स्थिति है।

इस प्रकार उक्त हिंद से विचार करने पर बज़यान की उपर्युक्त महामुद्रा साधना का तात्पर्य कुछ और ही हो जाता है। सिद्ध काशहपा ने शरीर के भीतर सहज वा महासुख के उत्पत्ति स्थान की कल्पना इडा एवं पिंगला नाम की दो प्रसिद्ध नाड़ियों के संयोग के निकट में ही की है और उसे पवन के

नियमन द्वारा भी प्राप्त करना आवश्यक बतलाया है। विशेष यौगिक उनके अनुसार बाँयी नासिका की 'ललना' नामक प्रक्रिया (प्रज्ञा स्वरूप) चंद्र नाड़ी एवं दाहिनी नासिका की 'रसना' नामक(उपाय स्वरूप) सूर्य नाड़ी उस महासुख कमल के दो

खंड हैं, उसका पीधा गगन के जल में, जहाँ श्रमिताम वा परम श्रानन्दमय प्रकाश पंक-रूप में वर्तमान है, उत्पन्न होता है। उसका मुख्य नाल श्रवधूती अथवा मूल-शक्ति होती है श्रीर उसका रूपहंकार श्रथवा श्रनाहत ज्ञान का होता है। इस महामुख कमल के मकरंद का पान योगी वा साधक लोग श्रीर के मीतर हो कर लेते हैं श्रीर उनका श्रानन्द 'सुरतवीर' के श्रानन्द के समान होता है। वे श्रन्थत्र कहते हैं कि,

'जइ पवसा गमसा दुवारे दिए तालाबि दिएजइ। जह तमु घोरान्धारै मसा दिवहो किण्जह। जिसारश्रसाजश्रारे जहसो बरु श्रम्यरु छप्पह। भसाइ कासह भव भुंजन्ते सिल्वासोवि सिल्माइ॥' २२॥ अर्थात् यदि पवन के निर्ममनद्वार पर हुए ताला लग जाय, श्रीर

१. काण्हपा का 'दोहा कोष' दो० ४, ५ व ६, ५० ४१।

तज्जनित घोर ग्रंधकार में शुद्ध वा निश्चल मन का दीपक जला दिया जाय श्रीर यदि वह जिन-रत्न की ग्रोर उच्च गगन से स्पर्श कर जाय, तो संसार का उपभोग करते समय भी हमें निर्वाण की सिद्धि प्राप्त हो जाय। वायु-निरोध होने पर मन श्राप से श्राप निश्चल हो जाता है, ग्रीर मन के निश्चल हो जाने पर वायु-निरोध भी सिद्ध है श्रयांत् इन दोनों का पारस्परिक कार्य-कारण-संबंध है।

पवन एवं मन को जहाँ एक साथ निश्चल वा निस्तव्य किया जाता है, उल स्थान की कल्पना सिद्धों ने 'उद्धमेक' अथवा मेक्दंड वा सुष्मना के िसरे के रूप में की है और कारहपा ने कहा है कि "वह पर्वत के समान समविषम है और उसकी कंदरा में सारा जगत् विनष्ट होकर सूत्य में लीन हो जाता है।" उसी उच्च पर्वत के शिखर को सिद्धों ने पिंड-रहस्य महामुद्रा वा मूल शक्ति नैरात्मा का निवास-स्थान भी बतलाया है। सिद्ध शबरपा का कहना है कि उक्त "ऊँचे शिखर पर अनेक बड़े-बड़े वृत्त पुष्पित हैं और उनकी शाखाएँ गगन का चुम्बन करती हुई प्रतीत होती हैं। वहाँ पर श्रकेली शबरी (नैरात्मा) वन का एकान्त विहार करती है, वहीं त्रिधातु की बनी सुन्दर सेज भी विछी हुई है और साधक योगी वहाँ पहुँचकर उक्त दारिका के साथ प्रेमपूर्वक विलास किया करता है।"3 सिद्ध काएइपा ने उस डोंबी (नैरात्मा) को "चौसठ पेंखुडीवाले कमल पुष्प के ऊपर चढ़कर सदा बृत्य करती रहनेवाली भी कहा है श्रीर उसके साथ अपना विवाह-संबध स्थापित करने का रूपक बाँचा है।" सिद्ध डोंबीपा ने उसके विषय में बतलाया है कि "वह मातंगी (डोमिन वा नैरात्मा ) गंगा-यमुना अर्थात् इडा एवं पिंगला के मध्य नाव खेकर विना कोई कौड़ी वसूल किये वड़े सुभीते के साथ हमें पार कराकर जिनपुर पहुँचा देती है। " इसी प्रकार सिद्ध विरूपा ने कहा है कि "वह अकेली शंडिनी

१. काण्हपा का 'दोहाकोप' (दोहा २२, पृष्ठ ४४)।

२, वही, दोबा १४ व १५ पृष्ठ ४२।

३. चर्यापद (भा० १, डा० बागची संपादित) चर्या २८, पृ० १३३।

४. वही, (चर्या १० व १९) ए० ११६ व १२६।

५. वही, (चर्या १४) पृ० १२१

(कलाली) इघर इडा और पिंगला नाड़ियों को सुयुम्ना नाड़ी में लाकर एकत्र करती है और उघर बोधिचित्त को ले जाकर प्रमास्वर शून्य में भी ला जोड़िती है। उसके निकट चौसठ यंत्रों में भरा मद (महासुख) संभाल कर रखा हुआ रहता है और वहाँ एक बार भी पहुँचकर मद्पी फिर लौटने का नाम तक नहीं लेता ""। अतएव उक्त शबरी, डोबी, मातंगी अथवा शुंडिनी की प्रतीक महासुद्रा का महत्त्व स्वयं सिद्ध है।

सहजयानियों की साधना के अन्तर्गत प्रज्ञा एवं उपाय को युगनद में परिशतकर बोधिचित्त को उसकी संवृत अवस्था से विवृत दशा में ले जाना भी श्रावश्यक समक्ता जाता या और उसकी विवृत दशा ही पारमाथिक सत्य की स्थिति समभी जाती थी। इसके लिए सहजयानी साधक बोधिचित्त को पहले निर्माण-चक (वा मणिपूर चक) में इठयोग के द्वारा उपलब्ध करता था श्रीर वहाँ से उसे फिर कमश: धर्म-चक (वा अनाहत चक्र) व संभोग चक्र (वा विशुद्धि चक्र) ले जाता हुआ उसे शीर्षस्य उष्णशी रे, कमल अर्थात् सहज चक्र बजकाय तक पहुँचाकर पूर्णतः शांत व निश्चल सहज रूप प्रदान कर देता था। क्योंकि बोधिचित्त उसके अनुसार जब तक निर्माण-चक्र में रहेगा. तब तक अंतिम सख संभव नहीं। स्मरण रहे कि बोधिचित्त का उक्त मार्ग इहा ( बाम नाडी ) वा पिंगला ( दक्तिण नाड़ी) से न होकर, मध्य नाड़ी श्रर्थात् सुपम्ना से जाता है जो इसी कारण मध्य मार्ग भी कहलाता है। यह मार्ग श्रत्यन्त विकट व बाधापूर्ण है, और इसके दोनों श्रोर बराबर खतरा बना रहता है। कारहपा ने इन दोनों पार्वों को 'आली 'व 'काली 'ललना-रसना अथवा रवि-यशि भी कहा है और बतलाया है कि उन 'ए' तथा 'बं' की मैं तोड़कर

ही महासल संभव हो पाता है।

...

ही सहज तक पहुँच पाया हूँ। इस योग-साधना द्वारा एक प्रकार की आम्यन्तरिक शक्ति जायत होती है जिसे योगिनी वा चांडाली नाम दिया जाता है, जिसे डोबी वा सहज सुन्दरी भी कहा गया है श्रीर जिसके कारण

१. 'एकसे संविति दुइ पर सान्धन्न । चीत्रस बाकलन्न बाकसी बान्धन्न ॥

चौसठी घड़ीये देल पसारा । पहठेल गराहक नाहि निसारा ॥ '( चर्या ३ ) पू० १०९ २. डा॰ एस॰ दास गुप्त-आञ्चलयोर रेलिजस कल्ट्स (कलकत्ता, १९६) पू॰ १०९।

सिद्धों ने सहजयान की इस साधना का नाम 'सहजमार्ग 'भी दिया है श्रीर उसका उज्वाट ( ऋज्वाट) श्रयांत सरल रास्ते के रूप में वर्णन किया है। सरहपा ने कहा है " जब कि नाद, विंदु श्रयवा चंद्र श्रीर सूर्य के मंडलों का श्रस्तित्व नहीं श्रीर चितराज भी स्वभावत: मुक्त है, तब फिर सरल मार्ग का परित्याग कर बंक मार्ग ग्रहण करना कहाँ तक उचित

सहजमार्ग कहा जा सकता है। बोधि सदैव अपने निकट वर्तमान हैं, उसके लिए लंका (कहीं दूर) जाने की आवश्यकता

नहीं । जब हाथ में कंकण है ही, फिर दर्भण दूँवते फिरने से क्या लाभ हो सकता है । सहजमार्ग प्रहण करनेवाले के लिए ऊँचा-नीचा, बाँया-दाहिना सभी एक भाव हो जाते हैं । इस मार्ग की प्रक्रिया चाहे सीचे चित्त शुद्धि के दंग से की जाय अथवा बोधिचित्त एवं नैरात्मा के पारस्परिक मिलन वा समरस के रूप में हो, दोनों ही दशाश्रों में वह स्वयं वेदन अथवा एक प्रकार की स्वानुभृति ही कही जा सकती है । इसका यथातथ्य वर्णन इसी कारण संभव नहीं है । परंतु इतना निश्चय है कि यह बीच का मार्ग वा मध्य मार्ग है जिसमें किसी प्रकार की गंभीर बाधाश्रों को स्थान नहीं है ।" में सिद्ध शांतिया ने इसीलिए कहा है कि "इस मार्ग में बाम व दिच्या नामक दोनों पाश्वों का परित्याग कर आँखों देखी हुई राह से (वा आँख मुँदकर) सीचे चलना है; क्योंकि इस प्रकार अप्रसर होने में तृण-कंटकादि वा ऊलड़-खाबड़ स्थलों की अड़चनें किसी प्रकार की बाधा नहीं डाल सकतीं।" ऐसा सहजमार्ग अन्त में एक विशुद्ध सात्वक जीवन का मार्ग वन सकता है और उसके द्वारा, इस प्रकार, विश्वकल्याया तक की आशा की जा सकती है।

बौद्धों की साधना अपने मूल प्रवर्षक के समय सदाचरण की साधना के रूप में आरम्भ हुई थी। किंतु जैसा इम ऊपर देख चुके हैं, उसमें समयानुसार मिक्त, ज्ञान एवं तंत्रोपचार की पद्धतियों का क्रमशः प्रवेश होता गया, और

१. 'नादन विन्दुन रिवसिस मंडल । विश्व राश्र सहावे मुकल ॥ कजुरे कजु छादि भालेषुरे वंक । निश्विद वोहि मा जाहुरे लांक ॥ हाथेर कांकरण भालेड दापण । अपणे अपा चुम्कतु निश्वमण ॥ वाम दाहिन जो खाल विखला । सरह भश्य वापा कजु बाट भइला ॥ (चर्या ३२) पृष्ठ १३८ ।

२. 'बाम दाहिरा दो बाटा च्छाडी, शांति बुलथेउ संकलिक ॥ धाट नगुमा खडतडि स होइ, श्रास्ति बुलिश्न बाट जाइक ॥ (चर्या १५)५० १२२

अन्त में उसने बज़यानियों के हाथ में विकृत व वोमत्स रूप तक धारण कर लिया। फिर भी विक्रम की दवीं शताब्दी के लगभग उसे कतिपय सहजयानियों ने अनेक प्रचलित बातों का समन्वय कर उसका पुनरुद्धार करना चाडा और इस प्रकार की चेष्टा विक्रम की १२वीं शताब्दी के पाय: आरंभ काल तक किसी न किसी रूप में निरंतर होती चली आई। पता चलता है कि उस समय तक महायान के अन्तर्गत एक अन्य उपयान भी 'कालचक्रयान' के नाम से प्रचलित हो चुका था जिसने 'जो कुछ ब्रह्मांड में है वह सभी पिंड में भी है' के आधार पर काया को विशेष महत्त्व प्रदान कर उसकी शृद्धि तथा प्राण-शुद्धि को चित्त से भी अधिक आवश्यक ठहराया । इसके अनुयाथियों के अनुसार 'काल' शब्द का अच्छर 'का' उस कारण का प्रतीक है जो सर्व कारण-रहित तत्व में अन्तर्निहित रहता है। अतएव, बजयोग द्वारा कारण की भावना तक को दवा देना आवश्यक है और 'ल' अच्चर का अभिप्राय उस लय से है जो नित्य संस्ति में सदा के लिए सबके अन्तर्मक हो जाने की श्रोर संकेत करता है। इसी प्रकार 'चक' शब्द का 'च'भी चल-चित्त का द्योतक है और 'क' उसके कम वा विकास का पूर्ण विरोध करने की श्रोर प्रवृत्त करता है?। इन चारी श्रद्धां के श्राधार पर ही उन्होंने बच्चयोग साधना को चार प्रकार से विमक्त किया था श्रीर वे उसका उपदेश देते ये। इस उपयान ने योग-साधना के संबंध में मुहूर्त्त, तिथि, नत्त्त्र-मंहल आदि काल-संबंधी बातों को भी अधिक महत्त्व दे रखा था जिसके कारगा इस पर ज्योतिय का भी प्रभाव पड़ने लगा। फिर कमशः निम्न श्रेगी के लोगी

के सम्मिलित होते जाने के कारण अन्त में इस काल को ( Demon ) ( राज्ञस ) समक्तनेवालों का एक समुदाय मात्र बन गया। परंतु बौद धर्म

१. टिप्पणी—पिड वा देह को सहजयानियों ने भी पूर्ण महत्त्व दिया था और सरहपा ने उसके भीतर गंगा, यसना जैसी पवित्र नदियों तथा गंगासागर, प्रयाग, काशी आदि तीर्थ-त्यानों, पीठों व उपपीठों का भी अस्तित्व बतलाकर उसे सबसे सुखदायक माना था और उसी के भीतर उसका होना भी सिद्धकिया था। देखिये सरहपाद का 'दोहा 'कोप' दोहा, ४७ व ४८।

२, 'काकाराद कारखे शानो लकाराल्लयोत्रवै।

चकाराच्चलांचचस्य ककाराद क्रम दन्धनै:॥'

नाडपाद की 'सेकोदे दश टीका' पु० ⊏

को भारत से निर्वासित कर उसे श्रीहत करने के लिए तब तक अन्य अनेक भिन्न-भिन्न शक्तियाँ भी काम करती आ रहीं थीं, जिन्हें आगे चलकर पूरी सफलता मिल गई और उसका कोई भी आंदोलन संभवतः १४वीं शताब्दी के अनन्तर चल न सका । उसके विविध अवशेष चिह्नों तक ने विवश होकर नवीन हिंदू-रूप धारण कर लिए और १७वीं वा १८वीं शताब्दी के उसके शुद्ध रूप का यहाँ एक प्रकार से निर्तात लोप हो गया।

# ३. जैन मुनियों का सुधारक सम्पदाय

जैन-धर्मावलम्बी अपने धर्म को बहुत प्राचीन बतलाते हैं श्रीर कम से कम ऋषभदेव नामक एक पौराणिक महापुरुष को उसका प्रथम प्रवर्त्तक मानते हैं। ऋषभदेव के अनंतर इस धर्म के २३ अन्य भी प्रचारक हुए जिन्हें वे तीर्थंकर कहते हैं श्रीर जिनमें से अंतिम अर्थात् महावीर (सं ५२१-४६६ वि० प् ०) के समय से इसका शृखंलावद्ध

महावीर व इतिहास मिलता है और पता चलता है कि इसकी मुख्य उनका उपदेश साधना का प्रारंभ व विकास क्रमशः किस प्रकार होता गया। महावीर स्वामी का पूर्व नाम वर्धमान था और

उन्होंने अपनी आयु के ३०वें वर्ष में अपनी नवजात कन्या प्रियदर्शना के आविर्भाव के अनन्तर अपने माई को कौटुम्बिक मार देकर संन्यास प्रहण किया था। उन्होंने १२ वर्षों तक घोर तपस्या की श्रौर ७२ वर्ष की श्रवस्था में मर गये। उनके श्रहिंसात्मक उपदेशों के प्रचार से वैदिक कर्मकांड का पर्याप्त विरोध हुआ और एक संयमशील कठोर जीवन का आदर्श श्रधिक लोकपिय होने लगा । इस धर्म के सिदांतों के अनुसार जीव का मूल स्वमाव शुद्ध, बुद्ध एवं सन्चिदानन्दमय है, किंतु केवल पुद्गलवा कर्म के आवरण से वह आच्छादित हो जाता है। अतएव जीव का प्रधान लच्य अपने उक्त पौद्गलिक भार को पूर्णंतः इटाकर अपने को उच्चातिउच्च स्थिति तक पहुँचा देना है। जैसा कर्म किया जाता है वैसा ही फल भी मिला करता है, इसलिए मनसा, वाचा व कर्मणा किसी प्राणी को दुःख न देना, संयमशील जीवन व्यतीत करना, सदाचार का पालन करना, विना अधिकार किसी श्चन्य की वस्तु को अइसा न करना, किसी प्रकार का दान न लेना, तथा मन को विषय-वासना से मोड़ने के लिए बत-उपवास करना प्रत्येक व्यक्ति का धर्म होना चाहिए । आवरण का पूर्णतः च्य होने के लिए सम्यग् दर्शन, सम्यग् ज्ञान एवं सम्यग् चारित्र की ब्रावश्यकता होती है जिनमें से प्रथम से

अभिप्राय जिनोक तत्वों में पूरी कचि का होना, द्वितीय के अनुसार संपूर्ण वस्तुस्थिति का असंदिग्ध ज्ञान होना तथा तृतीय के द्वारा निन्दनीय भोगों का सर्वया परित्याग एवं अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और अपरिप्रह वा असन्तोष नामक पाँच महावतों का पालन समका जाता है।

जैनियों ने स्ष्टि को अनादि माना है श्रीर कर्मफल के किसी प्रदाता में भी उन्हें विश्वास नहीं; अतएव उनका धर्म निरीश्वरवाद का प्रचार करता है। किर भी अपने तीर्थकरों को वे देवतुल्य आलौकिक व्यक्ति मानते हैं, जिस कारण समय पाकर उनके यहाँ उनकी मूर्तियों के पूजनार्चन की

प्रथा चल पड़ी। पौराणिक युग में उनके मन्य व सुंदर
श्वेताम्बर मंदिरों का निर्माण होने लगा श्रीर उनकी मक्ति तंत्रीपचारों
व के प्रभाव में भी श्रा गई। प्रसिद्ध है कि ऐसी मूर्तियों के
दिगम्बर शृंगारादि के संबंध में ही मतमेद होने के कारण सर्वप्रथम
इस धर्म के श्रनुयायी 'श्वेताम्बर' व 'दिगम्बर' नामक दो

दलों में विभक्त हो गए। इनमें से श्वेताम्बर सम्प्रदायवाले जैन धर्म के प्राचीन ग्रंय 'श्रंगी' के प्रति विशेष श्रद्धा रखते हैं, किंतु दिगम्बर सम्प्रदाय के श्रनुयायी अपने २४ पुराशों में कथित धर्म को ही अधिक महत्त्व देते हैं। इसके श्चतिरिक्त रवेताम्बर सम्प्रदाय के लोग तीर्थंकरों की मूर्तियों को कच्छ वा लँगोट पहनाकर पूजते हैं; किंतु दिगम्बरों के यहाँ वे प्रायः नंगी ही रखी जाती है। दिगम्बर स्त्री का मोच होना नहीं मानते, किंतु श्वेताम्बर मानते हैं। दिगम्बर साधु नग्न रहा करते हैं और श्वेताम्बरवाले श्वेत वस्त्र पहनते हैं। फिर भी इस धर्म की विशेषता मानव-जीवन के अन्तर्गत आत्मसंयम, सदाचार व ऋहिंसा के नियमों को महत्त्वपूर्ण स्थान देना है। किंतु, पौराणिक युग के प्रभाव में आकर इसके अनुयायी भी पुराशों की रचना, तीथों की स्थापना, कठोर बतो के अनुष्ठान, तीर्थंकर की भक्ति एवं विविध तर्कवितकों के फेर में पड़ गये। उनका प्राचीन मुख्य ध्येय पूर्ववत् स्थिर न रह सका श्रीर विक्रम की ६वी-१०वीं शताब्दियों तक आकर उनकी साधना के अन्तर्गत विविध वाह्याचारों का समावेश हो गया। समकालीन हिंदू एवं बौद पद्धतियों से वे बहुत कुछ प्रमावित हो गए और इन धर्मी के साधारण अनुयायियों में बहुत कम अन्तर दीख पड़ने लगा।

ऐसे ही समय जैन-धर्मावलम्बियों में कुछ व्यक्ति अपने समय के पाखंड व दुर्नीति की आलोचना करने की आर प्रवृत्त हुए और उन्होंने अपनी रचनात्रों तथा सदुपदेशों द्वारा सच्चे आदशों को सच्चे हृदय के साथ अपनाने की शिचा देना आरंभ किया। उनका प्रधान उद्देश्य धार्मिक समाज में क्रमशः धुस पड़ी हुई अनेक बुराइयों की ओर

म क्रमशः धुस पड़ा हुइ अनक बुराइया का आर सुधार की सर्वसाधारण का ध्यान आकृष्ट कर, उन्हें दूर करने के प्रवृत्ति लिए उदात करना था। अतएव, उन्होंने उस समय की लोकमाया को ही अपनी उक्तियों का माध्यम बनाया तथा

सबकी समक में आने योग्य कथनशैली का प्रयोग भी किया। देवसेन (लगभग सं० ६६०) जैसे जैन साधुओं ने अपने सहधर्मियों को सदाचार के उपदेश देकर उसके विविध अंगों के महत्व एवं उपयोगिता पर भी पूर्ण प्रकाश डाला था, और इस प्रकार वे एक बार फिर अपने धर्म का प्रचार पूर्ववत् करने की ओर अग्रसर हुए ये। किंतु, समय के अनुसार केवल उतनी ही बातें अपेद्धित नहीं थीं। हिंदू एवं वौद्ध धर्मों के अनुयायी अपने समझ वर्तमान रिथित की परीद्धा तथा उसके संशोधन की ओर भी प्रवृत्त हो चुके ये और सभी, किसी न किसी प्रकार के समन्वय के आधार पर, विगड़ती हुई दशा को संभाल लेना चाहते थे। फिर भी उनका अभिप्राय यह नहीं था कि हम दूसरे धर्मों द्वारा स्वीकृत मुख्य-मुख्य सिद्धांतों को भी अपना लें और इस प्रकार एक नवीन मत का प्रचार करें तथा उसे सर्वमान्य ठहरावें। वे लोग अन्य धर्मों की बुराइयों की ओर ही विशेष ध्यान देते रहे और उनके खंडन व समीद्धा द्वारा अपने अपने मतों के मुख्य सिद्धांतों को मुधारकों की भाँति प्रतिपादित करते रहे।

जैन साधु मुनिराम सिंह (लगभग विक्रम की ११वीं शताब्दी) एक ऐसे ही मुधारक थे, जिन्होंने प्रचलित पाखंडादि का धोर खंडन किया। सिदांतों की व्याख्या मात्र करते फिरनेवाले तर्कपटु पंडितों के विषय में उन्होंने कहा है कि 'ऐसे लोग बुद्धिमान कहलाते हुए भी मानों अन्न के कर्षों से रहित

पुत्राल का संग्रह किया करते हैं " श्रीर "क्या का परित्याग मुनिराम कर उसकी भूसी मात्र कूटा करते हैं रे"। "बहुत पढ़ने-सिंह लिखने से क्या लाम है। पंडितों को चाहिए कि वे शान के उस एक श्रीन-क्या को ही श्रापना लें, जो प्रवालित होने

१ 'पाइड दोहा,' ( कारंबा जैन सिरीज ३) दोहा ८४, पृष्ठ २७।

२. वही, दोहा = 4, पृष्ठ, २७।

पर पुराय व पाप दोनों को चारा-मात्र में ही जला देता है "। पड्दर्शनों के भमेलों में पड़कर मन की भ्रांति नहीं मिट सकती, एक देव के ६ मेद कर दिये, किंतु उससे मोच के निकट नहीं पहुँच सके। जैसे,

> 'छह दंससा घंघइ पडिय, मसाहसा फिट्टिय मंति। एक्कु देउ छहमेउ किउ, तेसासा मोक्खहं जन्ति॥१६६" २

इसी प्रकार िंद मुड़ाये हुए संन्यासियों को लच्य करके उन्होंने कहा है कि "हे मुंडी ! तुने सिर तो मुड़ाया, पर चित्त को नहीं मूंड सके। ज़िसने श्रपने चित्त का मुंडन कर डाला, उसने संसार का ही खंडन कर दिया"। जैसे,

'मुंडिय मुंडिय मुंडिया, सिर मुंडिउ चित्तुण मुंडिया। चितहं मुंडिशु जि कियउ, संसारहं खंडिशु तिं कियउ ॥१३५॥3

स्वयं जैन साधु भी एक तीर्थ से दूसरे तीर्थ तक स्नान करते फिरते थे, तथा पुराणादि का पाठ करना पुरायप्रद कार्य समझते थे। मुनिराम सिंह ने उन्हें भी समझाते हुए कहा है कि 'देवालयों में पाषाण है, तीर्थों में जल श्रीर सब पीथियों में काव्य भरा है। जो कुछ भी फूली-फली वस्तु दीखती है, वह सब इंन्धन हो जायगी। एक तीर्थ से दूसरे तीर्थ तक अभण करने बालों को कुछ भी फल नहीं होता। वे बाहर से शुद्ध हो गए, पर श्राभ्यन्तरिक दशा जीशी की तीसी ही रह गईं'' । जब,

'मंतुण तंतुण घेउणु घारणु, स्वि उच्छासह किन्जह कारणु। एमह परमसुक्खु मुख्य सुब्बह, एहि गलगल कासु स्व हच्चह॥ २०६॥ प

अर्थात् न मंत्र, न तंत्र, न ध्येय, न धारण, न उच्छ्वास को कारण किया जाता है, तभी मुनि परम सुख से सोता है। यह गड़बड़ किसी को भी नहीं कचता। मुनिराम सिंह को ये सारी वार्ते विडम्बना मात्र ही जान पड़ती है।

उनका फिर कहना है कि "विषय कषायं में जाते हुए मन को जिसने रोककर निरंजन में लगा रखा, उसी ने मोच के कारण का अनुभव किया;

१. 'पाइड दोहा ', ( कारंजा जैन सिरीज १ ) दोहा = ७, पुष्ठ २७।

२. वही, दोहा ११६, ५० ३५।

इ. 'पाडुंड दोहा', ( कारंजा जैन सिरीज ३ ) दोहा १३५, पृष्ठ ४१ ।

४. वही, दोहा १६१-२, पृष्ठ ४९।

<sup>4.</sup> वहीं दो० २०६, ५० ६३।

क्योंकि मोच का स्वरूप इतना ही मात्र है 37, तथा उनके पूर्ववर्ती जोगी इन्दु ने भी कहा है कि देवता देवालयों वा पाषाणों में अथवा चित्रादि में भी नहीं रहा करते, ज्ञानमय निरंजन तो अपने चित्त के

सिद्धांत व सम व शांत होने पर आप ही आप अनुभव में आ जाता साधना है। २३३ इन्द्रियों को विषयादि से निवृत्त करने के संबंध में इसी कारण मुनिराम सिंह ने भी कहा है कि दो रास्तों से

एक साथ जाना नहीं होता और न दोमुहीं सुई से कभी कंया ही सिला जा सकता है। दोनों वातें एक साथ संभव नहीं, हिन्द्रयसुख और मोच्न भी। 3'' उन्होंने ज्ञानमधी आत्मा को ही सब कुछ माना है और उसके अतिरिक्त अन्य बातों को 'परायउ भाउ' वा पराये भाव का नाम दिया है। उनका बार बार यही कहना है कि "गुद्ध स्वभाव का ध्यान करो। ''' इन मुनिक्रनों के अनुसार वही परमात्मा है। जोगी इन्दु ने इसीलिए कहा भी है कि "जिसके भीतर सारा संसार है और जो संसार के भीतर भी वर्तमान रहने पर संसार नहीं कहा जा सकता, वही परमात्मा है "'', तथा "जो परमत्मा है, वही 'अहं' है और जो 'अहं' का रूप है वही परमत्मा भी है, और योगी को विना तर्क नितक के केवल इतना ही जान लेने की आवश्यकता है। '' निर्मल आत्मस्वभाव ही, वास्तव में, श्रंतिम लच्च है। निर्मल एवं गुद्ध स्वरूप झानमय आत्मा जिसके हृदय में अनुभूत हो गया, वह त्रिभुवन में स्वतंत्र विचरण करता है और उसे किसी प्रकार के पापादि का भय नहीं है। उसे न तो किसी प्रकार के विधि-निषेध की आवश्यकता रहती है और न उसे किसी प्रकार की उपासना ही करनी पड़ती है। जैसा मुनिराम सिंह ने कहा है—

मगु मिलियउ परमेसर हो परमेसर जिमग्रस्स । विशिग्यवि समरिस हुइ रहिय, पुण्य चडावउ कस्स ॥ ४६॥ "

श्चतएव, इन लोगों की साधना का श्चंतिम स्वरूप यही जान पड़ता है कि

१. 'पाहुड दोहा', (कारंजा जैन सिरीज ) दो० ६२, पृष्ठ २१।

२. 'परमारम प्रकाश,' पथ १२३, प्० १२४ ( रामचन्द्र जैनशास्त्रमाला, वंबई )

३. 'पाहुड दोहा,' दोश २१३, पृष्ठ ६४।

४. 'पाहुड दोहा,' दोहा २१३, ५० ६४।

परमात्म प्रकाश' पद्य ४१, ५० ४५ (रामचन्द्र जनैशास्त्रमाला, दंबई)

द. वहीं, 'योगसार' पच २२, पृ० ३७५।

७. 'पाइड दोहा,' दोहा ४९, ५० १६।

"विषय-मुखों का पूरा उपमोग करते हुए भी उनकी धारणा नहीं बननी चाहिए, और इसी प्रकार शाश्वत मुख का लाभ शीव से शीव उठाया जा सकता है।" इन मुनियों ने इसी प्रकार अपने मूल सदाचार-प्रधान धर्म का ही उपदेश दिया है।

बौद सिदों व जैन मुनियों के साधना-परक सिदान्त इस प्रकार अपनेअपने मूल धर्मों के पुनरुदार की दृष्टि से ही निश्चित किये गये थे और वे
कमशः सद्व्यवहार व सदाचार के परिपोपक थे। पहले का श्रांतिम ध्येय यदि
चित्त-शुद्धि द्वारा सहजावस्था की उपलब्धि कर अपने को विश्व-कल्याण के
मावों में मगन कर देना था, तो दूसरे का उसी प्रकार ज्ञानउपसंहार द्वारा शुद्ध स्वभाव की पूर्ण अनुभूति प्राप्त कर उसके
आधार पर अपने को परमात्मा की कोटि तक पहुँचा देना
था। दोनों की प्रगति विविध परिस्थितियों के प्रभाव के कारण बहुधा बक
मार्गों से होती हुई गई और तदनुसार उनमें समय-समय पर भिन्न-भिन्न बातों

मार्गों से होती हुई गई और तदनुषार उनमें समय-समय पर भिन्न-भिन्न बातों का समावेश भी होता गया। किंतु, विक्रम की द्वी से ११वीं शताब्दी तक उनके प्रमुख सुधारकों ने उनके प्राचीन भावों को पुनक्उजीवित करने के प्रयत्न किये। यह युग ऐसी चेष्टाओं के लिए प्रसिद्ध था और जैसा ऊपर कहा जा चुका है, वैदिक-धर्म के स्वामी शंकराचार्य जैसे सुधारक भी अपने-अपने ढंग से इस प्रकार के ही कार्यों में व्यस्त रह चुके थे। परन्तु वे अपने प्राचीन धर्म-अंथों का प्रधान आश्रय लेकर चलते थे और ईश्वरवादी होने के कारण उनकी साधना में भिक्त का भी अंश पर्याप्त मात्रा में रहता था। इसके विपरीत बौद्ध व जैन सुधारक निरीश्वरवादी थे और उन्हें किसी प्राचीन धर्म-अथ का आधार भी स्वीकार नहीं करना था। ये ज्ञान व योग को महत्त्व अवश्य देते थे। इन दिनों इन तीनों का प्राय: समकालीन एक चौथा आन्दोलन भी चल रहा था जो बहुत कुछ बौद्धों का अनुसरण करता हुआ मी ईश्वरवादी था और उसका नाम 'नाथयोगी-सम्प्रदाय' था।

## (४) नाथयोगी-सम्प्रवाय

योगियों की परम्परा बहुत प्राचीन काल से चली छाती है और योग-साधना का अस्तित्व किसी न किसी रूप में लगभग वैदिक युग से ही मान लिया जा सकता है। उस काल के बात्य लोगों के विषय में कहा गया है

१. 'पाहुड दोहा,' दोहा ४, पृ० २।

कि उनमें से कई एक रुद्र की उपासना करते ये तथा प्राशायाम को भी बहुत महत्त्व देते थे । उनके ध्यान की साधना वर्तमान योगाम्यास से वहत कुछ मिलती-जुलती थी । उसमें राजयोग के प्रारंभिक रूप का योगी-परम्परा भी श्राभास मिलता है। श्रपने शरीर के विभिन्न श्रंगों पर प्रभुत्व जमाकर उनपर प्राप्त विजय द्वारा प्राकृतिक शक्तियों को भी वश में लाना उस समय सेमव समका जाता था। तदनुसार इम उस काल के साधकों में से बहुतों को भिन्न-भिन्न प्रकार की तपश्चर्यां में निस्त पाते हैं। तप के द्वारा उस समय एक अलौकिक शक्ति का पादर्भाव होना समझा जाता या और उसकी कियाओं में निहित सुजन-शक्ति तक की कल्पना हमें ऋग्वेद के एक मंत्र र में लिखत होती है। उपनिषदों में से तो कई एक ऐसे हैं जिनमें योगाभ्यास के महत्त्व के श्रतिरिक्त उसका सांगोर्थांग किया गया विवरण तक पाया जाता है 3। गौतम बुद्ध के समय तक इमें इस प्रकार की साधनाध्यों के प्रेमी बहुत बड़ी संख्या में मिलने लगते हैं और पहले पहल वस्तुत: योग-मार्ग का ही अनुसरण करने की ओर वे तथा तीर्थेकर महाबीर स्वामी भी प्रवृत्त होते हुए पाये जाते हैं। महाबीर स्वामी की प्रवृत्ति तो वत एवं तपश्चर्या की स्रोर कंदाचित उनके स्रंतिम समय तक दीख पहती है। इसके सिवाय प्रसिद्ध है कि विख्यात यूनानी वीर सिकंदर ने सं० २६६ वि॰ पु॰ के लगभग पश्मित्तर भारत के किसी योगी से भेंट की थी श्रीर वैसे ही किसी एक को वह अपने साथ भी ले गया था। इसी प्रकार महर्षि पतं जलि के समय ( वि॰ पु॰ दूसरी शताब्दी के लगभग ) योग-विद्या की प्रधानता पायी जाती है और इस विषय को लेकर वे प्रसिद्ध 'योगसत्री' को रचना कर डालते हैं जिनमें इसकी साधना एवं दार्शनिक रहस्यों का भी विवेचन सुज्यवस्थित ढंग से किया गया दिखलायी पहता है तथा जो योग-दशन वा योग-शास्त्र का एक प्रामाणिक ग्रंथ वन जाता है।

(कां मंं १०, स्० १२९)

श्री० डब्ल्यू० त्रिय्स: 'गोरखनाथ पे'ड दि कनफटा योगीव'
 (रेलिजस लाइफ आफ इंडिया सिरीज १९३८, पू० २१२-३)।

२. 'तम श्रासीत्तमसा गृहमधे प्रकेत सतिलं सर्वमा इदम्। तुञ्झवेनाम्बिपिहितं यदासीत्तपसस्तनमिहमा वायतैकम्॥ ३॥

३. 'योगोपनिषद' (संग्रह ) ए० महादेव शास्त्री सम्पादित, (श्रहयार लाइमेरी ), मदास ।

'ऋग्वेद' के उल्लिखित मंत्र से कुछ और आगे हमें केशी वा मुनि लोगों के जो वर्णन मिलते हैं, उनसे तपस्वियों वा वतशील साधकों के श्चाचरण एवं वेशभूषा के संबंध में इमें बहुत कुछ पता चलता है श्चीर उनके आधार पर अनुमान होने लगता है कि ऐसे लोग कदाचित् शिवोपासक भी रहे होंगे तथा उनमें और आधुनिक काल के योगियों में शीव एवं योगी कोई बहुत बड़ा छातर न रहा होगा । वे लोग उस काल में लम्बे लम्बे बाल वा जटा धारण करते थे, धुनी रमाते थे, किसी विष तुल्य वस्तु को खाया करते थे, मटमैल पीले वस्त्र लपेटने थे श्रपनी साधना द्वारा इवा में ऊपर उठ जाते थे व हदवत् रहा करते थे। सिंध-प्रदेश की उपत्यका में उपलब्ध कतिपय ध्वंसावशेषों से तो कुछ विद्वानों ने यहाँ तक निष्कर्ष निकाला है कि योग-विद्या एवं शैव सम्प्रदाय का श्चास्तित्व वैदिक युग के पहले भी रहा होगा श्रीर इन दोनों के बीच कुछ न कुछ संबंध भी अवश्य रहा होगा। योग-शास्त्र के विद्वान् उसका प्रवर्षक भगवान् शिव को ही माना करते हैं और इसी कारण उन्हें एक नाम 'योगीश्वर' का भी दिया जाता है तथा शिव की अनेक मूर्तियों में उन्हें बोगासन पर बैठे हुए वा समाधिस्य के रूप में भी दिखलाया जाता है। शैवों में पाशुपत सम्पदाय के अनुयायी भरम-स्नान के साथ-साथ योगाम्यास को भी अत्यन्त आवश्यक समकते हैं और यह वात उनके कुछ अन्य सम्प्रदायों में भी प्रायः उसी प्रकार देखी जाती है। इसके सिवाय योग शास्त्र के अनेक उपलब्ध ग्रंथों की रचना शिव-पार्वती के संवादों के रूप में की गयी मिलती है।

नाथयोगी-सम्प्रदाय के भी स्त्रादि प्रवर्त्तक 'आदिनाय' शिव ही कहे जाते हैं । प्रसिद्ध मराठी किव श्री ज्ञानेश्वर ने अपनी गीता की टीका में कहा है कि '' चीर-समुद्र के तीर पर देवी पार्वतीजी के कानों में जिस ज्ञान का उपदेश श्री शकरजी ने किया, वह उस समय चीर-समुद्र में रहनेवाले एक मत्स्य के पेट में गुप्त रूप से बास करनेवाले मत्स्येन्द्र नाथ शैव-प्रभाव को प्राप्त हुआ । इन्हीं के संचार में समश्टंग पर्वत पर हाथ-पर टूटे हुए चौरंगी नाथ, मत्स्येन्द्र नाथ के दर्शनों से चंगे हो गए । विषयोपभोग की जहाँ गंध भी नहीं पहुँच सकती, ऐसी

१. 'ऋग्वेद' मं० १०, सक्त १३६।

अविचल समाधि लगाने की योग-विद्या मस्त्येन्द्र नाथ ने गृह गोरखनाथ की दी। इस प्रकार गुरु गोरखनाय, योग कमलिनी सर तथा विषय विध्वंसक एक वीर यनकर योगीश्वर पद पर श्रमिषिक्त हए" । उन्होंने इसी प्रकार श्रागे चलकर गोरखनाथ का शिष्य गैनी नाथ को, गैनी नाथ का शिष्य अपने भाई निवृत्ति नाथ को, तथा निवृत्ति नाथ का शिष्य अपने को बतलाया, श्रीर ज्ञानेश्वर के श्रानन्तर उनके वारकरी सम्प्रदाय की परम्परा चलती है। परंत नाथयोगी-सम्प्रदाय के म्रादि प्रवर्त्तक म्रादिनाय को कुछ लोग प्रसिद्ध जालन्थर नाथ मानते हैं, और उसी के अनुसार सिद्धों की गुरू-परम्परा भी ठहराते हुए दीख पड़ते हैं रे। उधर महाराष्ट्र में प्रचलित परम्परा के द्याधार पर जालन्धर नाथ मत्स्थेन्द्र नाथ के गढ-भाई सिद्ध होते हैं: क्योंकि उनके विषय में कहा गया है कि "महादेव और पार्वती विमान पर बैठे चीर सागर की श्रोर विहार कर रहे थे। नीचे एक बालक को तैरते हुए देखा । पार्वती ने उसे उठाकर विमान में बैठा लिया श्रीर शंकर ने उस पर अनुप्रह किया । यही महेशानुग्रहीत सिद्ध पुरुष आगे जालन्धर नाथ के नाम से प्रसिद्ध हए" 3। जो हो, सिद्धों एवं नाथों की परम्पराद्यों का विवेचन ऐतिहासिक प्रमाणों के आधार पर अभी तक नहीं हो पाया, जिस कारण इस विषय में कोई अंतिम निर्णय नहीं दिया जा सकता। फिर भी, इतना मान लेना सत्य से अधिक दर नहीं कहा जा सकता कि नाथयोगी-सम्प्रदाय योगमार्गी साधको का एक समदाय है जिस पर बौद्ध धर्म एवं शैव सम्प्रदाय का प्रभाव स्पष्ट रूप में लिखत होता है।

नाथयोगी-सम्प्रदाय के प्रारंभिक इतिहास का कुछ पता नहीं चलता । बहुतों की धारणा है कि इसके मूल-प्रवर्षक गुढ़ गोरखनाथ थे, जिन्होंने सर्वप्रथम कनफटा योगियों की परम्परा चलाई यी श्रीर इठयोग की साधना को प्रचलित किया था । परंतु विकम की प्रवी शताब्दी में रची गई

वाण भट्ट को पुस्तक 'कादम्बरी' तथा उसके भी पहले की इतिहास स्वना 'मैत्रेथी उपनिषद्' में कनफटा-जैसे योगियों के उल्लेख नहीं मिलते हैं श्रीर हठयोग के संबंध में भी एक

१. 'श्री शानेश्वरी', अध्याय ८, श्रोवी १७५० - ४।

२. 'गंगा' ( पुरातत्वांक ) सं० १९८९, पृष्ठ २२० ।

३. ल० रा० पांगारकर 'श्री शानेदवर चरित्र ' (हिन्दी अनुवाद ) गीता प्रेस, गोरखपुर, पु० ६७।

४, टा॰ मोइनसिंह: भीरखनाथ पेंड मिडीवल मिस्टिसिज्म', पु॰ १५।

जनश्रुति है कि उसका सर्वप्रथम प्रचार करनेवाले मार्करहेय ऋषि ये जिनका हमें पौराणिक परिचय मात्र मिलता है तथा गुरु गोरखनाथ से संभवतः कहीं प्राचीन कुछ प्रंथों में भी हठयोग की कतिपय कियायों की चर्चा की गई मिलती है। इसके अतिरिक्त हठयोग से अभिप्राय यदि हठपूर्वक, वा बल-प्रयोग द्वारा की गई किसी योग-साधना से है, तो वह वस्तुतः गुरु गोरखनाथ की नहीं हो सकती। गुरु गोरखनाथ का अधिक ध्यान काया-शोधन की ओर ही था, जो कतिपय आसनों व एक संयत जीवन का भी परिशाम हो सकता है और इनकी योग-साधना की प्रशाली में भी अधिकतर उन्हीं बातों का समावेश था जो सहजयोग में पायी जाती है तथा जिनके कारण उसे शुद्ध हठयोग कहना वास्तविकता के नितान्त विरुद्ध जाना कहा जा सकता है। गुरु गोरखनाथ द्वारा निर्दिष्ट योग-साधना के अन्तर्गत वीज-रूप में प्रायः वे ही बातें प्रधानतः दीख पड़ती हैं जिनका प्रचार आगे चलकर कवीर साहब आदि संतों ने भी किया था।

गुढ गोरखनाय योगी-सम्प्रदाय के सर्वप्रधान नेता ये और वास्तव में इसे संगठित करने एवं सुव्यवस्थित रूप दे ने में सबसे अधिक हाथ इन्हीं का था। इसके लिए इन्होंने आसाम से लेकर पेशावर से भी आगे तक पूर्व-पश्चिम तथा कश्मीर व नेपाल से लेकर महाराष्ट्र तक उत्तर-दिक्षण की लम्बी यात्रार्थे की, कई स्थानों पर इसके केन्द्र स्थापित किये

गोरखनाथ श्रीर वहाँ अपने योग्य शिष्यों को प्रचार के लिए नियुक्त व किया। तदनुसार प्रसिद्ध है कि इनके प्रयत्नों वा प्रभावों नाथ-परम्परा के कारस इसकी अनेक भिन्न-भिन्न शाखाएँ चल निकलीं, जिनमें से कम से कम १२ आज भी अधिक प्रसिद्ध है।

इन प्रधान १२ शाखाओं में से (१) 'सत्यनाथ-पंथ' का मुख्य स्थान उड़ीसा प्रदेश का पाताल भुवनेश्वर है और इसके प्रवर्षक सत्यनाथ माने जाते हैं, (२) 'धर्मनाथ-पंथ' धर्मनाथ का चलाया हुआ कहा जाता है और इसका प्रधान केन्द्र कच्छ प्रदेश का यिनोधर स्थान माना जाता है, (३) 'कपिलानी-पंथ' का मुख्य स्थान गंगासागर के निकट दमदमा वा गोरखवंशी है, (४) 'रामनाथ-पंथ' के प्रवर्षक संतोषनाथ माने जाते हैं और इसका मुख्य स्थान गोरखपुर समक्ता जाता है तथा इसका संबंध दिल्ली से भी बतलाया जाता है, (५) 'लदमखनाथ-पंथ वा 'नाटेश्वर' 'का मुख्य स्थान केलम जिले के अन्तर्गत गोरखटिला नामक स्थान है और इसके मूल प्रवर्षक कोई लद्मखनाथ माने जाते हैं, (६) 'बैराग-पंथ' के प्रथम प्रचारक मर्जु इरि समक्ते जाते हैं और इसका

केन्द्र राताबुंगा स्थान है, जो पुष्कर चेत्र से ६ मील पश्चिम की श्रोर श्रवस्थित है, (७) 'माननाथी-पंथ' संमवतः 'पावनाथ-पंथ' भी कहा जाता है श्रीर इसका मुख्य स्थान जोधपुर का महा मंदिर है, (८) 'श्राई पंथ' की मुख्य प्रचारिका विमला देवी मानी जाती हैं तथा इसका केन्द्र दिनाजपुर जिले का गोरच्चकुंई स्थान है। इस पंथ का संबंध धोड़ाबोली से भी समक्ता जाता है, (६) 'गंगानाथ-पंथ' के प्रवत्तंक गंगानाथ माने जाते हैं श्रीर इसका प्रधान केन्द्र गुरुदासपुर जिले का जथवार स्थान है, (१०) 'ध्वजनाय-पंथ' का प्रधान केन्द्र संभवत: श्रम्बाला में वर्तमान है श्रीर इसके मुख्य प्रवर्त्तक ध्वजाधारी हनुमान बतलाये जाते हैं, (११) 'पागल- 'ध' के प्रवर्त्तक चौरंगी नाथ माने जाते हैं श्रीर इसका मुख्य केन्द्र बोहर स्थान है, जो इन्द्रप्रस्थ—प्राचीन दिल्ली—से ६५ मील पश्चिम की श्रोर वर्तमान है, (१२) 'रावल' वा 'नागनाथ-पंथ' में श्रधिकतर मुस्लमान योगी ही पाये जाते हैं श्रीर इसका प्रचान केन्द्र रावलिंडी है। इनके सिवाय दरियानाथ, कन्यडनाथ श्रादि के नामों से भी कई शाखाएँ प्रचलित हैं।

उपर्युक्त १२ शालाओं के अतिरिक्त नवनाथों की भी चर्चा की जाती है, जो ८४ सिद्धों की भाँति अधिक प्रसिद्ध है तथा प्रतिष्ठा के अधिकारी माने जा सकते हैं। किंद्र भिन्न-भिन्न तालिकाओं में इनके वही नाम नहीं दीख पढ़ते और न यही जान पड़ता है कि उक्त नाम चुने जाने का आधार कीन-

सी बात हो सकती है। 'नाथों की परम्परा' में अनेक नाम मुख्य ऐसे मिलते हैं जो प्रसिद्ध नाथ-पंथियों के हैं, किंतु जो नाथ-पंथी किसी कारणवश विशेषणों की भाँति प्रयुक्त हुए हैं। ऐसे नामों में उदाहरणस्वरूप 'चौरंगीनाथ', 'विचारनाथ',

'वैरागनाथ' आदि हैं जो क्रमश: पूरन मगत, भच्च हिर, गोपीचन्द आदि के लिए प्रयुक्त होते हैं। ऐसे नाथों के संबंध में अनेक रहस्यमधी कथाएँ भी प्रचलित हैं जिनमें उनके चिरत्रों के विवरण अलौकिक शक्ति व चमत्कारों के प्रदर्शन-मात्र से जान पड़ते हैं। इस सम्प्रदाय के कई नाथों की रचनाएँ भी उपलब्ध हैं जो भिन्न-शिन्न संग्रहों के अन्तर्गत अभी तक अप्रकाशित रूप में पड़ी हुई है। केवल गुक गोरखनाथ की कुछ बानियों का प्रकाशन अब तक हुआ है ' और शेष नाथों में से चपटी नाथ के कितपय 'सलोक' व 'सपाया' तथा गोपीचंद वा वैरागनाथ की एक 'गाया' अभी तक प्रकाशित रूप में देखने

१. 'गोरखवानी' (हिन्दी-साहित्य-सम्मेलन, प्रयाग )।

को मिली हैं 1। इसके सिवाय जालन्घर नाय, घोड़ाचोली, चौरंगीनाय, खुणकर नाय, बाला नाय, देवल नाय, घूँघली मल, गरीव नाय, पृथ्वी नाथ व हाजी रतन नाय खादि की भी एक-खाब फुटकर रचनाएँ कहीं न कहीं खुपी हुई मिलती हैं, जिनसे इनके सिद्धांत एवं साधना-विषयक बातों पर कुछ प्रकाश पड़ता है। गोरखनाय, मत्स्येन्द्र नाय जैसे नायों की कुछ संस्कृत रचनाएँ भी प्रकाशित हो चुकी हैं।

गुरु गोरखनाथ के आविर्भाव का समय भिन्न-भिन्न विद्वानों के अनुसार ईसा की ७वीं शताब्दी से लेकर उसकी १२वीं शताब्दी तक अनुमान किया गया है। इसी काल में बौद धर्म का हास एवं शैव-सम्प्रदाय का पुनरुद्धार भारतवर्ष में हुआ। था और ऐसा ही समय उनके विविध कार्यों के लिए

उपयुक्त भी हो सकता था। फिर भी इतना लम्बा समय
गोरस्वनाथ उनके जीवन-काल के लिए कभी संभव नहीं कहला सकता।
का उनके पूर्व वर्तमान रहनेवाले सरहपा आदि कतिपय सिढी
समय का जीवन-काल इंसा की द्वी तथा हवीं शताब्दियों
तक जाता हुआ प्रतीत होता है तथा ११वीं व १२वीं

शताब्दी का समय गुरु गोरखनाथ के भिन्न भिन्न शिष्यों व अनुयायियों का आविमांव-काल सममा जाता है। अतएव, इनके जीवन-काल के लिए ईसा की १०वीं शताब्दी, अथवा अधिक से अधिक ११वीं के प्रारंभिक भाग में अर्थात् विक्रम की ११वीं शताब्दी में ही कोई समय निश्चित करना उचित कहा जा सकता है। 2

गुढ गोरलनाथ के जन्म स्थान के विषय में भी बड़ा मतमेद है श्रीर भिन्न-भिन्न परम्परानुसार इन्हें पश्चिम की श्रीर पेशावर अथवा जालन्घर से लेकर पूर्व की श्रीर बंगाल के वाकरगंज जिले तथा दिल्या की श्रीर गोदावरी नदी के निकटवर्ती चन्द्रगिरि नगर तक में उत्पन्न हुआ समका जाता है। फिर भी, इस समय उपलब्ध प्रमाशों के आधार जीवन-चृत्त पर केवल इतना ही मान लेना अधिक समीचीन जान पहता है कि इनका जन्म संभवतः पश्चिमी भारत वा पंजाब

१. डा० मोहन सिंह: भारखनाथ ऐंड मिडीबल हिन्दू मिस्टिसिब्स' ए० २०-३१।

२. हाँ, यदि इनके समकालीन मत्स्वेन्द्रनाथ की, 'मच्छन्द विमुः' (तंत्रालोक, भा० १ पृ० २५) के रूप में, स्तुति करनेवाले अभिनव ग्रुप्त (११वीं शतान्दी) का भी विचार किया जाय, तो ये इसते कुछ पहले के भी समभे जा सकते हैं।

मीत के ही किसी स्थान में हुआ था और इनका कार्य-चेत्र नैपाल, उत्तरी भारत, ब्रासाम तथा महाराष्ट्र एवं सिंघ तक फैला हुन्ना था। उक्त सामग्रियो के ही आधार पर इनके विषय में यह भी अनुमान किया जाता है कि इनका जीवन पूर्ण ब्रह्मचर्यमय था। इनका श्रीर संदर, संगठित व वाल रूप रहा श्रीर ये श्रपनी युवा श्रवस्था से ही वैशाय की भावना से प्रभावित ये। इन्होंने दूर-दूर तक देशाटन करके सत्संग व साधना की थी तथा अपने सम्प्रदाय के मंतव्यानुसार आध्यात्मिक साधना का प्रचार करते हुए गुरू-पाकि, अनुशासन, सेवा-भाव एवं सरल सात्विक तथा संयमशील जीवन के उपदेश दिये थे। फलतः इनके उपदिष्ट मत का प्रभाव भारत के बाहर श्रफगानिस्तान, बलुचिस्तान, धीलोन तथा पेनांग तक कमशः फैनता गया और इनके अनुयायियों में विभिन्न जाति व धर्म के अनेक व्यक्ति सम्मिलित होते रहे और समय पाकर इनके नाम पीराणिक गाथाओं में प्राचीन अवतारों व महापुरुषों की भाँति स्थान पाने लगे। फिर तो इनके विषय में यहाँ तक कहा जाने लगा कि ये अमर हैं तथा सतयुग में पेशावर, त्रेतायुग में गोरखपुर, द्वापर में हुरमुज एवं कलियुग में गोरखमंडी में इन्होंने अवतार धारण किया था।

नाययोगी-सम्प्रदाय के संगठन का कोई प्रारंभिक इतिहास उपलब्ध न होने से पता नहीं चलता कि उक्त नायों की शालाओं में किसी प्रकार का सिद्धांतगत वा साधना-संबंधों मतमेद भी या वा नहीं, अथवा कौन-सी शाला किस काल वा परिस्थिति में स्थापित की गई थी। गुरु गोरखनाय के प्रभावों

द्वारा उनका स्थापित किया जाना भी संभवतः श्रनुमान वैदान्त व पर ही श्राश्रित है। गुरु गोरखनाथ के दार्शनिक सिद्धांत योगशास्त्र वेदान्त-परक जान पड़ते हैं श्रीर इनकी योग-संबंधी रचनाश्री के श्रन्तर्गत भी श्रद्धैत सिद्धांत का ही प्रतिपादन लच्चित होता

है। परंतु मोच प्राप्ति के साधन-मेद द्वारा वेदान्त निर्दिष्ट साधना एवं-नाथ पंथ की साधना में महान अंतर है। वेदान्त का ज्ञान मार्ग तत्व विचार को सर्वोच्च स्थान देता है तथा नित्यानित्य विवेक, वैराग्य एवं ब्रह्म-स्वरूप में समाहित होने की एकान्तिक चेष्टा को ही सब कुछ सममता है; किंतु योग-दर्शन को केवल विचार वा आत्म-चिन्तन पर ही आश्रित रहना पर्याप्त नहीं जान

१. बी॰ डब्ल्यू॰ ब्रिम्स : 'गोरखनाथ ऐंड दि कनफटा योगीन' ( रेलिवस लाइफ आफ 'डिया सिरीज ), ५० २२८ ।

पड़ता। उसका यह भी कहना है कि जब तक शरीर तथा उसकी इन्द्रियाँ अपने वश में नहीं लायी जाती, प्राणों के नियमन पर पूर्णाधिकार नहीं प्राप्त होता तथा अपनी चित्त-वृत्तियाँ निरुद्ध नहीं हो जाती, तब तक वह निर्मल व निरतरंग आत्मतत्व हमारे अन्तःकरण में स्पष्टतः प्रतिबिम्बत नहीं हो सकता। शानियों की धारणा है कि इन्द्रिय वा मन की चंचलता के मूल में अज्ञान-जनित वासना रहा करती है जिसे हम अवण, मनन व निदिध्यासन द्वारा दूर कर सकते हैं, परंतु योगियों के अनुसार इस बात को विना पूर्ण समाधि की रियति प्राप्त किये, असम्भव नहीं तो अत्यन्त दुष्कर अवश्य मानना पड़ेगा। योग-साधना का मुख्य ध्येय किसी प्रकार चित्त-वृत्तियों की बहिमुंखता व बहुमुखता को अन्तमुंखता व एकमुखता में परिणत करना है जिसके द्वारा साधक के सभी भाव, ज्ञान एवं कर्म एक आत्मतत्व की ओर ही केन्द्रीभूत हो जायँ, तथा उसके जीवन में साम्य एवं शान्ति आत्रा जाय और वह पूर्ण आत्मिनष्ट भी हो जाय। इस प्रकार 'योग की अत्येक किया प्रत्यन्त प्रमाणों पर आश्रित है, किंतु ज्ञानी-गण वस्तुत: शास्त्रीय वाक्यों के विनिश्चय में ही आत्था रखा करते हैं।"

गुर गोरखनाथ का कहना है कि "शरीर के नवीं द्वारों को बंद करके वायु के आने-जाने का मार्ग यदि अवरुद्ध कर लिया जाय, तो उसका व्यापार ६४ सन्धियों में होने लगेगा। इससे निश्चय ही कायाकल्प होगा और साधक एक ऐसे सिद्ध में परिखत हो जायगा जिसकी छाया नहीं पड़ती।" इसके

हठयोग

सिवाय, "साधना के द्वारा ब्रह्मरं प्रतक पहुँच जाने पर अनाहत नाद सुनाई पड़ता है जो समस्त सार तत्वों का भी सार है और गंभीर से गंभीर है। इससे ब्रह्मानुभूति की स्थिति उपलब्ध होती है जिसे स्वसंवेद्य होने के कारण कोई

शब्दों द्वारा व्यक्त नहीं कर सकता । तभी प्रतीत होने लगता है कि उसके अतिरिक्त सारा बाद-विवाद कूठा है।"3 श्रतएव, वे बतलाते हैं कि "यदि

१. प्रत्यचहेतवो योगाः, सांस्थाः शास्त्र विनिदचयाः । 'महाभारत' ।

२. 'अवध् नवधाटी रोकिलै बाट, बाई बिल्जै चौसिठि हाट। काया पलटे अविचल विध, छाया विवरजित निप्जै सिक्ष॥' ५०॥ 'गोरसवानी' (हिन्दी-साहित्य-सम्मेलन, प्रयाग ) पृश्ठ १९।

३. 'सारमसार' गहर गंभीरं गगन उळ्ळालया नादं। मानिक पाया फेरि छुकाया फूठा बाद विवादं॥' १२॥ 'गोरखवानी' पृ० ५।

तुम्हें मेरे वचनों में पूरी श्रास्था हो जाय श्रीर तुम उसके श्रनुसार कर देखो, तो पता चलेगा कि विना खंमे के श्राधार पर स्थित श्राकाश में तेल व बत्ती के विना श्रान का प्रकाश हो गया श्रीर तुम सदा उसके उजाले में विचरण कर रहे हो।'' इसी कारण ये प्राणायाम की साधना को पूरा महत्त्व देते हैं श्रीर बतलाते हैं कि उनमनी जोग इस प्रकार श्वासोच्छ्वास के इस 'मञ्ज्य' द्वारा ही सिद्ध होता है । इसलिए पंडितों को चाहिए कि कोरे श्रध्ययन में ही लीन न रहकर उक्त सारी बातों को श्रपनी करणी द्वारा प्रत्यच्च भी कर ले। इसी प्रकार ये यह भी कहते हैं कि उक्त युक्तियों द्वारा शब्द को प्राप्त कर लेने पर परमात्मा श्रात्मा में वैसे ही दीखने लगता है, जैसे जल में चन्द्रमा प्रतिविम्बत होता है श्रीर शरीर की श्रुद्धि होकर श्रमरत्व भी मिल जाता है। इन्होंने काया-शोधन, मनोमारण, 'यत जीवन-यापन श्रादि पर विशेष रूप से जोर दिया है श्रीर कहा है कि इन साधनाश्रों की श्रोर ध्यान देना परमावश्यक है।

गुढ गोरखनाथ ने अपने एक पद में मृगया के रूपक द्वारा मनोमारण किया को बड़े मुन्दर ढंग से समकाया है। ये कहते हैं कि ''इस साढ़े तीन हाथ के पर्वत वा शरीर में माया-रूपी बेल मले प्रकार से फूली-फली हुई है, इसमें (मुक्ति रूपी) मुकाफल भी लगते हैं और इसी के विस्तार में सारी स्विट का भी अस्तित्व है। फिर भी इस बेल की कोई जड़ मनोमारण नहीं है (अर्थात् माया निर्मूल वा मिध्या है) और वह ऊपर तक फैलकर गोस्थान वा ब्रह्मानुमृति के स्थल पर

श्रावरण डाले हुए है। इस बेल का लोभी मृग (श्रयांत मन) इसमें सदा विचरण किया करता है श्रीर उसे मारने के लिए ऐसा भील (श्रयांत श्रातमा) प्रवृत्त होता है जिसके न तो हाथ हैं, न पैर हैं श्रीर न दाँत हैं तथा जिसके पास मृगों को मोहित करने के लिए कोई सुरीले सुर के बाजे वा मारने के लिए हाथ में तीर-धनुष भी नहीं हैं। ऐसी स्थित में रहता हुआ भी वह शिकारी श्रचूक निशाना मार देता है श्रीर विना किसी बाह्य साधन के यह उसे बेचकर श्रपने हाथ कर लेता है। श्रपने स्थान पर लाये गये उक्त मृग को जब शिकारी देखने लगता है, तब पता चलता है कि वास्तव में उसके

१. 'शंभ विद्या गगन रचीलै तेल विद्या वाती। गुरु गोरख के वचन पतिश्राया तब बौस नहीं तहाँ राती॥,'२०४॥ गोरखवानी, पृ० ६८।

चरगा, सींग अथवा पुच्छ आदि कुछ भी नहीं है। गुरु गोरखनाथ का कहना है कि यही मृतक मृग वह अवधृत वा योगी है जिसके रहस्य को हुदयंगम कर लेनेवाले को पूर्ण ज्ञान हो जाता है।" इसी प्रकार इन्होंने अजपा जाप द्वारा चंचल मन को स्थिर कर ब्रह्मरंघ्र महारस वा योगामृत उपलब्ध करने की विधि को भी सुनारी का रूपक दिया है श्रीर बतलाया है कि इस प्रकार अपनी श्वास-किया की घोंकनी के सहारे ही रस जमा कर उक्त कार्य संपन्न किया जा सकता है। दे

मनोमारण की त्रोर बौद्ध सिद्धों ने भी पूरा ध्यान दिया या त्रौर मुसुकुपा ने तो उक्त रूपक द्वारा प्रायः उन्हीं शब्दों में उसका वर्णन भी किया है। किन्तु गुरु गोरखनाथ की साधना की विशेषता उनके उक्त त्रजपा जाप तथा उसके साथ बद्धाश्चान को भी महत्त्व देने में है। ये अन्यत्र कहते हैं कि "इस प्रकार मन लगाकर जाप जपो कि 'सोइं-सोइं' का उपयोग

श्चात्म-चिंतन वाणी के विना भी होने लगे। हद श्चासन पर बैठकर ध्यान करो श्चीर रात-दिन ब्रह्मशान का चिन्तन किया करो। "

यह ब्रह्मज्ञान आत्म-विचार है जिसे उक्त साधना के साथ निरंतर चलना चाहिए। आत्मा को ये सर्वत्र व्यापक सम्मते हैं और उसके अतिरिक्त इन्हें अन्य कोई भी वस्तु लिख्त नहीं होती, जिसकी ओर इनका ध्यान आकृष्ट हो सके। इनके अनुसार "आत्मा ही मछली। है, वही जाल है, वही धीवर है और वही काल भी है। वह स्वयं मारता और स्वयं खाता है। वही माया के रूप में अनेक बन्धन डालता है और वही जीवन बनकर उसमें पड़ भी जाता है। उसके बाहर कोई तीथ नहीं, जहाँ स्नान किया जाय और न कोई देवता है, जिसका पूजन किया जाय। वह अलख व अभेद है, किंतु जो कुछ भी है, वही है।" इनके सारे उपदेशों का साराश यही जान पड़ता है कि "दशम द्वार अथवा ब्रह्मरंभ में सदा ध्यान केन्द्रित रखो, निराकार

१. 'गोरख-बानी (हिन्दी-साहित्य-सम्मेल.न, प्रयाग ) पृष्ठ ११=:१२०, पद २६।

२. वही, पृष्ठ ९१:९२, पद ६।

३. चर्या पृष्ठ ५-६ ( डा॰ सुकुमार सेन-संपादित 'बोल्ड बंगाली टेक्स्ट्स' कलकत्ता १९४८)।

४. गोरख-बानी ( हिन्दी-साहित्य-सम्मेलन, प्रवाग ) पद ३०, पृष्ठ १२४।

५. भारख-बानी ( बिन्दी-साहित्य-सम्मेलन, प्रवाग ) पद ४१, पृष्ठ १३५:१३६।

पद का सेवन करो, श्रजपा जाप जपो श्रीर श्रात्मतत्व पर विचार करो। इससे सभी प्रकार की व्याधियाँ दूर हो जायँगी तथा पुराय वा पान किसी से संसर्ग नहीं रह जायगा। निरंतर एक समान व सच्चे हृदय के साथ 'राम' में रमना ही केवल एक मात्र उद्देश्य है श्रीर इसी के द्वारा मुक्के भी परमनिधान वा ब्रह्मपद उपलब्ध हुआ है"।

गुरु गोरखनाथ के नाथयोगी-सम्प्रदाय पर प्राचीन रसायन-सम्प्रदाय का भी कुछ न कुछ प्रभाव बतलाया जाता है। रसायन-विद्या एक प्राचीन विद्या है और पूर्व काल में इसका प्रचार अन्य कई देशों में भी सुना जाता था। रसायन सम्प्रदाय के दार्शनिक सिद्धांतों के उल्लेख सायग माधव के प्रसिद्ध अंथ 'सर्वदर्शनसंग्रह' में 'रसेश्वर दर्शन' वाले प्रकरण में मिलते हैं, जहाँ पर यह एक शैव सम्प्रदाय-सा ही जान रसायंन पड़ता है। पतंजिल ऋषि ने भी अपने योग-दर्शन के 'कैवल्य पाद' वाले प्रकरण में सिद्धि की उपलब्धि का मंत्र, समाधि आदि के अतिरिक्त अविधि-द्वारा भी संभव होना बतलाया है? । रसायन-सम्प्रदाय का ध्येय मानव-शरीर को कायाकल्प के सहारे अमरत्य प्रदान कर जीवन-मुक्ति के योग्य बना देना था। रसायन-किया का प्रधान रस पारद संसार-सागर के दूसरे पार पहुँचानेवाला समका जाता था3, जिसकी सहायता से श्रमर होकर जीवन-मुक्त सिद्ध विश्व में सर्वत्र विचरण कर सकते थे। फिर भी नाथयोगियों की रचनात्रों में रस के प्रयोगों का उल्लेख बहुत कम मिलता है। गुरु गोरखनाय ने "छुठे-छुमासे काया पलटि वा" की चर्चा अवस्य की है और कहीं-कहीं रस एवं औषधि के संबंध में रूपकों के भी प्रयोग किये हैं; किंतु नाथयोगी-सम्प्रदाय का प्रधान लच्य रसप्रयोग की अपेचा सहसारस्थित चन्द्र से चूनेवाले अमृत का पान ही जान पड़वा है। श्रतएव, संभव है कि रसायन-क्रिया का वाह्य उपचार ही क्रमश: परिवर्तित

१. 'गोरसवानी' (हिन्दी-साहित्य-सम्मेलन, प्रयाग) पद ३३, पृष्ठ १२७।

२. 'जन्मीपधि मंत्र तपः समाधिताः सिद्धयः'॥ १॥ 'पातंजल योग दर्शन' ( कैनल्य पाद )

३. 'संसारस्य पारंपारं दत्तेऽसी पारदः स्मृतः'।

४, 'गोरखवानी, पद ३३, पुष्ठ १३ व पद ५२, पृष्ठ १९

होता हुआ उक्त योग-संबंधी अभ्यास में परिशत हो गया हो श्रीर वही नाथ-योगियों द्वारा श्रमरत्व का श्राधार माना जाने लगा हो।

गुर गोरखनाथ के कायाकल्प वा काया-शोधन का श्रंतिम उद्देश्य ब्रह्मपदीपलब्धि में सहायक होना है श्रीर उनकी लोक-सेवा का भाव भी उसी में सिद्ध होने का परिणाम है। नाथयोगी-सम्प्रदाय के श्रन्य प्रचारकों की पर्याप्त रचनाएँ नहीं मिलतीं श्रीर जो कुछ सामग्री उपलब्ध है उससे उक्त बातों का ही समर्थन होता है। इस सम्प्रदाय ने निरीश्वरवादी

का हा समयन हाता है। इस सम्प्रदाय न । नराश्वरवादा
प्रभाव बीद सिद्धों एवं जैन मुनियों की प्रचलित साधनाओं तथा
योग की परम्परागत कियाओं के साथ शांकराई तवाद व

शैव सम्प्रदाय की अन्य कितपय बातों का मेल विठाकर एक नवीन पद्धति चलाने के प्रयत्न किये जिसके परिशाम का प्रभाव चिरकालीन सिद्ध हुआ और आगे आनेवाले अनेक धार्मिक आन्दोलनों ने इसके किसी न किसी खंश को अपना लेना आवश्यक समका। स्वयं बौद्ध सिद्धों के भी काल-चक्रयान नामक उप-सम्प्रदाय ने इसकी बहुत-सी वातें ग्रहण कर ली जिससे उसके धार्मिक हिन्दू-समाज में खप जाते देर न लगी। गुरु गोरख द्वारा निर्दिष्ट निर्गुण व निराकार की उपासना भक्ति व प्रेम का आधार पाकर आगे और भी लोकप्रिय वन गई और उनके द्वारा निर्मित तत्व-विचार एवं योग-साधना का अधि-बंधन आज तक भी प्रायः उसी रूप में वर्तमान समका

१. टिप्पणी—नाथये। पिया में से बहुत-से लोग 'औपड़' वा 'औपड़पंशी' भी कहलाये। ये लोग संभवतः पाशुपत-शैवो तथा कापालिको द्वारा अधिक प्रभावत हुए और इसी कारण इनको साथना व रहन-सहन की अनेक वार्ते कुछ विचित्र-सी दोख पड़ती थीं। 'औपड़पंथ के प्रमुख प्रवत्तं को व प्रचारकों में मोती नाथ, दत्तात्र ये पवं कालू राम के नाम लिए जाते हैं; किंतु इनके जीवन-काल व जीवन-कृत्त का पौराणिक परिचय ही मिलता है। इनके खोपड़ी तथा कोई न कोई हड्डी किए रहने तथा चमत्कारिक हुइय दिखलाकर लोगों पर अपना प्रभाव डालते फिरने की प्रकृति ने इन्हें निम्म अशी के साथकों में ला दिया है और इनमें से अधिकांश अब केवल प्रणा व भय की ही दृष्टि से देखे जाते हैं। परंतु बहुत-से औपड़ अभी पेसे मिलते हैं, वो संत-मत द्वारा प्रभावित हो चुके हैं और जिनकी साथना नाथपथ के अनुसार बहुत कुछ पूर्ववर चलती है। इनका अयोर मंत्र पृथक सममा जाता है और इनकी सिद्ध के प्रति लोगों की अद्धा भी दीख पड़ती है। (बाबा किनाराम अथोरों, अ० ६।)

जा सकता है। इस सम्प्रदाय के अनेक अनुयायी बड़े विद्वान, चरित्रवान् तथा लोकसंप्रही बनकर मानव-सामज के समस्र अपना आदर्श रखते गए हैं और उनके स्वस्थ शरीर, शुद्ध अन्तःकरस्य एवं सात्विक जीवन की स्मृति किसी को भी अनुप्रास्थित कर जीवन में सानन्द अप्रसर कर सकती है।

### (४) स्फी सम्प्रदाय

स्वामी शंकराचार्य का श्रद्धैतवाद श्रधिकतर तर्क पर ही प्रतिष्ठित था श्रीर उनके स्मार्त्तवर्म के श्रन्तर्गत भक्ति-भाव द्वारा हृदय-पत्त को प्रश्रय देता हुआ भी वह स्वभावत: मस्तिष्क-पद्म का ही अधिक समर्थक रहा। इसी प्रकार सहजयानी बौद्धों का सिद्धांत भी विशेषतः किसी अपूर्व मानसिक स्थिति की छोर ही संकेत करता था और उनकी मुद्रासाधना, युगनद का उद्देश्य रखती हुई भी भाव-प्रवस्ता से पूर्यंतः युक्त न थी। नाथयोगी-सम्प्रदाय ने उक्त दोनों की केवल मौलिक बातों को ही स्वीकार किया तथा श्रपने मत के भीतर श्रा उसने थोग-साधना व सदाचरण पर ही विशेष ध्यान दिया। उसने न तो शंकराचार्य के भक्ति-भाव को अपनाया और न सहजयानियाँ की विचित्र पद्धतियों को ही कोई महत्त्व प्रदान किया। स्वामी शंकराचार्य की तर्क-प्रणाली को उपयोग में लाते हुए भी भक्ति माव को प्रधानता देनेवाले श्राचार्यों का श्राविर्माव कुछ श्रागे चलकर हुआ, जब कि देश के श्चन्तर्गत बाहर से आई हुई एक नवीन साधना की धारा भी प्रवाहित होने लगी थी, और उसने भारतीय दार्शनिक आधार को कुछ दूर तक स्वीकार करते हुए भी उसमें प्रेम-भाव का पुट देकर हृदय-पन्न की प्रधानता देना श्चारभ कर दिया। इस्लाम के साथ भारत का सम्पर्क कदाचित् स्वामी शंकराचार्य के ही समय से किसी न किसी रूप में होने लगा था, किंतु इसके ऊपर उसके प्रभाव का पड़ना कुछ आगे चलकर स्फी-प्रचारकों के प्रयत्नों से आरंभ हुआ। अतएव, साधना के साम्प्रदायिक रूप व सुधारवाले युग, श्रयांत् सं ० ८०० से लेकर सं० १४०० तक के समय को यदि इम चाहें, तो सुमीते के लिए दो भागों में विभाजित कर सकते हैं जिनमें से पूर्वांद में मस्तिष्क-पद्म की प्रधानता थीं ऋौर हुदय-पद्म गौग् था और जिसके उत्तराई में इसके विपरीत हृदय-पद्ध को ही अधिक महत्त्व दिया जाने लगा था, श्रीर मस्तिष्क-पद्म उसके सामने कुछ उपेद्मित-सा हो गया था।

'सूफी' शब्द की ब्युत्पत्ति के संबंध में सभी विद्वान् सहमत नहीं दीख पड़ते। कोई इसे ग्रीक शब्द 'सोफिया' ( ज्ञान ) का रूपान्तर मानता है, तो कोई इसे 'सफ' (पंक्ति) के छाधार पर निर्मित बतलाकर स्फियों को उन चुने हुए व्यक्तियों में गिनता है जो अपने चरित्रवल के कारण निर्णय के दिन सबसे ऋलग खड़े किये जायँगे। कुछ अन्य लोग सुफी शब्द इसी प्रकार यदि उक्त शब्द को 'सफा' (स्वच्छ ) से बना हुआ अनुमान कर स्फियों के पवित्र जीवन की श्रोर संकेत करते हैं, तो दूसरे इसका संबंध 'सुफ्का' अर्थात् मदीना की मसजिद के सामने बने हुए 'चबूतरे' से जोड़ते हैं श्रीर बतलाते हैं कि किसी समय उसपर बैठनेवाले फकीरों को ही सर्वप्रथम स्फी कहा गया था। परंतु स्फी सम्प्रदाय के इतिहास वा मत के विषय में लिखनेवाले लोगों में से अधिकांश इस बात को मानते आये हैं कि उक्त शब्द 'स्फ़' ( ऊन ) शब्द से बना है और सुफी सर्वप्रथम वे ही लोग कहलाये थे जो ऊनी कम्बल अोदकर घूमा करते थे और अपने मत का प्रचार किया करते थे। सूफी मत को बहुत-से सुफियों ने सबसे प्राचीन धर्म माना है श्रीर बतलाया है कि इसके मूल मवर्त्तक स्वयं आदम वा आदिपुरुष थे। परंतु दूसरे स्फियों को यह बात जँचती-सी नहीं जान पड़ती, तदनुसार उनमें से कुछ लोग इसका प्रथम प्रचारक इजरत मुहम्मद साहब को बतलाते हैं श्रीर दूसरे इसके मीलिक विदांतों का 'कुरान शरीफ' में अभाव पाकर इसके प्रचार का अय अली वा अन्य ऐसे किसी महान पुरुष को देना चाहते हैं जो पैगम्बर का साथी रह चुका हो। 'कुरान शारीफ' के साथ इसका पूरा सामंजस्य स्थापित न करा सकने के कारण बहुत से कट्टर मुसलमानों ने इसे विधर्मियों का मत ठइराया

है और इसकी निन्दा भी की है।

इस्लाम-धम के प्रवक्तक हजरत मुहम्मद साहब (सं० ६२८-६८८)
ने प्राचीन धर्मावलम्बी अरब-निवासियों के पारस्परिक मतमेदों को दूर कर
उन्हें अपने सिद्धातों के अनुसार एक सूत्र में बाँधने का प्रयस्न किया या
और उनके लिए ईश्वरोपासना की एक प्रणाली भी निश्चित कर दी थी।

वे पूरे एकेश्वरवादी थे और ईश्वर वा खुदा के विश्व-

वे पूरे एकेश्वरवादी थ और इश्वर वा खुदा के विश्व-हजरत नियंतृत्व एवं न्यायशीलता में पूर्ण विश्वास रखते थे। मुहम्मद उनके समझ जब कोई कठिन समस्या आ जाती, वे खुदा की इवादत के लिए बैठ जाते, उससे दुआएँ माँगते और

उससे उपलब्ध आश्वासन की कल्पना कर बहुधा गद्गद होकर लेट जाते ।

जब उठते तब उनके मुख से अनेक वाक्य आप से आप निकलने लगते जिन्हें ईश्वर-प्रेरित मानकर महत्त्व दिया जाने लगता और जिनका संग्रह 'कुरान शरीफ' का अंश बनता जाता। इन्होंने अपने चिन्तन द्वारा अनुभवों के आधार पर निर्धारित किया था कि विविध धर्म के मौलिक सिद्धांतों में मतमेद का आ जाना अनिवार्य नहीं है, किंतु प्रत्येक धर्मों की साधना का देशकालानुसार भिन्न-भिन्न हो जाना प्राय: निश्चत-सा है। इसीलिए 'कुरान शरीफ' में भी कहा है, 'हे पैगम्बर, हमने प्रत्येक धर्म के अनुयायियों के लिए पृथक्-पृथक् विधियों नियत कर दी हैं। यदि चाहते, तो उन विधानों में कोई अन्तर न आने देते और सबका एक ही सम्प्रदाय बना देते; परंतु यह विभिन्नता इसलिए लाई गयी है कि समय और अवस्था-मेद के अनुसार जो-जो आदेश दिए गये हैं, उन्हों में प्रत्येक की परीज़ा ली जाय। अतएव इन मतमेदों के पीछे न पड़कर नेकी की राहों में एक दूसरे से आगे निकल जाने का प्रयत्न करों"।

'कुरान शरीफ' में उसके अन्तर्गत बतलाये गये धर्म के लिए 'अल इस्लाम' शब्द का प्रयोग किया गया है जिसका अर्थ ''किसी बात को मान लेना और आशा पालन करना'' है। 'कुरान' कहता है कि ''धर्म की असिलयत यही है कि ईश्वर ने जो कल्याण का मार्ग मनुष्य के लिए निश्चित कर दिया है, उसका ठीक ठीक अनुसरण किया जाय'' । इस्लाम धर्म इस कारण उसमें यह भी कहा गया मिलता है कि प्रत्येक जाति को पथप्रदर्शन कराने के लिए पैगम्बर भी अलग-अलग भेजे जाते हैं जो ईश्वर की सच्ची आशाओं का रहस्य बतलाते हैं। अतएव ऐसे पैगम्बरों के ही बचनों के अनुसार चलना अपने कर्तव्य का पालन करना तथा ईश्वरीय आशाओं का अनुसरण करना कहा जा सकता है। तदनुसार हजरत मुहम्मद ने इसलाम धर्म के पैगम्बर की हैस्यित से उसके अनुयायियों के लिए ईश्वरोपासना के सम्बन्ध में कुछ साधनाएँ निधारित की थीं जिनकों चर्चा 'कुरान शरीफ' में कई स्थलों पर की गयी

१ 'कुरान शरीफ' (सूरा ५, आयत ४८)।

२. 'कुरान शरीफ' (सूरा ३, आयत १८)।

सन्यद जहरुल हुसैन हाशिमो : 'कुरान और धार्मिक मतमेद' ( मीलाना अबुल कलाम आजाद के 'तर्जुमानुल कुरश्रान' के एक अध्याय का हिन्दीं अनुवाद, दिल्ली, १९३३ ई०) पृष्ठ ९४।

दीख पड़ती है और जो किसी न किसी रूप में आज भी सभी मुस्लिमों को मान्य है। ये साधनाएँ 'इकीकत' (शान-मार्ग), 'तरीकत' (भिक्त-मार्ग) एवं 'शरीअत' (कर्म-मार्ग) से सबंध रखती हैं। इनमें अधिकतर प्राचीन परम्परा का ही अनुसरण है, कोई मौलिकता लिख्त नहीं होती और न कित्पय नबीन विवरणों के अतिरिक्त इनमें कोई उल्लेखनीय वातें ही पायी जाती हैं। यदि कोई विशेषता है, तो यही कि इस्लाम अपने अनुयायियों को अपने धर्म के प्रति धोर आस्तिक बना रहना सिखला देता है।

स्की लोग मुसलमान होते हुए भी कुछ श्रंशों तक उक्त नियम के श्रप्वाद स्वरूप ये श्रीर उनकी साधना 'मार्फत' कहलाती थी। उनपर इस्लाम-विहित बातों के श्रितिरक्त उस 'मादन-भाव' का भी रंग चढ़ा था, जो शामी जाति की एक विशेषता थी श्रीर जिसे उन्होंने श्रन्य जातियों के तरनुकूल सिढांतों

की सहायता से कमशः शुद्ध श्राध्यात्मिक प्रेम का रूप दे उसका रक्खा था। कट्टर मुखलमानों व कर्मकांडी नवियों की श्रोर प्रचार से उनका किसी न किसी प्रकार सदा विरोध होता श्राया, किंतु उसकी प्रतिक्रिया में ही उन्हें श्रपने भावों को परिष्कृत

करते जाने का अधिकाधिक अवसर भी मिलता गया और इस प्रकार समय पाकर उनका एक पृथक् सम्प्रदाय संगठित हो गया। कहा जाता है कि हजरत महम्मद के अनन्तर मुसलमानों का नेतृत्व करनेवाले चारों खलीफा अर्थात् अबू वकर (मृत्यु सं० ६६१), उमर (मृ० सं० ७००), उसमान (मृ० सं० ७१२) तथा अली (मृ० सं० ७१७) भी उक्त सम्प्रदाय की वातों से न्यूनाधिक प्रभावित ये और उन्होंने इसे कभी निरुत्साहित नहीं किया। फलतः, इस्लाम-अर्भ के अन्य देशों में फैलते जाने के साथ-साथ इसका चेत्र भी कमशः विस्तृत होता गया और इसके अन्तर्गत अन्य जातियों का भी समावेश हुआ। खलीफा अली के अनन्तर उमय्या-वंश के शासन-काल (सं० ७१८-८०६) से लेकर उसके उत्तरवर्ती अव्वासी वंश के शासन-काल (सं० ५०८-१३१) तक इसका विस्तार वसरा व बगदाद जैसे प्रधान केन्द्रों से लेकर सीरिया, मिख एवं स्पेन तक हो गया, इसके अनुयायियों में वहाँ के निवासियों की भी गणना होने लगीत्या उनमें अनेक उच्च कोटि के धर्मशील व्यक्ति भी उत्पन्न हुए।

कहते हैं कि भारत में सूफी-सम्प्रदाय मुसलमानों के प्रथम आक्रमण् (सं० ७६६ ) से पहले भी प्रवेश पा चुका था । उमस्या-वंश के उक्त शासन-काल में ही अरव-निवासी व्यापारियों के साथ कभी-कभी कुछ स्फी फकीर भी आ जाते ये और दिस्स भारत एवं सिंघ में अपने मत का प्रचार करते थे। फिर

भी स्फी-मत का वास्तविक प्रचार यहाँ कदाचित् उस समय भारत में के लगभग आरंभ हुआ जब कि अबुज हसन हुज हुज्विरी स्फी- (मृ॰ सं॰ ११२६) ने अपनी प्रतिद्व पुस्तक 'करफुल सम्प्रदाय महजूब' (निरावृत्त रहस्य) की रचना की ओर अपने प्रचार कार्य-द्वारा 'हजरत दाता गंज' के नाम से विख्यात

हुए । ये अफगानिस्तान देश के गजनी नगर के निवासी ये और लाहौर में संभवत: एक बन्दी की दशा में लाये गये थे। सफी मत की दीचा इन्हें बगदाद केन्द्र के किसी व्यक्ति से मिली थी और अध्ययन व सत्संग के लिए इन्होंने पूरा देशाटन भी किया था। ये अविवाहित जीवन के समर्थक ये श्रीर इन्होंने स्वयं भी विवाह नहीं किया था। इनकी प्रतिष्ठा इतनी बड़ी समक्ती जाती थी कि इनके अनन्तर जितने भी प्रसिद्ध सुफी बाहर से आये, उनमें से सभी इनकी समाधि पर सर्व प्रथम उपस्थित हए । उक्त ग्रंथ की इन्होंने अपने जीवन-काल के अन्तिम दिनों में लिखा था और उसके द्वारा अपने मत का उपदेश देकर ये लाहर में मरे थे, जहाँ पर इनकी कब बनी हुई है। इनकी रचना से पता चलता है कि सुफी-मत को इन्होंने इस्लाम-धर्म के सब्चे रूप का प्रतीक माना या और इसी दृष्टि से इन्होंने इसका प्रचार भी किया था। हज्जिरी के अनन्तर प्रसिद्ध सुफियों में बाबा फलरुद्दीन ( मृ॰ सं॰ १२२५ ) का नाम आता है, जो दक्तिए भारत के पेन्न कोडा स्थान में रहते ये और इनके सिवाय एक अन्य प्रभावशाली सूफी सय्यद मुहम्मद बन्दा निवाज गेसू दराज (सं० १३७५-१४७८) ये जिनकी रचना 'मेराजुल आशकीन' को हिन्दवी भाषा का आदि रूप उपस्थित करनेवाली किताब कहा जाता है। इन लोगों के अतिरिक्त भारत में अन्य कई स्फियों ने भी उस समय प्रचार किया, किंतु उनका प्रभाव चिरस्थायी न हो सका ।

भारत में स्की मत का चिरस्थायी प्रभाव डालनेवाले व्यक्तियों में कदाचित् वे लोग थे, जो इसके भिन्न-भिन्न चार प्रसिद्ध उप-सम्प्रदायों से संबंध रखते थे। इन उप-सम्प्रदायों के नाम कमशः निश्तिया, सुहवंदिया, कादिरिया तथा नक्शवंदिया थे, और ये सभी बाहर से ही संगठित होकर

१. जान ए० सुमान : स्फिल्म, इट्स सेंट्स एड आवंस (तसनक, ३८ ई०) पृ० १२६।

श्राए थे। इनमें से चिश्तिया व सुहर्विर्दया का संबंध हवीविया से था, कादिरिया तर्तविसया का ही एक विकसित रूप है श्रीर नक्शवंदिया जुन्नैदिया से निकली हुई शास्त्रा कही जा सकती है।

सुद्द्विया ख्वाजा इसन निजामी के अनुसार सुद्द्र्वी स्की ही सर्वप्रथम भारतवर्ष में आए ये और उन्होंने अपना प्रधान

केन्द्र सिंघ प्रदेश की बनाया था। सुहर्विदिया के सर्वप्रथम प्रचारक जियाउद्दीन अबुल नजीव, अब्दुल काहिर, इब्न अब्दुल्ला माने जाते हैं, जिनका जन्म सुइवंद नगर में सं० ११५४ में हुआ या और जिनकी मृत्यु सं० १२२५ में बगदाद नगर में हुई थी । इन्होंने तथा इनके भतीजे शिहाबुद्दीन (सं० १२०२-१२६१) ने मिलकर इस सम्प्रदाय की नींव डाली थी और इसका प्रचार भी किया था। बहाउद्दीन जकारिया (सं० १२२७ १३२४), जो मुल्तान के निवासी थे, शिहाबुद्दीन के ही शिष्य थे ग्रीर भारत में इस सम्प्रदाय का सबसे ऋषिक प्रचार करने का श्रेय इन्हीं को दिया जाता है। सक्का-मदीने से तीर्थ-यात्रा करके लौटते समय इन्होंने उनसे बगदाद में भेंट की और उनसे दीचा प्रहण कर उनके प्रसिद्ध शिष्य बन गये। उनके पीछे अधिद भारतीय मुहर्वदियों में सय्यद जलालुद्दीन मुर्ख पीस ( सं॰ १२५६-१३४८ ) का नाम लिया जाता है, जो उक्त जकारिया के ही शिष्य ये श्रीर जिन्होंने अपने मत का प्रचार थिंघ, गुजरात एवं पंजाब में भ्रमण करके किया था। इनके पौत्र जलाल इब्न श्रहमद कवीर (मृ० सं० १४४१) थे, जिन्हें 'मखदमे जहानियाँ' कहा जाता है और जिन्होंने ३६ बार मक्के की तीर्थ-यात्रा की थी। इनके अनेक चमत्कारों की कहानियाँ कही जाती है और ये एक अत्यन्त लोकप्रिय सुफी कहलाकर भी प्रसिद्ध है। सुफी शिहाबहीन के एक अन्य शिष्य जलालुद्दीन तबरीजी (मृ० सं० १३०१) तथा उनके अनुयायियों ने सहवेर्दिया उप सम्प्रदाय का प्रचार विहार व बंगाल प्रांतों में किया था और वहाँ के बड़े-बड़े राजा लोगों तक को श्रवने धर्म की दीचा दी थी। हैदराबाद के निजाम का आसफजाडी वंश भी इसी उप-सम्प्रदाय का अनुयायी कहा जाता है। शेख तकी (सं० १३७७-१४४१). जिनका पूरा नाम सैयद सदस्ल इक तकी उद्दीन मुहम्मद श्रब्दुल श्रकबर था, इसी उप-सम्प्रदाय के मुरीद थे। इनकी समाधि कूँनी में आज तक वर्तमान है । इसी प्रकार उर्दू भाषा के प्रथम प्रसिद्ध कवि वलीउल्ला

१. जान प० समानः 'सकिन्म, इट्स सेंट्स पेंड साइंस' पृ० १७४।

(स० १७२५—१८०१) भी सुहवैदीं ही बतलाए जाते हैं। इनका जन्म ब्रहमदाबाद में हुआ था, किंतु ये अन्त में दिल्ली के बादशाह सुहम्मद शाह के दरबारी कवि हो गए थे।

परंतु फिर भी भारत में मुहवीदिया के अनुयायी उतने नहीं हैं, जितने चिश्तिया के समभे जाते हैं। इस उप-सम्प्रदाय के मूल प्रवर्त्तक ख्याजा अञ्बू अञ्दुल्ला चिश्ती (मृ॰ सं०१०२३) थे, किंतु भारत में इसका सर्वप्रथम प्रचार करनेवाले प्रसिद्ध मुइनुद्दीन चिश्ती ( सं० ११६६-१२६३ ) हुए, जो मूलतः सीस्तान (ईरान प्रदेश) के निवासी ये श्रीर श्रनेक सूफी श्राचार्यों के साथ सत्संग करते हुए चिशितया यहाँ सं० १२४६ में पहुँचे थे। इन्होंने शहाबुद्दीन गोरी की सेना के साथ ही भारत में प्रवेश किया, और कुछ दिनों तक पंजाब व दिल्ली में रहकर अजमेर के निकट पुष्कर दोन्न चले गये, जहाँ पर ये अपने श्रांतिम समय तक निवास करते रहे तथा मृत्यु को भी प्राप्त हुए। ये सुफी फकीरों में सर्वप्रसिद्ध हुए श्रीर इन्हें अदा के साथ भारत के सभी स्फियों ने 'आफताबे हिन्द' की पदवी प्रदान की। इनकी दरगाइ अजमेर में बनी हुई है, जहाँ प्रति वर्ष ६ दिनों तक मेला लगता है, श्रीर मुसलमानों की भाँति उसमें अनेक हिन्दू भी सम्मिलित होते हैं। ख्याजा मुइनुहीन का प्रभाव हिन्दुश्रो पर भी बहुत रहा श्रीर कुछ ब्राह्मण इनके कारण 'हुसेनी ब्राह्मण, कहलाकर भी प्रसिद्ध हो गए। इनकी दरगाह के निकट प्रति दिन प्रत्येक तीन घंटे पर संगीत हुआ करता है और अच्छे से अच्छे गवेंथे आकर उसमें भाग लेते हैं। बनिया लोग नित्य प्रति अपनी कुंजियाँ दूकान खोलने के पहले दरगाइ की मीड़ियों पर रख लेते हैं श्रीर उसके निकट इंडे से भात भी लुटाया जाता है। कहा जाता है कि उक्त दरगाह तक सम्राट् अकवर भी नंगे पैर गये थे। ख्वाजा मुइनुदीन के सबसे प्रसिद्ध शिष्य ख्वाजा कुतुबुद्दीन 'काकी' थे जिनके शिष्य फरीदुद्दीन 'शकर गंज' (सं० १२३०-१३२२) ने मांटगुमरी जिले के श्रजुधन नगर में साधना की थी, जो इसी कारण 'पाक पत्तन' कहलाकर प्रसिद्ध हो गया। पाक पत्तन में भी प्रति वर्ष मुदर्गम के समय मेला लगता है, जहाँ दूर-दूर तक के लोग एकत्र होते हैं। वहाँ पर एक स्थान 'स्वर्ग का संकीर्ण द्वार' नाम से भी प्रिष्ठ है जिसमें अद्वालु यात्री मुहर्रम की

रात्रि के समय प्रवेश किया करते हैं। फरीदुद्दीन ऋपनी मधुर उपासना-शैली के कारण 'शकर गंज' कट्लाये थे और इनके ही कारण सुकी-मत का प्रचार

दिवाणी पंजाय में यही सफलता के साथ हुआ था।

उक्त शकर गंज के प्रधान शिष्य प्रसिद्ध निजामुद्दीन श्रीलिया ( सं • १२६५-१३८१) हए। इनका जन्म-स्थान बदायँ था और ये केवल २० वर्षं की ही अवस्था में अपने गुरु द्वारा प्रतिनिधि निर्वाचित हुए ये। इनके शिष्यों में श्रमीर खुसरू ( सं० १३१२ : १३८१ ) व श्रमीर इसन देहलवी कवि, तथा जियाउदीन बर्नी इतिहासज्ञ प्रसिद्ध हैं। ख्वाजा इसन निजामी उक्त ऋौलिया के अनुयायी निजामी सम्प्रदाय के ही पुरुष है। सम्प्रदाय के अन्य प्रसिद्ध चिश्ती फकीरों में एक शेख सलीम चिश्ती ( मृ० सं० १६२६ ) भी थे, जो फतेहपुर सिकरी की एक गुफा में रहा करते ये और कहा जाता है कि इन्हीं के आशीर्वाद से सम्राट् अकबर के पुत्र शाहजादा सलीम का जन्म हुआ था जिसके उपलच्च में इनकी दरगाइ बनायी गई थी। हिंदी के प्रसिद्ध कवि मलिक मुहम्मद जायसी (सं० १४८३: १५६६ ) भी चिश्ती-वंश के ही अनुयायी ये और इसके अनुयायी एक अन्य प्रसिद्ध फकीर अइमद साबिर (मृ॰ सं॰ १३४८) ये जो उक्त फरीद के ही शिष्य ये ब्रीर उनका देहावसान रुड़की के निकट हुआ। या। इनके नाम पर 'साविर' चिश्तियों की एक शास्ता पृथक् चली थी । चिश्तियों का सबसे ऋषिक प्रचार उत्तरी, पश्चिमी, श्रीर कुछ दूर तक दिच्यी भारत में भी हुशा था।

कादिरिया शाला के सर्व-प्रथम प्रचारक शेख अब्दुल कादिर जीलानी (सं० ११३५-१२२३) कहे जाते हैं जो बगदाद के निवासी थे। यह शाला भारत में सिंघ से होकर सं० १५३६ में पहुँची थी और इसके यहाँ प्रथम प्रचारक सैयद बन्दगी मुहम्मद गीस थे जो उच्छ नगर में सं० १४७४ में मरे थे। ये एक बड़े योग्य व्यक्ति व वक्ता थे और कश्मीर कादिरिया प्रदेश में आज तक एक प्रधान संत के रूप में पूजे जाते हैं। इनके शिष्य मियाँ मीर (मृ० सं १६६२) भी एक विख्यात साधक थे जिनके शिष्य मुल्ला शाह ने इस मत का प्रचार कश्मीर प्रदेश में किया। शाहजादा दारा शिकीह (मृ० सं० १७१६) भी इसी शाला का अनुयायी था और उसने 'रिसाल ए हकनुमा' तथा 'स्फीनात-अीलिया' की रचना फारसी में की थी। प्रसिद्ध संत बुल्ले शाह (सं०१७३७-१८१०) भी पहले इसी कादिरिया शाला के अनुयायी थे और शाह जलाल तथा मलदूम शाह ने इसका प्रचार कमशः बंगाल च विहार में किया था, जिस कारण स्फी-पत के माननेवाले इन प्रांतों में आज भी पाये लाते हैं।

स्की-सम्प्रदाय की चौथी शाखा, जिसका प्रभाव मारत में पड़ा, 'नक्शवंदिया' यी जिसके मूल प्रवर्त्तक ख्वाजा वहाउद्दीन नक्शवंद थे जो तुर्किस्तान के निवासी थे और जिनका देहान्त सं० १४४६ में बुखारा नगर के निकट हुआ था। ये तथा इनके पिता जरी ( बाकेड ) का काम करते ये और उसका नक्शाबनाने के कारण ये 'नक्शवंद' कहलाये। इस नक्शवंदिया व शाखा का भारत में प्रवेश कदाचित ख्वाजा मुहम्मद बाकी अन्य सम्प्रदाय विल्लाह 'बेरंग' के द्वारा हुआ जिनकी मृत्यु सं० १६६० में दिल्ली में हुई थी; किंतु कुछ विद्वान इस बात का अय शेख

श्रहमद फारू सी 'सरहिन्दी' को देते हैं जिनका देहान्त सं० १६६२ में हुआ या। ये इजरत मुहम्मद के अनन्तर दूसरी सहसाब्दी के आरंभ काल के प्रधान धर्म-सुधारकों में गिने जाते थे। फिर भी इनके द्वारा प्रतिपादित बातों का प्रचार यहाँ सफलतापूर्वक नहीं हो सका। नक्शवंदिया शासा वस्तुतः सर्वसाधारण के लिए उपयुक्त नहीं थी और इसका प्रभाव अधिकतर शिक्तितों पर हो पड़ सका। फिर भी इधर कुछ दिनों से इसका पुनरुद्धार पंजाब प्रांत एवं कश्मीर में होता हुआ दीस्व पड़ रहा है और संभव है इसे आने और भी सफलता मिल सके। इन चार स्फी सम्प्रदायों के अतिरिक्त शाह मदार (मृ०सं० १४६१) द्वारा १५वीं शताब्दी में प्रचलित को गयी'मदारिया' शासा तथा एक अन्य 'अधिमया' शासा भी प्रसिद्ध है, किंतु उनका उतना प्रभाव नहीं है।

स्भी सम्प्रदाय की उक्त शाखाएँ भिन्न भिन्न श्राचायों को स्रपना पर प्रदर्शक मानती हुई भी कोई पारस्परिक विरोध नहीं रखतीं। इनका श्रापस का मेद स्रिक्षतर इनके प्रमुख गुक्सों की विशेषता तथा उनकी साधना से संबंध रखनेवाली कतिपय गीण बातों की विभिन्नता पर ही स्राधित माना जा सकता है जिससे उनके मौलिक सिदांतों में कोई श्रन्तर पारस्परिक नहीं स्रा पाता। उदाहरण के लिए 'जिक्क' वा नाम-स्मरण संबंध के समय शब्दों का उच्चारण पहले उच्च स्वर के साथ किया जाता है जिससे ध्यान में अवशेन्द्रिय भी सहायक हो सके। फिर साधक उन शब्दों को कुछ धीमे स्वर में कहता है जिसे केवल

हो सके। फिर साधक उन शब्दों को कुछ धीमे स्वर में कहता है जिसे केवल वहीं सुन पाता है। ग्रंत में वहीं शब्द भक्ति के साथ ग्रंपने मन में कहे जाते हैं, ग्राँखें बंद कर ली जाती हैं ग्रीर साधक का पूरा ध्यान ग्रंपनी ध्येय वस्तु वा खुदा की ग्रोर लगा रहता है। एक उप-प्रमदाय या शाखा का सदस्य इसी प्रकार किसी ग्रन्य शाखा का भी सदस्य वन सकता है ग्रीर उसके कारण उसकी निंदा नहीं की जाती। उदाहरण के लिए, कुतुवमीनार के निकट वर्तमान मठ के मूल पुरुष ख्वाजा कुतुबुद्दीन बिख्तियार काकी (मृ॰ सं॰ १२६३) पहले मुहवंदी शाखा के अनुयायी थे, फिर शेख अब्दुल कादिर से उपदेश लिये और अंत में ख्वाजा मुइनुद्दीन चिश्ती के एक मशहूर मुरीद हो गए। वास्तव में इन शाखाओं की विशेषताओं का परिचय केवल उन आदेशों में ही मिलता है जिन्हें इनके मूल प्रवर्चक वा मुख्य प्रचारक विशेष रूप से दिया करते हैं। उदाहरण के लिए मुहवंदी-शाखा की प्रधान साधना 'कुरान शरीफ' के पाठ एवं 'हतीश' की व्याख्या तक सीमित समकी जाती है, किंतु विश्तिया एवं कादिरिया शाखावाले संगीत व नृत्य को भी बहुत महत्त्व देते हैं।

चिश्तिया-शाला के अनुयायी 'चिल्ल' का अभ्यास करते हैं जिसके अनुसार वे ४० दिनों तक किसी मसजिद वा किसी कमरे में एकांतवास किया करते हैं। वे 'जिक' के समय 'कलमा' के शब्दों पर अधिक जोर देते हैं और अपना सिर व शरीर का ऊपरी माग हिलाते हैं। धार्मिक ग्रंथों के पढ़ने

के अवसर पर ये संगीत को बहुत महत्त्व देते हैं और गीतों से भिज्ञता प्रभावित होकर बहुधा आवेश में आ जाया करते हैं। ये अधिकतर रंगीन वस्त्र पहनते हैं और हनके मुख्य तीर्थ-

स्थान दिल्ली, श्रम्बाला, पाक परान, डेरा गाजी खाँ व श्रजमेर में हैं । नक्शबंदिया की साधना इसके विपरीत 'जिक्ने खकी' कहलाती है; क्योंकि ये लोग कलमे का उच्चारण श्रत्यंत घीमे स्वर में करते हैं । ये बहुधा ध्यानमरन होकर चुपचाप बैठ जाते हैं, सिर मुका लेते हैं श्रीर श्राँखों भी नीची कर लेते हैं । ये लोग संगीत की बड़ी उपेचा करते हैं श्रीर इस प्रकार मूल कहर इस्लाम-धमं का श्रनुसरण करते हैं । इनके पीर श्रपने मुरीदों की मंडली में एक साथ मिलकर बैठते हैं श्रीर उनके चित्त पर रहस्यमयी बातों का प्रभाव डालने की चेष्टा भी करते रहते हैं। नक्शबंदी लोग श्वास-प्रश्वास के श्रनुसार स्मरण करते हैं, श्रपने कदमों पर दृष्ट रखा करते हैं श्रीर समूह में रहते हुए भी एकांत-सेवन का श्रनुभव किया करते हैं जिससे "चिराग रोशन पुराद हासिल" की कहावत चल पड़ी हैं । कादिरिया के श्रनुयायी जिक्क

१. विलियम मुक: 'दी ट्राइक्स ऐन्ड कास्ट्स आफ दी नार्थ बेस्टर्न प्राविन्सेज ऐन्ड औष' ( भाग २ ) बलकत्ता १८९६, ६० २२९।

२. वही, भाग ४१ प्० ५५-५७।

की साधना उच्च स्वर से और धीमे-धीमे स्वर से (जिक्र लकी व जिक्र जल्ली) भी करते हैं। युवा अवस्था में तो 'इल्लाह' व 'इल्ला हू' का उच्चारण एक विशेष स्वर में करते हैं; किंतु पीछे इसे बहुत धीमा कर देते हैं। नक्शवंदियों की माँति ये भी संगीत नहीं चाहते। इनका साफा हरें रंग का होता है और इनके अन्य वस्त्र भी रंगीन होते हैं। इनके मुख्य तीर्थ-स्थान लाहीर, वटाला व मांटगुमरी जिले में शाह कमाल की दरगाह हैं। पंजाब प्रान्त के अधिकांश सुन्नी मुसलमान व स्वात के कुछ लोग इस शाखा में हैं।

स्की-सम्प्रदाय की उक्त शाखाओं ने अपने प्रचार द्वारा प्राय: सारे भारत को प्रभावित किया और यहाँ के धार्मिक सिद्धांतों से मिलती-जुलती हुईं कुछ अपनी बातों की ओर विशेष ध्यान दिलाने का प्रयत्न कर अपने मूल धर्म इस्लाम की जड़ जमाने में बहुत कुछ कृतकार्य हो गए। मुसलमानी शासन काल में इनका प्रचार-कार्य, हिंदुओं को बलास्कार के साथ

प्रचार-कार्य धर्मातरित करते समय उसका पूरक बनकर सहायता देता गया। सूफी लोगों में इस्लाभी कट्टरपन अधिक नहीं था।

हिंदू-समाज व हिंदू-परम्परा की अनेक बातों को ये शीघ अपना लेते ये और उनके कारण यहाँ के सर्वसाधारण में हिल-मिलकर उन्हें अपनी भी बातें सरलतापूर्वक समका देते थे। हृदय की शुद्धता, बाह्याचरण की पवित्रता, इंश्वर के प्रति अपार अद्धा, पारस्परिक सहानुभूति, विश्वभातृत्व व विश्वप्रेम की ओर ये सबका ध्यान विशेष रूप से आकर्षित करते थे और उन्हें अपने मत की सुख्य देन बतलाते हुए उसे स्वीकार कर लेने का आग्रह भी करते थे। इनके प्रधान-प्रधान प्रचारक भी बड़े योग्य व कुशल व्यक्ति थे जिन्होंने अपने उपदेशों व विशेषकर मनोमोहक व्यवहारों द्वारा अपने लिए लोकप्रियता प्राप्त कर ली थी। उनके लिए बहुधा प्रयोग में आनेवाले 'दाता गंज', 'शकर गंज', 'बावा', 'पीरे पीरा', 'बड़े पीर' आदि जैसे शब्द इसी बात के साची हैं। परिणामस्वरूप हमें आज पता चलता है कि भारतीय मुसलमानों के कम से कम दो तिहाई माग में वे ही लोग हैं जो किसी न किसी सफी शाखा के भीतर भी आ जाते हैं।

विलियम कुक : 'दी ट्राइन्स ऐन्ड कास्ट्स आफ दी नार्थ वेस्टर्न प्राविसेत ऐंड औष' (भाग ४) पृ० १८३: १८४।

२. डा० ए० जे० आरवेरी: 'धन इन्ट्रोडक्शन टू दी हिस्ट्री आफ स्फीज्म' ( लांगमैन्स, १९४२ ) इन्ट्रोडक्शन, पृ० ७: ८।

जो हो, भारतीय साधना को उक्त स्की-शासाओं की मुख्य देन 'भ्रेमसाधना' है जो उन्हें शामी जाति की श्रोर से कभी उत्तराधिकार के रूप में मिली थी। इसका पूर्व रूप केवल 'मादन-भाव' था जिसका उल्लेख ऊपर किया जा चुका है और जिसका प्रदर्शन पहले धार्मिक श्रवसरों पर किये गए

नृत्यगीवादि की सहायता से हुआ करता था तथा जो कभी प्रेम-साधना अधिकतर देवदासियों के संपर्क का गुझ-मंडलियों तक ही सीमित था। बसरा निवासिनी राविया (मृ० सं० ८०१)

भी एक दासी थी जो ईश्वर के प्रति प्रश्य की भावना से भावित थी जिस कारमा वह हजरत' मुहम्मद साहब तक को उपेचा की दृष्टि से देखती थी। उसका स्पष्ट शब्दों में बहना था कि "है रसूल ! भला ऐसा कौन होगा जिसे आप प्रिय न हों । पर मेरी तो दशा ही कुछ और है । मेरे हदय में परमेश्वर का इतना प्रसार हो गया है कि उसमें उसके अतिरिक्त किसी अन्य के लिए स्थान ही नहीं है" । वह अपने की परमेश्वर की पत्नी मानती थी और उसका हृदय सदा माधुर्य-भाव से भरा रहा करता था तथा अपने उक्त काल्पनिक पति के विरह को वह चुरा भर के लिए भी नहीं सह सकती थी। इसी कारण उसका प्रेम वासनात्मक जान पड़ता था। परंतु प्रेम-तत्व के पारखी सूछी जूल जून मिसरी (मृ० सं० ६१६) ने प्रेम को कुछ और कहकर सममाने के प्रयत्न किये। वे विरह-वेदना को एक साधक के हृदय की सच्चाई का चिह्न सममते ये श्रीर कहा करते ये कि यह "सिदक वा शुद्धहृदयता इस म्परपरमेश्वर की तलवार है, श्रौर जिसे यह स्पर्श कर देती है वह दुकड़े-दुकड़े हो जाता है" । जूल नून ने प्रेम की दार्शनिक व्याख्या भी की और इस प्रकार उसे प्राचीन मादन-माव श्रथवा प्रख्य की भावना से भी उच्च पद तक पहुँचा दिया। जूल नून के श्रमन्तर मंसूरश्रल् इल्लाज ( मृ०सं० १७८) ने प्रेम-भाव का श्रादर्श रखा और उन्होंने इसे परमेश्वर का सार वा स्वरूप तक मान लिया। उनका कहना था कि "मैं वही हूँ जिसकी प्यार करता हूँ; जिसे प्यार करता हूँ, वह में ही हूँ। हम एक शरीर में दो प्राण्यत् है। यदि तू मुक्ते देखता है, तो उसे देखता है और यदि उसे देखता है,

१. पं॰ चंद्रवती पांडे : 'तसन्तुफ अथवा सफी मत', (वनारस १९४५, पृ॰ ४४ पर छक्त )।

२. 'करफुल महजूब' में उद्भत ।

तो इम दोनों को देखता है" श्रे और उनकी इस श्रद्धेत-भावना ने उन्हें सूली पर चढ़ा दिया।

कहते हैं कि स्फी 'हल्लाज' किसी समय भारत भी आये ये और यहाँ के शांकराद्वेत से कदाचित् प्रभावित भी हुए थे। परन्तु उनके किसी प्रत्यच् अनुयायी अथवा उनके द्वारा स्थापित किसी शाखा का भी यहाँ पता नहीं चलता। यहाँ उनके द्वारा प्रचारित मत के कुछ प्रभाव का लचित होना भर कहा जा सकता है। ग्रुद्ध व गंभीर प्रेम-साधना की सहायता

सूफी-प्रभाव से परमेश्वर का प्रत्यच श्रनुभव कर श्रपने को उसकी स्थिति में वर्तमान समझना यहाँ के लिए कोई नई बात नहीं, फिर

भी भारत के श्रधिकांश स्कियों ने केवल 'सरमद'-जैसे एकांध को छोड़ हल्लाज का श्रमुसरण नहीं किया। उनका दार्शनिक मत विशिष्टाद्वेत की ही श्रेणी तक पहुँच सका श्रीर वे प्रेमानुगा भक्ति की सीमा से भी श्रागे नहीं बढ़ सके श्रार न उन्हें मंस्र के उन्माद का कभी शिकार ही बनना पड़ा। भारतीय स्की श्रपने मजहबे इस्लाम की वातों में पूरी श्रास्था रखते श्राए श्रीर उसकी मर्यादा का उल्लंधन करना कुक्त समस्रते रहे। इन्होंने इरान के स्कियों का कदाचित् श्रधिक श्रमुसरण किया श्रीर उन्हीं की मौति श्रपना प्रेममय जीवन विताते रहे। उन्हीं के श्रमुकरण में ये बहुधा फारसी, हिंदी श्रयवा उर्दू में प्रेम-गाथा-साहित्य की रचना करते, प्रेम की मस्ती के श्रावेश में श्रपना कार्य किया करते श्रीर कभी-कभी सुरा-सेवन या श्रन्य भ्रष्टाचारों तक में लीन हो जाते। इनके कारण यहाँ के साहित्य पर फारसी-साहित्य का बहुत कुछ प्रभाव पड़ गया श्रीर बहुत-से इस्लामेतर धर्मों के श्रमुयायियों तक ने ईरानी संस्कृति की श्रनेक वार्ते श्रपना ली।

भारतीय स्फी अपनी प्रेम-साधना के अन्तर्गत नाययोगी-सम्प्रदाय की अनेक यौगिक कियाओं का भी समावेश करते ये और अपनी प्रेमगाथाओं में उनके द्वारा शरीर के भीतर कल्पित किए गये विविध महत्त्वपूर्ण स्थलों के वर्णन रूपकों की सहायता से किया करते थे। तदनुसार उन्होंने प्रत्येक साधक के लिए कमश: नीचे से ऊपर की ओर बढ़ते योग का प्रभाव समय की विभिन्न आध्यातिमक स्थितियों वा 'मुकामात' को भी निर्दिष्ट किया था। उन्होंने इसी दृष्टि से चार ऐसे पदों की कल्पना की थी जिन्हें वे कमश: 'आलमे नासत'

१. पं॰ चन्द्रवली पांढे: 'तसन्तुफ अथवां स्फी मत', पृ॰ ५४ पर उद्भृत।

(भीतिक जगत्), 'श्रालमे मलक्त' (चित्त जगत्), 'श्रालमे जबरूत (श्रान्दमय जगत्) तथा 'श्रालमे लाहूत' (सत्य जगत्) कहा करते थे, श्रीर कमी-कभी एक 'श्रालमे हाहूत' नामक रहस्यपूर्ण जगत् का भी नाम लेते थे। श्रपने श्रांतिम ध्येय तक पहुँचना उसकी सिद्धावस्था कहलाती थी जिसे वे कभी बका (परमात्मा में स्थिति) श्रीर कभी 'फना' (श्रपनी पृथक् सत्ता की प्रतीति से पूर्णतः रहित हो जाना) कहते थे श्रीर जिनके निश्चित स्वरूप के सम्बन्ध में बहुत मतभेद भी दीख पड़ता था।

इन सूफियों की रचना प्रेमगाथा की परम्परा यहाँ पहले पहल कव आरंभ हुई, इसका ठोक ठीक पता नहीं चलता; किंतु मिलक मुहम्मद जायभी ने जो पद्मावत' लिखी है, उसमें किए गये कित्पय उल्लेखों से जान पड़ता है कि यह उक्त रचना के समय (सं० १५६७) से पहले से अवश्य चली आ रही थी और तब तक संभवत: बहुत से सुफी किंव इस प्रकार

प्रमन्गाथा- के साहित्य का निर्माण कर चुके थे। फिर भी प्रेम-गाथा
परम्परा की परम्परा के प्रारंभ होने का समय संतमत के ऋाविर्माव-काल से पहले जाता हुआ नहीं दीख पड़ता। कम से कम

हिंदी अथवां उर्द में इस प्रकार की रचना करनेवाले सूफी कवि विक्रम की १५वीं वा १६वीं शतब्दी से पुराने नहीं मिलते और संत-परम्परा में अब तक गिने जानेवाले प्रथम व्यक्ति जयदेव का जीवन-काल विक्रम की १३वीं शताब्दी में पड जाता है। इसके सिवाय संत-परम्परा के इस काल में आरंभ होने के समय सुफीमत का प्रचार अधिकतर फारसी रचनाओं के आधार पर हो रहा या और उसके उपदेशक अपने भावों को व्यक्त करते समय केवल फ़टकर पद्यों का ही सहारा ले रहे थे। अतएव पहले के संतों का जितना ध्यान इनकी प्रेम-साधना के मूल उपदेशों व साधारण शब्दावली की श्रोर गया, उतना प्रेम-कहानियों की स्रोर स्नाकृष्ट नहीं हुआ। वे परमेश्वर को कर्ता कहते, गुरु को 'पीर', 'जिन्द' व 'सिंकलीगर' तक कह देते व अपनी साधना को 'प्रेमधियान' का नाम देते थे, श्रीर कर्म व जन्मान्तरवाद के विषय में भी स्कियों द्वारा प्रभावित लच्चित होते थे, किंतु उन्होंने किसी प्रेमी वा प्रेमिका की कथा का प्रसंग नहीं छेड़ा और न उनके प्रेम वा विरह की स्वर्गीय प्रेम का कभी आदशं ही ठहराया। ऐसी बातों के उदाहरण उनमें कदाचित् १७वीं शताब्दी से पहले के नहीं मिलते। फिर भी जहाँ तक प्रेम-साधना की विविध पद्धतियों का संबंध है स्त्रीर वे इसे महत्त्व देते दीख पहते है, वहाँ तक संत लोग स्फियों के ऋगी अवश्य कहे जा सकते हैं।

# (६) भक्तों के विविध सम्प्रदाय

#### क. आडवार भक्त

पौराणिक युग में जिस तंत्रोपचार-विशिष्ट भक्ति का अधिक प्रचार था वह गुत-काल के समाप्त होते होते उत्तरी भारत में कम दीख पड़ने लगी। वह कमश: दिव्यण भारत की ओर अप्रसर हुई और उसको अपनानेवाले सर्वप्रथम ऐसे लोग निकले, जो संभवतः बहुत शिव्यत नहीं थे। इन भक्ती

में से अधिकांश व्यक्ति तामिल प्रांत के निवासी ये जिनका आडवार जीवन बहुत सरल या और जिनकी मुख्य साधना गीतों और भक्त भजनों के गान तक सीमित थी। ये लोग 'आडवार' कहलाते ये जिसका अभिपाय कदाचित् ऐसे महात्मा से

समका जाता या जिसने ईश्वरीय ज्ञान व भक्ति के समुद्र में भली भाँति अवगाहन कर लिया हो और जो निरंतर परमात्मा के ही ध्यान में लीन रहा करता हो। फिर, 'संत' शब्द की भाँति 'आडवार' शब्द भी कालान्तर में केवल उन भक्तों के लिए रूढ़ि-सा हो गया। इन लोगों की संख्या १२ थी और ये उक्त दिल्ला प्रदेश के विभिन्न स्थानों के निवासी थे। इनका कोई साम्प्रदायिक कम न था; किंतु इन सबकी आध्यात्मिक मनोवृत्ति प्रायः एक-सी थी और एक ही भक्ति-भावना से प्रेरित होकर इन्होंने एक अपूर्व ढंग के भगवदाराधन एवं विश्व-प्रेम का प्रचार किया था। इन्होंने अपने आध्यात्मिक अनुभवों के आधार पर जिन पदों की रचना की, उनका एक संग्रह तामिल में 'प्रबन्धम्' नाम से प्रसिद्ध है जिसकी प्रतिष्ठा वेदों की भाँति तामिल वेद के रूप में की जाती है और जिसमें संग्रहीत रचनाओं का पाठ विशेष धार्मिक उत्सवों के अवसर पर उनसे भी पहले ही किया जाता है। दिल्ला भारत के अनेक मंदिरों में उक्त आडवारों की मूर्तियाँ भी देव-मूर्तियों के साथ-साथ स्थापित की गई है और उनका विधिवत पूजन भी होता है।

उक्त १२ श्राडवार भक्त समकालीन नहीं ये, श्रिपत उनके श्राविर्मांव का काल लगमग श्राठ-नी सी वर्षों (श्रियांत विक्रम की दूसरी श्रताब्दी से लेकर उसकी १०वीं) तक व्याप्त रहा। इस कारण उनमें से संद्यित प्रथम चार को प्राचीन, उनके पीछेवाले कमशः पाँच को परिचय मध्यकालीन, एवं शेष को श्रंतिम कहने की परिपाटी चली श्राती है। इन श्राडवारों में से दो-एक को छोड़कर प्रायः सभी साधारण श्रेणी के मनुष्य थे श्रीर कुछ भिन्न कोटि की जाति

के भी थे। इन्हें सांसारिक विभवों से बहुत कम सहायता मिल सकती थी, किंतु इपने उपास्य देव की श्रोर इनकी लगन सदा एक-सी बनी रही। श्राडवारों में सर्वप्रसिद्ध नम्म वा शठकोप एक शूद्ध परिवार। में उत्पन्न हुए ये। उनके जन्म के समय उनके माता-पिता ने उनका भयावना रूप देखकर उन्हें 'मरण' नाम देकर उनका परित्याग भी कर दिया था श्रीर वे लगभग १६ वर्षों तक एक इमली के वृच्च के नीचे किसी ध्रमार जीते रहे थे। श्रन्त में किसी ब्राह्मण तीर्थ-यात्री ने उनके निकट जाकर उनसे बातचीत की श्रीर उनकी श्राध्यात्मिक पहुँच का परिचय प्राप्त कर उनकी श्रिष्यता स्वीकार की, जब से वे दोनों गुरु-शिष्य कमशः 'शठकोप'एवं 'मधुर कवि' के नाम से प्रसिद्ध हो चले। इन दोनों के श्रातिरिक्त प्रसिद्ध श्राडवारों में कुल शेखर तथा श्राहाल के नाम श्राते हैं जिनमें से प्रथम प्रसिद्ध शावंकोर राज्य के श्रिष्पित वे श्रीर द्वितीय एक महिला थी, जो श्रपनी माधुर्य-माव-भरी भक्ति के कारण श्रागे चलकर 'गोदा' नाम से मीरा वाई के समान प्रसिद्ध हो गई।

श्राडवार भक्तों की रचनाश्रों का उक्त संग्रह प्रबन्धम् विक्रम की १२वीं शताब्दी में वैष्ण्व सम्प्रदाय के आचायों द्वारा सम्पादित हुआ। पहले उसके मूल रूप का पाठ हुआ करता था, किंतु पीछे उस पर लिखे गए मख्य-मख्य भाष्य भी उसके साथ पढ़े जाने लगे। 'प्रबन्धम्' का पाठ करनेवाले को 'श्रडियार' कहते हैं, जो मंडप के समज्ञ खड़ा होकर इसका उच्चारस एक निश्चित ढंग से करता है. और साधना वह किसी भी वर्ण वा जाति का मनुष्य हो सकता है। 'प्रबन्धम' में संग्रहीत पदी द्वारा उक्त आडवारी की भक्ति के खरूप का कछ परिचय मिलता है। उसमें तिक्मल सह वा भक्तिसार नामक चीथे आहवार ने कहा है कि 'हे नारायण, मेरे ऊपर आज दया करो, कल भी करो और सदा क्रपा बनाये रहो । मुक्ते विश्वास है कि न मैं तुम्हारे विना हूँ और न तू डी मेरे विना हो " । इसी प्रकार नम्म आडवार वा शठकोप ने भी कहा है कि "हे भगवन, चाहे जो कुछ भी कष्ट मुक्ते केलने पहें, मैं तुम्हारे चरशों के अतिरिक्त शरण के लिए अन्य कोई भी स्थान नहीं जानता । यदि बालक को उत्पन्न करनेवाली माता चिंग्यक रोप में आकर उसे फेंक भी दे, फिर भी उसके ही प्रेम का मुखा बच्चा किसी और को ध्यान में नहीं ला सकता, और

१ वे० एस० कृपर: 'हिन्स आफ दि आहवासे' प० १२।

मेरी भी दशा ठीक वैसी हो है" । ब्राडवारों ने श्रपनी भक्ति के लिए सख्य, वात्सल्य एवं माधुर्य नामक तीनों भावों को साधन बनाया और नम्म तथा ब्रांडाल ने श्रपने पदों में विशेषकर माधुर्य को श्रपनाया था। उनकी रचनाओं द्वारा प्रदर्शित भक्ति के अन्तर्गत जीवात्मा वा परमात्मा के मध्यवर्त्ती एक अलीकिक प्रेम का श्रंश भी विद्यामान है, जिसे ब्रालंकारिक भाषा में इम 'सहवास का प्रेम' कह सकते हैं।

# ख. वैद्याव आचार्य भक्त

आडवारों के अनंतर दक्षिण भारत में वैष्णव-धर्म का प्रचार करनेवाले भक 'आचार्यी' के नाम से प्रसिद्ध हुए जो बहुत कुछ 'प्रबन्धम्'-द्वारा ही प्रभावित थे और जिनकी अनेक रचनाएँ सस्कृत भाष में मिलती हैं। इन आचायों में सर्वप्रथम नाम रघुनाथाचार्य वा नाथमुनि का लिया जाता है जो विकम की १०वीं शताब्दी में श्रीरंगम् में वर्तमान थे श्रीर आचार्य भक्त जिन्होंने आडवारों के चार सहस्र पदों को चार मागों में सम्पादित किया था। नाथमुनि के अनंतर चौथे आचार्य प्रसिद्ध यामुनाचार्य (सं० ६७३:१०६७) हुए, जिन्होंने आगे प्रचलित होनेवाले श्री सम्प्रदाय के सिद्धांतों का सर्वप्रथम प्रचार किया। इन्होंने 'सिद्धित्रय' जैसे ग्रंथों की रचना कर शंकराचार्य के मायावाद का खंडन किया श्रीर 'श्रागम प्रामास्य द्वारा' श्रपने सिद्धांतों का प्रतिपादन भी किया। यामुनाचार्य अपने कार्यों के कारण अपने पीछे आनेवाले रामानुजाचार्य (१०=४:११६४) के लिए प्रधान पथ-प्रदर्शक वन गए। रामानुजाचार्य ने भी आडवारों की रचना 'प्रबन्धम्' का अध्ययन बड़े मनीयोग के साथ किया था, ग्रीर उत्तरी भारत के तीर्थ-स्थानी की यात्रा कर संस्कृत में ग्रानेक प्रंथों की रचना की थी। इनके विशिष्टाद्वैत मतानुसार जीवात्मा श्रीर जगत् वस्तुतः परमात्मा के गुण्विशेष हैं और उसे एक विशिष्ट रूप प्रदान करते हैं। वह विशिष्ट ब्रह्म श्रद्धितीय है और उसकी प्राप्ति केवल ज्ञान मात्र के श्राधार पर न होकर, वेदविद्दित कर्मानुष्ठान एवं विविध भक्ति-साधनाश्रों के आम्यास द्वारा ही संभव हो सकती है। रामानुजाचार्य के अनंतर और भी कई अचार्य भक्त हुए जिन्होंने इस विशिष्टाद्वेत के विद्वांतों का स्पष्टीकरण व प्रचार किया।

१, 'नम्म आडवार', (जी० ए० नटेसन, महास ), पृ० ९ ।

श्राडवारों का 'पबन्धम्' श्रशिच्चित वा श्राईशिच्चित व्यक्तियों की रचनाश्रों का संग्रह था जिसमें केवल हृदयपच्च की ही प्रधानता थी। किंतु इन श्राचार्यों के विविध ग्रंथों में मस्तिष्क-पद्म की भी प्रौड़ता दील पड़ी। इन्होंने मीमांतकों के कोरे कर्मकांड एवं शांकराद्वेतवादियों के श्रानकांड का श्रमेक युक्तियों के साथ खंडन किया, श्रीर श्रपने मक्तिकांड के श्रमुसार प्रविद्व प्रपत्ति मार्ग वेदान्त- ग्रंथों का तात्पर्य भी निर्धारित किया। तदनुसार इन्होंने स्मान्तें द्वारा प्रचलित किये गए एक में श्राविक

इन्होंने स्माचौँ द्वारा प्रचलित किये गए एक से अधिक देवताओं की पूजन-प्रगाली की अस्वीकार कर एकमात्र विष्णु भगवान की श्चाराधना का प्रचार किया और उसके लिए तीन उच्च वर्गों के श्रतिरिक्त शदों को भी योग्य ठहराया। शदों-जैसे निम्न श्रेणीवालों के लिए विशेषकर 'प्रपत्ति' की ब्यवस्था दे दी, जिसका मुख्य श्रिमिपाय श्रपने को भगवान की शरण में समर्पित कर उन्हीं की दयामात्र पर पूर्ण भरोसा करना रहा। परंत इस प्रपत्ति का भी अर्थ कालान्तर में दो भिन्न-भिन्न हिष्टियों से लगाया जाने लगा। वेदान्त दैसिक (सं० १३२५:१४२६ ) के अनुसार प्रपत्ति भी अन्य साधनों की माँति केवल एक मार्ग है जिसका अवलंबन ज्ञान, कर्म आदि के न हो सकने पर कर लेना चाहिए, परंतु मनवल महामुनि (सं० १४२७:१५००) तथा उनके पत्तवालों का कहना है कि प्रपत्ति को एक निरा मार्ग मात्र ही न मानकर, उसे सब कुछ समझ लेना चाहिए और उसी की भावना के अनुसार अपनी मनोबृत्ति तक निर्मित कर लोनी चाहिए। पहले मतवाले इसी कारण 'वाड कडाई' कहलाए जिनके अनुसार भक्त व भगवान का संबंध किसी बंदरी की छाती से चिपके हुए बच्चे तथा उस बंदरी का सा होना चाहिए और दूसरे मतवाले 'टेन-कडाई' कहलाकर प्रसिद्ध हुए जिन्होंने उसी भावना का अर्थ, बिल्ली के अबोध बच्चे की भाँति अपनी माँ द्वारा जहाँ कहीं भी उठाकर रखे जाने तथा अपनी और से कुछ भी प्रयास न करने का हप्टान्त देकर समझाया।

भक्ति-साधना का प्रचार उक्त आहवारों के समय से लेकर इन आचारों के समय तक भारत के अन्य प्रदेशों में भी किसी प्रकार होता जा रहा था। यह वस्तुतः भक्ति का ही युग था और श्री रामानुजाचार्य अन्य आचार्य की भाँति उनके पीछे आनेवाले उनसे भिन्न मतवाले अन्य आचार्यों ने भी अपने पद्म के समर्थन में विविध दार्शनिक अंथों की रचना करते हुए भक्ति मार्ग की भिन्न-भिन्न शाखाओं का प्रवर्तन किया। तदनुसार निम्बार्काचार्य (सं १९७१:१२१६)

ने अपने द्वैताद्वेत सिद्धांतों के आधार पर राधाकृष्ण भक्ति प्रतिपादित की, मध्याचार्य ( सं० १२५४:१३३३ ) ने अपने द्वीत सम्प्रदाय के अनुकुल भक्ति को अंतिम निष्ठा का पद प्रदान किया तथा बल्लभाचार्य (सं० १५३६:१५८७) ने ऋपने शुद्धाद्वीत मतानुसार 'पुष्टि-मार्ग' का प्रतिपादन कर भक्ति की प्रथल धारा बहा दी। इसी प्रकार चैतन्य देव (सं १५४२-१५६०) ने भी 'अचिन्य भेदाभेद' सिद्धांत के आधार पर अपनी रागानगा भक्ति का प्रचार किया। श्री रामानुजाचार्य के 'श्री सम्प्रदाय' के समान ही इन महापुरुषों ने भी अपने-अपने सम्प्रदाय प्रचलित किये जिस कारण भक्ति-साधना के महत्त्व की धाक क्रमश: सारे देश में व्याप्त हो गई और दिल्ला भारत से लेकर पूर्व की ओर वंग देश, पश्चिम की श्रोर गुजरात, एवं उत्तर की श्रोर वृन्दावन तक का मखंड विशेषतः मिक से प्रभावित हो गया । वैष्णाव सम्प्रदायों के इन प्रवर्तकों के अनुसार 'जीवनमुक्ति' मान्य न होने के कारण उसके स्थान पर 'विदेह मुक्ति' स्वीकार की गई थी। श्री सम्प्रदाय के अनुयायी भक्त का भगवान के समान होकर उसके समज किंकरवत् बना रहना परम मक्ति का ध्येय मानते थे, तो माध्व सम्प्रदायवाले भगवान् में प्रवेश कर व उसके साथ युक्त होकर समग्र आनन्द का उपभोग करना मोच का ग्रांतिम उद्देश्य बतलाते थे। इसी प्रकार निम्बाक सम्प्रदाय का अनुसरण करनेवाले भक्त का पूर्णतः भगवद्भावापन्न होकर सभी दुःखो से रहित हो जाना मुक्ति का लच्य मानते थे, तो बल्लम सम्प्रदायवाले उक्त श्चंतिम स्थिति का स्वरूप विशेषतः भगवान के अनुबह द्वारा उसके साथ' एक प्रकार का अभेद-बोधन बतलाते थे। चैतन्य सम्प्रदाय के अनुयायी भी इसी प्रकार मक्ति को वैधी की जगह रागानुगा कहकर खार्त मान द्वारा भगवान के धाम में प्रवेश पा लेना सर्वोत्तम समझते थे।

इन वैष्णव सम्प्रदायों की साधना-प्रणालियों में भी इसी कारण कुछ न कुछ अंतर दील पड़ता था। श्री सम्प्रदाय के अनुयायी वर्णाश्रम-विहित कमें। के विधान का पालन करना चित्त शुद्धि के लिए अत्यन्त आवश्यक मानते ये और उसके अनतर ही ब्रह्म की जिज्ञासा को संभव समझते थे। परंतु ब्रह्म के ज्ञान एवं उक्त कमों के होते हुए भी बिना भक्ति के मुक्ति साधना- का होना वे असंभव समझते थे और यह भक्ति भी उनके भेद अनुसार वह पराप्रपत्ति थी जिसे पूर्ण वा अनन्य शरणागति भी कह सकते हैं। विना मगवान के शरणापन्न हुए जीव का

कल्याण नहीं हो सकता, श्रतएव उसके ध्यान में सदा मरन रहकर उसकी

कृपा के लिए निरंतर प्रार्थना में निरत रहना ही उनकी मुख्य साधना थी। निम्बार्काचार्य के सनक सम्प्रदाय को भी शरणागित का उक्त भाव स्वीकृत था, किंतु वह श्री सम्प्रदाय के उक्त ध्यानयोग पर श्रिधिक श्रवलम्बित रहना श्रावश्यक नहीं मानता था। इसके सिवाय, इन दोनों के उपास्य देवों में भी श्रंतर था। 'श्री सम्प्रदाय' वाले जहाँ लच्मी व नारायण को इष्टदेव मानते थे, वहाँ सनक सम्प्रदाय के सर्वस्य राधा व कृष्ण थे। इसी प्रकार मध्याचार्य के सत् सम्प्रदाय के सर्वस्य राधा व कृष्ण थे। इसी प्रकार मध्याचार्य के सत् सम्प्रदायवाले हिर वा भगवान की प्राप्ति को श्रपने प्रत्यच श्रनुभव की बात समक्षते हुए उसके लिए वैराग्य, शम, दम, शरणागित श्रादि श्रष्टादश साधनाश्रों को उपयोग में लाकर उनके श्राधार पर उपासना करना श्रपना कर्तव्य समक्षते थे श्रीर बल्लभ-सम्प्रदाय के पुष्टिमागीं श्रपने श्राराध्य देव श्री नाथ का विधिवत् पूजन करते थे तथा उन्हें भजनादि गा कर पूर्णतः रिक्ताने के प्रयत्न भी करते थे। परंतु चैतन्य सम्प्रदायवाले पूजन-श्रचन-प्रणाली को प्रायः उपेचा की ही दृष्टि से देखते थे श्रीर उनका एक-मात्र साधन हरि-नाम का स्मरण तथा कीर्तन था जिसके द्वारा उन्हें 'महाभाव' की प्राप्ति होती थी।

## ग. कश्मीरी शैव सम्प्रदाय

दिल्ला भारत के झंतिम वैध्याव आडवार भक्तों के समय में उत्तर की ओर कश्मीर प्रदेश में कितपय शैव भक्तों का भी आविर्माव होने लगा था जिनकी परम्परा में अनेक महापुरुष उत्पन्न हुए जिन्होंने 'कश्मीरी शैव सम्प्रदाय' का प्रचार किया। यह सम्प्रदाय भी उक्त वैध्याव-सम्प्रदायों की कश्मीरी शैव भाँति कितपय दाशंनिक सिद्धांतों पर आश्रित था और सम्प्रदाय इसके आचायों ने भी अपने मत का बड़ी योग्यता के साथ प्रतिपादन किया। इसके मूल प्रवर्णक वसुगृत माने जाते हैं जो विक्रम की धवीं शताबदी के उत्तरार्ध में वर्तमान थे और जिनके 'शिवसूत्र' प्रसिद्ध हैं। इनके दो प्रसिद्ध शिध्यों में से कल्लट ने स्पन्द शास्त्र के अंथों की रचना की और सोमानन्द ने प्रत्यभिशा मत को प्रवर्णित किया। इन दोनों आचायों के दार्शनिक विचार मूलतः प्रायः एक ही प्रकार के थे; किंतु उनके प्रतिपादन की शैली तथा कितपय अन्य बातों में बहुत कुछ, अंतर दीख पड़ता था। इनका दार्शनिक मत 'ईश्वराद्वयवाद' के नाम से प्रसिद्ध हुआ जो शंकराचार्य के 'ब्रह्माद्वववाद' से कई बातों में भिन्न था। ईश्वराद्वयवाद के समर्थकों का कहना था कि ईश्वर ब्रह्म की भाँति निष्क्रिय नहीं,

किंतु स्वतन्त्र कर्ता-स्वरूप है श्रीर माया उसकी स्वातन्त्र्यशक्ति वा स्वेच्छापरिगृहीत रूप मात्र है। वह अपनी इच्छा के श्रानुसार नटवत् लीला करने के लिए इसे प्रयोग में लाया करता है और इसके द्वारा स्वस्फुरण किया करता है। 'विमर्श' श्रात्मा का स्वभाव है श्रीर ज्ञान व किया में वहाँ कोई भी श्रन्तर नहीं है। इन दोनों की उन्मुखता को ही उसकी 'इच्छा' कहते हैं।

अतएव मोच्च न तो केवल ज्ञान से संभव है और न कोरी मिक्त से ही। किंतु दोनों का सामंजस्य होना परमावश्यक है। शुद्ध मिक्त की साधना में दैत-भाव अपेच्चित होता है जो अज्ञान का परिचायक है और जिसके कारण मोह का भी उत्पन्न हो जाना संभव बना रहता है। परंतु ज्ञान के अनन्तर जानब्मकर किल्पत की गई भिक्त की दैत-मूलक भावना में इस प्रत्यभिज्ञा बात की आशंका नहीं रहती और यही मिक्त वस्तुत:

नित्य कहलाने योग्य है। इस सम्प्रदाय द्वारा प्रयुक्त 'प्रत्यमिशा' शब्द से भी श्रमिप्राय यही है कि साधक अपनी शात वस्तु को ही फिर से जानकर श्रानंदित होता है। जिस श्रद्धय ईश्वर का शान उसे कदाचित् श्रस्पच्ट रूप में प्राप्त रहता है, उसे ही वह श्रपने गुरु की सहायता से पूर्णत: पहचानकर श्रपना लिया करता है श्रीर इस प्रकार की स्वानुमूर्ति उसके भीतर एक श्रानवंचनीय श्रानंद व उल्लास का कारण वन जाती है। इस प्रकार श्रद्धत भाव में द्वैत भाव की कल्पना श्रीर निर्मुण भाव में भी सगुण भाव का काल्पनिक श्रारोप इस मत की विशेषता थी, जिसे आगे चलकर संतों ने भी किसी न किसी रूप में स्वीकार किया।

इस प्रत्यभिशा-विशिष्ट-सम्प्रदाय का विकास वस्तुतः अपने दार्शनिक सिद्धांतों के अनुसार ही हुआ था, किंतु इसके साधकों द्वारा स्वीकृत साधना-प्रशाली का भी महत्त्व कुछ कम न रहा। ये अपनी शारीरिक, मानसिक, नैतिक एवं आध्यारिमक अभिवृद्धि के लिए विशेषतः योग-साधना का आश्रय प्रह्मा करते ये। इनका कहना था कि वास्तविक रहस्य का आनम्लक पता योग-किया द्वारा ही संभव है, क्योंकि उसी की सहायता मिक से सारी वार्ते हमारे प्रत्यन्त अनुभव में आ सकती हैं और

भक्ति से सारी वार्ते इमारे प्रत्यच्च अनुभव में आ सकती है आर उनको तत्वतः जानने में इम पूर्ण समर्थ भी हो सकते हैं। योग-साधना के बल पर ही इमें अपने मायाजनित आवरणों को दूर कर पूर्णतः निरावृत हो जाने का अवसर मिलता है श्रीर इम उस मोद्ध की स्थित के अधिकारी बन जाते हैं जो नित्यसिद्ध ज्ञान-भक्ति का उन्मेष रूप है। ज्ञानमूलक अद्देत भक्ति सदा अहेतुकी, किन्तु सर्वया आनन्द-विधायिनी हुआ करती है, क्योंकि उसमें द्वेत-भाव-जनित पराश्रयता की आशंका किंचिन मात्र भी नहीं रहा करती, प्रत्युत स्वानुभृति की पूर्ण तृप्ति, आत्म-प्रत्यय की हद शक्ति एवं तत्वोपलिध की अलौकिक शान्ति का उसमें आजाना अनिवार्य-सा हो जाता है। जिस प्रकार स्थिट के आदि में परम तत्व सदाशिव पूर्ण अकृतिम 'श्रहं' की स्पूर्ति द्वारा अनेक प्रकार को लीलाओं में प्रवृत्त होकर स्वयं आनंदित हुआ करते हैं, उसी प्रकार 'श्रहं परमेश्वरः' का अनुभव करनेवाला साधक भी भक्ति के लिए द्वेत की कल्पना कर उसके सौन्दर्य से प्रभावित हुआ करता है। द्वेत की यह भावना अद्वेत से भी कहीं सुन्दर होती है और दो अभिन्न-हुदय मित्र वा पति-पत्नी की भाँति जीवातमा व उस परभारमा के सम-रसानंद में यह द्वेत अमृत-नुत्य वन जाता है?। या वारकरी सम्प्रदाय

ईश्वराद्वयवाद की इस अपूर्व ग्रद्धैत-परक भक्ति का ही प्रभाव कदाचित् उस वैष्ण्व सम्प्रदाय पर भी किसी न किसी प्रकार पड़ा था जो दिल्ला भारत के पंढरपुर नामक स्थान के ग्रास-पास विक्रम की १३वीं शताब्दी के उत्तरार्द्ध में किसी समय प्रचलित हुआ। था जिसके प्रवर्तकों में सर्व श्रेष्ठ ज्ञानदेव वा

ज्ञानेश्वर (सं० १३३२:१३५३) माने जाते हैं श्रीर जो वारकरी श्राज तक 'वारकरी सम्प्रदाय' कहकर प्रसिद्ध है। ज्ञानेश्वर सम्प्रदाय श्रालन्दी प्राम के निवासी एक प्रतिमाशाली व्यक्ति थे, जिन्होंने श्रपनी 'ज्ञानेश्वरी' तथा 'श्रमृतानुभव' जैसी

महत्त्वपूर्ण रचनात्रों द्वारा उक्त सम्प्रदाय के दार्शनिक सिदांतों को स्पष्ट व सुब्यवस्थित कर उसकी भक्ति-साधना का सर्व साधारण में प्रचार किया था। 'अमृतानुभव' में पाये जानेवाले उनके एक पद<sup>3</sup> से जान पड़ता है कि उक्त

१. जगदीश चन्द्र चटजीः 'क्दमीर शैबिडम' ( मा० १ ) श्रीनगर, १९१४, पृ० १६३:१६४।

२. 'मलवर्थ कल्पितं द्वेतमद्वेतादिषमुन्दरम् ॥ आतं समरसानन्दं द्वेतमप्रमृतोषमम् । मित्रवोरिव दम्पत्योजीवातमपरमात्मनोः ॥' (बोधसार्) २० २००:२०१ ।

३. 'आणि शानवन्धु ऐसे । शिव सत्राचे निमिणे । झाणितलै असे । सदा शिवे ।
३, १६ ( डा० रानाडे कृत 'मिस्टिसिज्म इन मेहाराष्ट्र के पृ० १७९ पर उद्धृत )

कश्मीरी शैव सम्प्रदाय के मूलाघार 'शिव स्त्रो' का उन पर प्रत्यन्त प्रभाव पड़ा था और कदाचित् इसी कारण उन्होंने शांकराह ते के मायावाद का खंडन भी किया था। इसी प्रकार यह भी कहा जाता है कि पंढरपुर में स्थापित विद्वल नामक विष्णु वा कृष्ण की मूर्ति के सिर पर शिव की मूर्ति वनी हुई है और वारकरी सम्प्रदाय के अनुयायी शिव एवं विष्णु अथवा हर वा हिर में कभी कोई भेद भी नहीं माना करते, बल्कि एकादशी तिथि के अत के साथ-साथ सोमवार के दिन भी उपवास करते हैं। इस सम्प्रदाय की माधना में योग-साधना को भी एक महत्तवपूर्ण स्थान प्राप्त है जो उक्त करमीरी शैव सम्प्रदाय की एक विशेषता है।

ज्ञानेश्वर की सर्व प्रसिद्ध रचना 'ज्ञानेश्वरी 'श्रीमद्भगवद्गीता' पर एक संदर भाष्य है, जो सम्प्रदाय के सिद्धांतों के अनुसार मराठी भाषा में निर्मित हुआ है। यह निर्गण व निराकार परमात्मा की भक्ति का श्रद्ध तवाद की भावना के अनुसार प्रतिपादन करता है और इसकी शैली अत्यन्त आकर्षक है। जानेश्वर ने अपने केवल २१ वर्षी के अल्प जीवन-ज्ञानेश्वर व काल में ग्रंथ-रचना के अतिरिक्त तीर्थ-पात्रा भी की थी अन्य वारकरी जिसका रोचक वर्णन इनके सहयोगी मित्र व कदाचित शिष्य, नामदेव ( सं॰ १३२७-१४०७ ) ने अपनी रचना 'तीर्थावली' में किया है। ये नामदेव, संभवतः, वे ही हैं जिनका नाम कबीर साहब आदि संतों ने बड़ी अदा के साथ लिया है और जिनकी बहत-सी हिंदी-रचनाएँ भी आज तक उपलब्ध है। ज्ञानेश्वर व नामदेव के आतिरिक्त उक्त सम्प्रदाय में आगे चलकर एक नाय (संठ १५६०:१६५६ ) व तुकाराम (सं० १६६६:१७०७) जैसे अन्य संत भी हए, जिन्होंने इसके संदेशों का प्रचार किया । समय पाकर इसके अन्तर्गत चार शाखाएँ भी चलीं जिनके नाम १. चैतन्य सम्प्रदाय, २. खरूप सम्प्रदाय, ३. श्रानन्द सम्प्रदाय व ४. प्रक श सम्प्रदाय बतलाये जाते हैं और जिनके अनुयायी इस समय महाराष्ट्र के बाहर बरार, गुजरात, कर्खाटक एवं आन्ध्र तक में भी पाये जाते है। इसके प्रधान प्रचारकों ने अपने मत का प्रचार अधिकतर मराठी भाषा में रचे गए अभगों द्वारा किया है तथा इसके कुछ बड़े-बड़े संतों की अनेक

१. ५० बलदेव उपाध्यायः 'नारकरीज, दी फोरमोस्ट वैष्णाव सेक्ट आफ महाराष्ट्र' (दी इंडियन हिस्टारिकल क्वार्टली' मा० १५, १९३९, प्०२७४ ।

रचनाएँ हिंदी भाषा में भी मिलती हैं और ऐसे लोगों में नामदेव सबसे अधिक विख्यात हैं।

वारकरी सम्प्रदाय एक प्रकार का स्मार्च सम्प्रदाय है जिसमें पंच-देवों की पजा का विधान है, किंतु इसके सर्व प्रधान इष्टदेव विद्वल भगवान है जिनकी मूर्ति पंढरपुर में भीमा नदी के किनारे बनी हुई है और जो हिन्मशी के साथ वर्तमान वस्तुत: श्रीकृष्ण के ही प्रतीक है। परमात्मा को निर्गेण ब्रह्म बतलाते हए तथा श्रद्धेतवाद के समर्थंक होते हुए भी इसके निर्गेगोपासना अनुयायी भक्ति-साधना को सर्वोत्तम ठहराते हैं। इनकी यह भक्ति अद्भेत भक्ति वा अभेद भक्ति है जिसका केवल अनुभव भात्र किया जा सकता है, वर्णन नहीं हो सकता। अपने 'अमृतानुभव' में एक स्थल पर जानेश्वर ने कहा है कि "जिस प्रकार एक ही पहाड के भीतर देवता, देवालय एवं भक्त-परिवार का निर्माण खोदकर किया जा सकता है. उसी प्रकार भक्ति का व्यवहार भी एकत्र के रहते हुए सर्वथा संभव है, इसमें संदेह नहीं " । तभी तो अन्त में जाकर देव देवस्व में घनीभृत हो जाता है, भक्त भक्तिपन में विलीन हो जाता है, और दोनों का ही ख्रंत हो जाने पर अमेद का स्वरूप अनंत होकर प्रकट होता है। जिस प्रकार गंगा समुद्र से मिन्न रूप होने से कभी मिल नहीं सकती, वैसे ही परमात्मा के साथ तद्रप हुए विना भांक का होना कभी संभव नहीं रे। निर्मेण की इस अद्भेत भक्ति के लिए ये लोग सगुरा रूप को भी एक साधन मानते हैं और उसके साथ तादात्म्य का भाव प्राप्त करने के लिए उसके नाम का निरंतर स्मरण तथा उसके खलीकिक गुणों का सदा कीर्तन किया करते हैं। इनके यहाँ इस प्रकार भक्ति व ज्ञान का एक सुन्दर सामं बस्य लिव्वत होता है जिसे साधना के रूप में स्वीकार कर किसी भी जाति वा अंगी का मनुष्य कल्यागा का भागी बन सकता है।

वारकरी सम्प्रदाय का नाम दो शब्दों अर्थात् 'वारी' एवं 'करी' के संयोग से बना था; जिसका अर्थ 'परिक्रमा करनेवाला' था। किंतु यह परिक्रमा,

देव देकल परिवास। कीचे कोक्सिन डोगस।
 तैसा मक्तिया वेव्हास। कांन हवावा ४१॥, अमृतानुभव, प्रकरण ९।

२. लक्ष्मण रामचन्द्र पांगारकर : 'श्री बानेश्वर चरित्र' (हिन्दी धनुवाद, गीता प्रोस, गोरखपुर सं० १९९०), प० २३१।

विशेषकर, पंढरपुर के मंदिर में स्थापित विद्वल भगवान् की ही, प्रति मास की दोनों एकादशियों को की जानेवाली तीर्थ-यात्रा तक सीमित सममी जाती रही और सम्प्रदाय के प्रत्येक अनुयायी का यह कर्तव्य था कीर्तन-पद्धति कि वह कम से कम ग्राधाद वा कार्तिक में इसे ग्रवश्य कर ले। इन अवसरों पर उक्त यात्री बहुधा संयत जीवन विताते ये ग्रीर ग्रपने इष्टदेव के भजन व कीर्तन में लीन रहा करते थे। इस भजन व कीर्तन की पद्धति भी प्राय: उसी प्रकार की थी, जैसे आगे चल कर नरसी मेहता (सं०१४७२:१५३८) एवं मीराबाई (सं०१५५५: १६०३) ने क्रमशः गुजरात व राजस्थान की ख्रोर तथा चैतन्यदेव (सं० १५४२:१५६०) ने बंगाल व उड़ीसा प्रांत में अपनायी। ये लोग अपने इध्देव के भजन में लीन होकर तृत्य व गान करते-करते बहुघा भावावेश में आ जाते ये और इनकी भक्ति का मूल अद्वैती स्वरूप द्वैतभाव से पूर्णतः प्रभावित जान पड़ने लगता या तथा इनमें एवं सगुणोपासक भक्तों में कोई विशेष अंतर नहीं लच्चित होता था। फिर भी इनका, वर्णाश्रम के नियमों से मुक्त रहकर एक अकृत्रिम जीवन व्यतीत करना, सामाजिक विशेषतास्त्रों की उपेत्ना करना, प्रवृत्ति मार्ग को स्वीकार करना तथा साम्प्रदायिक रूढ़ियों को श्रिधिक महत्त्व न देना आदि इन्हें साधारण भक्तों की श्रेणी से पृथक् कर देते थे। वारकरी सम्प्रदाय के इन भक्तों को इसी कारण संत कहने की भी

ङ. वैष्णव सहजिया

चैतन्य देव के पहले से ही र बंगाल प्रांत में वैष्ण्य सम्प्रदाय की एक शाखा 'सहजिया' के नाम से प्रसिद्ध रहती चली आ रही थी। इस शाखा के विख्यात पूर्वकालीन भक्तों में चंडीदास का नाम विशेष रूप से लिया जाता है जिनका आविर्भाव विक्रम की पंद्रहवी शताब्दी के पूर्वार्ड में हुआ था। इनका जन्म वीरभूमि जिले के आंतर्गत हुआ था और

परिपाटी चल निकली और यह शब्द इनके लिए रूढ़ि-सा हो गया ै।

वैद्याव ये तान्तूर नामक गाँव के किसी वाँशुली देवी के मन्दिर में सहितया पुजारी का काम किया करते थे। अपने प्रेमभाव की उप्रता के कारण ये 'पागला चंडी' कहलाकर विख्यात हो

गए ये और इनका प्रेम-संबंध 'रामी' नाम की रजकी वा धोविन के साथ भी

१. आर० डी० रानाडे : 'मिस्टिसिन्म इन महाराष्ट्र' (पूना, १९३३) पृ० ४२।

२. टा० मञ्जमदार : 'हिस्ट्री आफ बंगाल' पू० ४२४।

हो गया था। किंतु बाह्मण् होते हुए भी इन्होंने इस बात की कुछ भी परवा नहीं की और अपनी प्रेमपात्री को 'वेदमाता गायत्री' तक कहकर संबोधित करते रहे। इन्होंने श्रीकृष्ण एवं राघा से संबंध रखनेवाले अनेक पदों की रचना की तथा उनकी नित्य-लोला का वर्णन किया। उनके अलौकिक प्रेम की व्याख्या करते हुए इन्होंने कहा है—''वैसी प्रीति कभी न तो देखी गई और न सुनी ही गई। उन दोनों के प्राण् वा हृदय स्वभावतः एक दूसरें से बँघे हुए हैं और एक दूसरें के समझ सदा रहते हुए भी वे भावी वियोग की काल्यनिक आशंका से रो पड़ते हैं"। इस प्रेम की तुलना में अनेकानेक उदाहरण उपस्थित कर वे उन सभी को इससे हीन भी दर्शाते हैं। इनके उस प्रेम का स्वरूप उस स्वच्छंद, किंतु स्वाभाविक अनुराग की ओर संकेत करता है, जो एक परकीया नायिका का अपने प्रेम-पात्र वा प्रेमी के प्रति हुआ करता है। प्रेम की इस स्वाभाविकता के ही कारण उसे 'सहजभाव' का नाम दिया गया था और सहज शब्द के ही महत्त्व से इसका नाम 'सहजिया सम्प्रदाय' पड़ा था।

उक्त 'सहज' वस्तुतः वहीं सहज तत्व या जो कभी बौद दशन के अनुसार परमतत्व समक्षे जानेवाले शून्य के स्थान पर क्रमशः महासुख के रूप में प्रविष्ट हुआ था श्रीर जो बौद सहजिया लोगों की साधना में परमध्येय बना हुआ था। अतएव जिस प्रकार बौद्ध सहजिया लोगों ने इसे 'प्रज्ञा' एवं 'उपाय' का युगनद रूप मान रखा था, उसी प्रकार इन राधा व कुष्णा वैष्ण्य सहजिया लोगों ने भी इसे 'राधा' एवं 'कृष्ण्य' के नित्य प्रेम का रूप दे हाला और इसो को सारे विश्व का मूलाधार मानकर इन्होंने सुध्टि-कम की भी कल्पना की। प्रत्येक मनुष्य के भीतर भी इसी कारण कृष्णातत्व की कल्पना की। प्रत्येक मनुष्य के भीतर भी इसी कारण कृष्णातत्व की कल्पना की गई जिसे उसका 'स्वरूप' समक्ता गया और उसी प्रकार प्रत्येक स्त्री के भीतर राधातत्व का भी अस्तित्व माना गया तथा मानव शरीर में इसके अतिरिक्त पाये जानेवाले निम्नतर तत्व को उसका केवल 'रूप' नाम दिया गया। इसके सिवाय इन 'रूप' एवं 'स्वरूप' के मौलिक एकत्व को कार्यान्वित करने के लिए ही वैष्ण्य कवियों ने राधा एवं कृष्णा की नित्य-लीला का प्रत्यक्त अनुमव करना अपने लिए

 <sup>&#</sup>x27;एखन पीरिति वस देखिनार सुनि । पराखे पराखराँचा अपना आपनि ॥ दुँई कोरे दुँई कारे विच्छेद भाविया । इत्यादि । द्वा० दिनेशचंद्र सेन की पुस्तक विगाली लैंग्वेन ऐंड लिटेरचर', पू० १३०:१ पर उद्धृत ) ।

परम स्थेय मान लिया था, और उसका वर्णन करते हुए वे आनन्द के मारे फूले नहीं समाते थे। वे उस 'लीला' वा 'केलि' को अत्यंत ऊँचा महत्त्व प्रदान करते थे और इस प्रकार की भावना तव से बरावर लिखत होती चली आई है। जयदेव किव ने अपनी रचना 'गीत गोविंद' के प्रथम रलोक वा पद में ही राधा और ऋष्ण की यमुना-तट पर होनेवाली रहस्यमयी 'केलि' वा लीला की जय मनाकर मंगलाचरण किया था' और उनके पीछे आने वाले चंडीदास एवं विद्यापित ने भी उक्त लीला का प्रायः उसी प्रकार वर्णन व गुखगान किया था। सहिजया वैष्ण्वों ने उसी के आधार पर आगे चल कर 'ल्प' के ऊपर 'स्वरूप' का कमशः आरोप करते हुए मानवीय प्रेम की भी स्वर्गीयता प्रदान कर दी, और कालांतर में उनका वैष्ण्व-धर्म ही वस्तुतः मानव-धर्म में परिख्त हो गया। ''मानव-प्रेम अपनी सर्वोत्कृष्ट व शुद्ध दशा में ईश्वरीय प्रेम बन जाता है" की भावना ने ही वैष्ण्व सहिजया एवं सूकी सम्प्रदायों के सहयोग से बंगाल प्रदेश में 'वाउल सम्प्रदाय' को भी जन्म दिया जिसने सहज की उक्त कल्पना को 'मनेर मानुष' वा हुदयरिथत प्रियतम के रूप में परिवर्तित कर एक नवीन मार्ग निकाला।

भक्तों के उपर्युक्त विभिन्न सम्प्रदायों की विविध साधनाश्रों में इस प्रकार कभी श्रदा व प्रेम, कभी तंत्रोपचारमयी भक्ति, कभी श्रानमूलक भक्ति व कभी श्रुद रागात्मिका भक्ति के श्रंश कमशः प्रविष्ट होते गए श्रीर साधकों की एक प्रवृत्ति किसी समय मानव-प्रेम तक की श्रोर हो गई। विक्रम की प्रायः दूसरी श्रताब्दी से लेकर उसकी चौदहवीं श्रताब्दी तक के इस लम्बे उपसंहार युग में भक्ति ने श्रनेक रूप प्रहण किये जिनका इसके श्रामे भी बहुत प्रचार हुआ श्रीर उन्हें श्रपनानेवाले श्रनेक महान ब्यक्तियों ने बड़ी ख्याति भी प्राप्त की। परन्तु इन साधकों में श्रधिकतर ऐसे

ब्यक्तियां ने बड़ी ख्याति भी प्राप्त की। परन्तु इन साधकों में श्रिधिकतर ऐसे भक्त ही हुए, जिन्होंने अपने सम्प्रदाय के सिद्धान्तों का भर सक अद्धरशः पालन करना अपना परम कर्तव्य समझा। साम्प्रदायिक रूढ़ियों से बहुत कुछ अलग रहते हुए उक्त साधनाओं द्वारा स्वतंत्र रूप से प्रमावित होनेवाले केवल थोड़े-से ही व्यक्ति हुए जिनकी गणना बहुधा पूर्वकालीन वा पथप्रदर्शक संतों में की जाती है और जिनके जीवन की कुछ थोड़ी-सी ही मलक उनकी उपलब्ध रचनाओं में मिलती है। इनमें से कुछ के नाम कवीर साहब आदि संतों ने बड़े आदर के साथ विया है, कुछ की रचनाएँ 'आदिशंय' में

१. 'राधामाधवयोर्जयन्ति यमुनाकूले रहःकेलयः' ॥ 'गीत गोविन्द' ।

संग्रहीत हैं तथा कुछ ऐसे भी हैं जिनके एकाध अन्यत्र प्राप्त फुटकर पदों के आधार पर उन्हें ऐसे संतों की अंग्री में साम्मिलत कर लेने की प्रवृत्ति होती है। उदाहरण के लिए इन संतों में जयदेव, सधना, लालदेद, वेग्री, नामदेव तथा त्रिलोचन की गणना की जा सकती है और इनका संज्ञित परिचय आगे दिया जा रहा है।

# ४. पूर्वकालीन संत

#### (१) संत जयदेव

जयदेव का नाम संत कवीर साहब ने अपनी अनेक रचनाओं में बड़े अपदर के साथ लिया है और इन्हें 'भक्ति के रहस्यों से परिचित' भी बतलाया है। ये संभवतः वे ही प्रसिद्ध जयदेव हैं जो 'गीत गोविंद' के रचयिता सममे जाते हैं और कदाचित वे भी जिनके दो हिंदी पद 'ब्रादियय' में भी संग्रहीत हैं। संस्कृत-साहित्य के इतिहास में नाटक-जीवन-काल कार, चम्प्रकार, छन्दः शास्त्र में प्रवीश तथा प्रबन्ध-रचिता जयदेव भी एक से अधिक हो चुके हैं, परनत उनकी प्रसिद्धि उतनी नहीं, जितनी इन गीतकार जयदेव की है श्रीर इन्हीं के संबंध में नामादास ने भी 'भक्तमाल' में लिखा है। इनके समय का अनुमान बंगाल के सेन-वंशी राजा लद्दमण सेन के राज्य-काल के विचार से किया जाता है, जो सं० १२३६ : १२६२ ( सन् ११७६ : १२०५ ई० ) रहा था । ये उक्त राजा के दरवारी कवि कहे जाते हैं, श्रीर यह भी प्रसिद्ध है कि वहीं रहकर इन्होंने विशेष ख्याति भी प्राप्त की थी। श्रीमद्भागवत ( दशम स्कंध के ३२वें श्रध्याय के पवें श्लोक ) की 'मावार्यदीविका' पर की गई 'वैष्ण्वतीषिण्।' टीका से भी प्रकट होता है कि ये उमापतिधर के साथ राजा लद्मण सेन के दरवार में रहते थे (दे॰ 'श्री जयदेव सहचरेण महाराज लच्मण सन मंत्रिवरेणोमापति धरेण' इत्यादि ) श्रीर राजा लच्मण सन के सभा-मंडप के द्वार पर पश्यर की पहियों में खदा हन्ना एक लेख भी पाया गया है जिससे पता चलता है कि ये उक्त राजा के समासदी में से थे। (दे॰ 'गोवर्धनश्चशरणो, जयदेव उमापति :।

१. डा॰ मजुमदार: 'दि हिस्ट्री आफ बंगाल' (भा॰ १) ढाका बूनिवर्सिटी, १९४३, ५० २२१।

कविराजश्च रत्नानि समिती लद्मस्यत्र') । इसी प्रकार इन्होंने अपनी रचना 'गीत गोविंद' में कविघोयी, व आचार्य गोवर्धन, उमापतिधर व शरस्य देव के नाम लिये हैं जिससे सेनों के राज्यकाल की भी सूचना मिलती है । फिर भी इनके जन्म वा मरस्य-काल के संवत् अभी तक अविदित व अनिश्चत हैं और यह भी पता नहीं कि ये उक्त राजा के यहाँ कव से कव तक रहे थे। बा० रजीनकान्त गुप्त ने राजा लद्मस्य सेन का बारहवीं ई० शताब्दी के प्रारम्भ में होना अनुमान करते हुए भी इनका समय नहीं बतलाया है । वे यह भी कहते हैं कि चंद बरदाई की पंक्ति 'जयदेव अहं कवी किव्वरायं, जिनै केल किची गोविन्द गायं' से प्रकट है कि वे उसके पूर्ववर्ची वा समसामयिक थे । अतएव इन संकेतों के आधार पर इम इनका जीवन-काल तब तक विक्रमीय संवत् की १३वीं शताब्दी में रख सकते हैं "।

इनकी जन्मभूमि प्रायः अधिकाश जानकारों की सम्मति में किंदुबित्व नामका ग्राम था जिसका उल्लेख 'गीत गोविंद' में भी आया है। इ श्रीर जो अजय नदी तटवर्ची केंदुली नाम से बंगाल के जन्म-स्थान वीरभूमि जिले में आजभी प्रसिद्ध है। वहाँ पर प्रति वर्ष मकर संकान्ति के अवसर पर एक बड़ा भारी मेला लगता है जहाँ सहसों वैष्णव एकत्र होकर इनकी समाधि के चारों और

रवनीकांत गुप्त : 'वयदेव चरित' ( हिंदी अनुवाद) 'सह्ग विलास प्रोस, बांकीपुर सन् १=१०, पृ० १२.।

२. 'बाचः पल्लबत्युमापतिषरः सन्दर्भ शुद्धि गिरां आनीते जयदेव एक शरणः इलाध्यो दुरुबद्रतः। श्रु'गारोत्तर सत्प्रमेय रचनैराचार्यं गोवर्थनः स्पर्की कोऽपि न विश्रतः श्रतिषरो धोयी कविः इमापतिः॥' सर्ग १, इलो० ४।

३' रजनीकांत गुप्तः 'जयदेव चरित' पृ० १२।

४. वहीं, प्०१५।

५. टि०-इनके 'गीत गोविद के एक दलोक 'वैदानुद्धरते' श्रादि का उल्लेख सं० १३४८ (सन् १२९२) के एक शिलालेख में भी मिलता है जो गुजरात के शार्क्षर बमेल के समय का है। (दे० डा० मजुम्दार संपादित 'दि हिस्ट्री धाफ बंगाल (भा० १) पु० ३६९ नोट।

दे० 'विश्वित जयदेवकेन हरेरिद प्रश्वित । किन्दुवित्व समुद्र सम्भव रोहिश्वी-रमखेन' स्तीय सर्ग, स्तो० = ।

संकीर्तन करते हैं श्रीर इनके 'गीत गोविंद' के श्रितिस्क श्रम्य प्रसिद्ध कियें। के पदी का भी गान किया करते हैं। कुछ लेखकों के मतानुसार इनका जन्म स्थान वास्तव में केन्द्रली-सासन गाँव है जो उड़ीसा प्रान्त में पुरी के निकट किसी प्राची नदी पर श्रवस्थित है। इनके उड़िया होने का प्रमाण इस बात में भी दिखलाया जाता है कि वहाँ के लोग इस किय से बहुत श्रिकि परिचित जान पड़ते हैं। इस मत के श्रनुसार किय जयदेव राजा कामार्णव (सं० ११६६-१२१३ ई०) तथा राजा पुरुषोत्तम देव (सं० १२२७-१२३७) के समकालीन ये श्रीर इस प्रकार इन दोनों मतों के ही श्राधार पर इम इस किव का जीवन-काल विक्रम की १३वीं शताब्दी में ठहरा सकते हैं। उड़ीसा का प्रान्त वैष्णव सम्प्रदाय की ही भाँति बौदों के अञ्जयान एवं सहजयान सम्प्रदायों का भी एक प्रसिद्ध केन्द्र रह चुका है श्रीर जयदेव को सहजयान सम्प्रदाय द्वारा प्रभावित भी कहते हैं। श्रतप्रव सम्भव है कि किव जयदेव उड़ीसा प्रान्त के मूल-निवासी हों, किंतु पीछे उनका कोई न कोई सम्बन्ध बंगाल प्रान्त के साथ भी हो गया हो।

'गीत गोविन्द' के रचियता जयदेव ने अपनी रचना के अन्त में अपने पिता का नाम भोजदेव तथा माता का नाम राधादेवी दिया है। इनके जीवन-वृत्त की बहत-सी घटनाओं का वर्णन नाभादास की 'भक्तमाल' के टीकाकार प्रियादास ने किया है, परंतु उनकी अनेक बातें अलीकिक और चमत्कारपूर्ण समक्त पड़ती है और अनुमान होता है कि उनका अधिकांश जयदेव का महत्त्व बढाने के लिए रचा जीवन-वत्त गया है। कहा जाता है कि ये गाँव के बाहर पर्णकटी में रहा करते थे जहाँ पर जगन्नाथजी की प्रेरणा से एक ब्राह्मण इन्हें अपनी कन्या देने के लिए लाया और इनका संकोच देखकर उसे वहीं छोड अपने धर चला गया। उस कन्या को पीछे जयदेव ने स्वीकार कर लिया और उसके साथ विवाह कर अपना जीवन सुखपूर्व क व्यतीत करने लगे तथा उसी समय इन्होंने उन पदों की रचना भी की जो 'गीत गोविन्द' में संगृहीत है। इन पदों का बहुत प्रचार हुआ और इनके कारण इन्हें कभी कभी वस्त्र व श्रालंकारादि भी मिलने लगे। किन्तु ऐसी ऐश्वर्य-वृद्धि का परिशाम श्रांत में अञ्छा नहीं हुआ और एक बार, जब ये धनोपार्जन के लिए की गई अपनी

१. दे० 'मोजदेव प्रमवस्य, राषादेवी सुत श्री वयदेवकस्य ।
 पराशरादि प्रियवर्ग कंठे , श्री गीतगोविन्द कविस्वमस्तु । द्वादश सर्ग, इलो० ५ ।

वृंदावन एवं जयपुर की यात्रा से लीट रहे थे, इन्हें टगों श्रीर डाकुश्रों ने लूटकर इनके हाथ पैर तक काट डाले। फिर भी ये अपने कष्टकाल में भी सदा प्रसन्न रहे। इनकी स्त्री पद्मावती का इनके लिए मर जाना तथा उसका इनके द्वारा जिलाया जाना आदि जैसी श्रनेक अन्य घटनाएँ भी इनके जीवन-चरितों में लिस्सी मिलती हैं जिनसे इनका एक परमभक्त होना सिद्ध होता है। किंवदंती के अनुसार ये वृद्धावस्था तक जीवित रहे, श्रीर अंत समय तक किसी न किसी प्रकार गंगा स्नान पैदल जाकर करते रहे। गंगांनी की जो धारा इनके केंदुली गाँव से अति निकट थी, आजकल 'जयदेई गंगा' के नाम से प्रसिद्ध है।

इनका 'गीत गोविंद' काव्यमंय अपने शब्द-सींदर्य, पद लालित्य एवं संगीत माधुर्य के लिए संस्कृत-साहित्य में अद्वितीय समका जाता है और उसकी प्रशंसा इन्होंने उक्त रचना के ही द्वारा निज मुख से भी की है। कि फिर भी कुछ विद्वानों की राय में उसकी मूल रचना प्राचीन बँगला वा पश्चिमी अपभ्रश में हुई होगी और उसका अनुवाद-साक 'गीन मोनिंदर' संस्कृत भाषा में कर दिया गया होगा। इसका कारण

'गीत गोविन्द' संस्कृत भाषा में कर दिया गया होगा। इसका कारण बतलाते हुए कहा गया है कि संपूर्ण काव्य की रचना-यद्धति

संस्कृत से अधिक प्राकृत वा लोकभाषाओं का ही अनुसरण करती है और डा॰ ।पशल इस वात में सबसे अधिक विश्वास करते हुए प्रतीत होते हैं। परंतु गीतों की आलंकारिक भाषा, ग्रंथ की वर्णान-शैली अथवा अन्त्यानुपासों के प्रयोगादि उस समय संस्कृत-काव्य के लिए भी कोई नवीन वातें नहीं भी और न अनुवाद में कोई वैसा सींदर्य लाना ही संभव था। यह कहना बल्कि अधिक उचित होगा कि जयदेव किव के ऊपर उस समय की अनेक अपभंश रचनाओं का कुछ न कुछ प्रभाव पड़ा होगा और ये उनकी विशेषताओं की और सहसा आकृष्ट हो गए होंगे। अ 'गीत गोविंद' में श्रंगार के साथ-साथ भक्ति का भी पुट पचुर मात्रा में पाया जाता है और गोड़ीय सम्प्रदाय के अनुयायी उसे अपनी भक्ति का एक प्रयत्न स्रोत मानते हैं। उसकी कदाचित् इस विशेषता ने ही लोगों को सदा अधिक आकृष्ट किया है। उड़ीसा के राजा प्रतापकद्र (सं० १४६४: १५६८) के समय के एक

१. रजनीकांत ग्रप्त : 'जयदेव चरित', ए० ३६।

२. दे० प्रथम सर्ग, इलो० ३, अष्टम सर्ग इलो० = व द्वादश सर्ग इलो० =, न्नादि ।

३. डा० मजुमदार : हिस्ट्रो आफ बंगाल (मा० १) पृ० ३७२ : ३।

फा० - ७

शिलालेख से (जो जगन्नाथजी के संदिर के जगमोहन की बाँयी श्रोर वर्तमान है) प्रकट होता है कि सं० १५५६ की १७वीं जुलाई बुधवार को श्रादेश निकाले गये थे कि उक्त संदिर में प्रतिदिवस संध्या समय से लेकर भगवान के श्यन-काल तक नृत्य श्रावश्यक सममा जायगा तथा प्रत्येक नर्तकी एवं वैष्ण्व-गायक को केवल 'गीत गोविंद' के पदों का गान करना श्रनिवार्य होगा। दूसरे गीतों का गाना नियम भंग करने का श्रप्राघ सममा जायगा। फिर भी श्रुंगार रस के बाहुल्य तथा कलाप्रदर्शन की विशेषता के कारण उक्त रचना में भक्ति-भाव का उद्रेक स्पष्ट नहीं हो पाया है। उसके कुछ टीकाकारों ने उसके शब्दों के भीतर श्राध्यात्मिक रहस्य की खोज करने की श्रवश्य चेष्टा की है, परंतु कदाचित् वे उतने सफल नहीं कहे जा सकते श्रीर न शुद्ध भक्ति की दृष्टि से भी उक्त काव्य को हम भक्ति-साहित्य में कोई प्रमुख स्थान दे सकते हैं। कबीर साहब जिस जयदेव के लिए 'भगित की प्रेमि इनहीं है जाना'' कहते हैं र, उसमें ऐसी काव्य शक्ति के श्रितिरक्त कुछ श्रन्य बार्ते भी श्रवश्य श्रपेद्वित होंगी।

'श्रादिग्रंथ' में संग्रहीत जयदेव की रचनाश्रों में केवल दो पद ही मिलते हैं जिनमें से एक उपदेश के रूप में है श्रीर दूसरे का विषय योग-साधना से संबंध रखता हुआ समक पड़ता है। पहले पद के श्रांतर्गत 'राम नाम' व सदाचरण के साथ-साथ मनसा, वाचा व कर्मणा से की जानेवाली

'इरि भगत निज निहकेवला' अर्थात् अनन्य भक्ति का महस्त्व आदिश्रंथ दशांते हुए उसे योग, जप एवं दानादि से श्रेष्ठ वतलाया वाले पद गया है। इसकी भाषा संस्कृत से बहुत प्रभावित है, और गो॰ तुलसीदास की अनेक ऐसी रचनाओं की माँति यह

भी 'पंडिताक पद' कहलाने योग्य है। इसी प्रकार दूसरे पद की शब्दावली पर नाथपंथ अथवा सिद्धों के बौद्ध मत का प्रभाव स्पष्ट है और इसकी वर्णन-शैली आगे आनेवाले संतों के बहुत-से 'सबदो' का स्मरण दिलाती है। मेकालिफ ने तो इस पद को 'एक अत्यंत कठिन माननीय रचना' कहा है। है

१. डा० वनवी: 'हिस्ट्री आफ ओडीसा' ( भा० १ ) रा० चटनी , कलकत्ता १९३०, पु० ३३४।

२. 'गुरु अंबसाहब' रागु गीड़ी, पद ३६, पृ० ३३०।

३. राग्र गूनरी पद १, पृ० ५२६, न राग्र मारू पद १ (पृ० ११०४)

४. मेकालिफ: 'दि सिख रेलिजन' ( भा० ६ ) पृ० १६।

उक्त दोनों पदों में से किसी का भी पाठ 'आदिग्रंथ' वाले संग्रह में पूर्णतः शुद्ध नहीं जान पड़ता। उनके कई शब्द विकृत व अस्पष्ट हो गए हैं।

'गीत गोविंद' के रचियता जयदेव के लिए कहा जाता है कि वे निम्बार्क-सम्प्रदाय के अनुयायी थे और कुछ लोग उन्हें विष्णु स्वामी के सम्प्रदाय का बतलाते हैं, जैसा कि एक संस्कृत शलोक से भी स्चित होता है। परंतु वे बातें उक्त दो में से किसी भी पद के आधार पर प्रमाणित नहीं की जा सकतीं और इस कारण इन दोनों जयदेवों के एक ही होने में

महत्त्व संदेह भी किया जा सकता है। फिर भी इतना प्रायः निश्चित-सा है कि उक्त दो पदों का रचयिता एक ऐसे

समय में वर्तमान या जब कि पाल वंशी राजाओं के समकालीन बौद्ध तिद्धी का समय श्रमी-श्रमी व्यतीत हुआ था, नाथ-पंथ एवं भक्तिमार्ग की धाराएँ प्रायः समान रूप से एक ही साथ प्रवाहित हो रही थीं और इन दोनों द्वारा सिंचित चेत्र एक विशेष रूप धारण करता जा रहा था। स्इस रूप से विचार करने पर विदित होगा कि जयदेव-जैसे कुछ वैष्णवों की रचनाओं में सहजयानियों के 'प्रज्ञा' एवं 'उपाय' नामक तत्व ही राधा एवं कृष्ण के रूप धारण कर श्रद्धय की दशा में श्रपने ढंग से मिल जाते हैं और उनकी 'महासुल' वाली श्रंतिम स्थित यहाँ पर श्रमलीकिक प्रेम' में रूपांतरित हो जाती है। फिर भी श्रागे चलकर इसी का परिणाम वारकरी सम्प्रदाय के श्रमंगों में कहीं श्रिषक स्पष्ट होकर लच्चित हुआ। जयदेव वास्तव में एक बड़े महत्त्वपूर्ण संधिकाल में उत्पन्न हुए थे और श्रानी कृतियों द्वारा उन्होंने एक ऐसे मार्ग का प्रदर्शन किया, जो संतमत के लिए श्रादर्श वन गया।

# (२) संत सधना

संत सथना के विषय में कहा जाता है कि ये एक बहुत प्राचीन भक्त ये श्रीर इनका उल्लेख नामदेव (सं० १३२७:१४०७) ने भी अपनी रचनाश्रों में किया है। किंतु मुक्ते संत नामदेव की ऐसी कोई प्रामाणिक रचना नहीं मिली जिसमें इनकी चर्चा की गई हो। संभव है ये नामदेव के समकालीन रहे हो श्रथवा उनके कुछ ही श्रामे पीछे संज्ञिप्त उत्पन्न हुए हो। इनके जन्म-स्थान का भी ठीक-ठीक पता परिचय नहीं चलता। एक सधना वा सदन सेहवान (सिंध प्रांत)

१. 'विष्णुस्वामी समारम्भां, जबदेवादि मध्यनाम् । श्रीमद्वललभ-पर्यन्तां, स्तुमी गुरु-परम्पराम् ।'

के निवासी कहे जाते हैं और कुछ लोगों का अनुमान है कि वे प्रसिद्ध संत सधना से भिन्न थे। उनका भी समय विक्रम की चौदहवीं शताब्दी का अंतिम भाग समभा जाता है जो नामदेव का भी जीवन-काल है। मेकालिफ के अनुसार नामदेव तथा ज्ञानदेव को तीर्थ-यात्रा के समय संघना की उनके साथ एलोरा की कंदरा के निकट मेंट भी हुई थी छीर इन्होने उन दोनों संतो का आतिथ्य-सत्कार करके तीर्थ-यात्रा में उनका साथ भी दिया था । सधना जाति के कसाई कहे जाते हैं और यह भी प्रसिद्ध है कि ये पशुश्रों को स्वयं मारते नहीं थे, अपित मांस श्रन्य कसाइयों से लेकर बेचा करते थे। इन्हें जीव-हिंसा से घणा थी, परंतु अपने पैतृक व्यवसाय का ये परित्याग भी नहीं करना चाइते थे। इनके तील के बटखरों में अनजानवश शालबाम की कोई शिला भी सम्मिलित हो गई थी जिसे किसी दिन इनके तराज्य पर एक साधु ने देख लिया । उसने इन्हें इस बात के लिए बहुत कुछ फटकारा श्रीर उक्त शिला को इनसे माँगकर अपनी पूजा के घर ले गया । परंतु रात को उसे स्वप्न हुआ कि शालग्राम को उसके पूजनगृह की अपेचा इनकी दकान में ही रहना अधिक पसंद है। अतएव उसे विवश होकर उक्त शिला इन्हें लीटा देनी पड़ी श्रीर इस घटना का प्रभाव इनपर इतना पड़ा कि इन्होंने विरक्त होकर अपना घर-बार भी त्याग दिया। इनकी जगननाथ पुरी की यात्रा तथा उसमें होनेवाली इनके विविध कथ्टों की कथाएँ भी प्रसिद्ध है और उनमें चमत्कार भरे पड़े हैं।

इनका एक पद गुढ अर्जुनदेव द्वारा संपादित सिखों के 'आदिशंध' में आया है जिसमें इनके आर्जमाव तथा आत्मनिवेदन बड़े सुंदर दंग से प्रदर्शित किये गए हैं और इनके दैन्य मरे शब्दों में एकांतनिष्ठा मी वर्तमान है। इनकी पंक्तियों में हृदय के सच्चे उद्गार दीख पड़ते है और इनके उक्त एक पद के

भी द्वारा इनके सरल एवं निष्कपट जीवन की एक फाँकी रचनाएँ मिल जाती है। इस पद के प्रारंभ में जिस कथा का प्रसंग

त्राया है, वह इस प्रकार कही जा सकती है—'किसी बट्डे

के लड़के को जब यह पता चला कि एक राजा की लड़की विष्णु मगवान् के साथ विवाह करने को उत्सुक है, तब उसने उसी समय विष्णु के रूप में अपने को सुसब्जित करना चाहा। उसने अपने शरीर में चार भुजाएँ लगा ली जो

१. मेकालिफ: 'दि सिस रेलिजन' (भा०६) पृ० ३२।

२. रागु विसावस, पद १, ५० ८५८ ।

क्रमशः शंख, चक्र, गदा व पद्म धारण किये हुए थीं और वह गरुड़ पर सवार भी हो गया। परंतु जब उक्त लड़की के पिता पर किसी शत्रु ने आक्रमण किया और लड़की ने उसकी रच्चा के लिए श्रपने उस कृत्रिम विष्णु-रूपी पित से सहायता चाही, तब वह भयभीत हो गया और अधीर होकर उसने वास्तिक विष्णु भगवान की शरण ली। विष्णु भगवान ने उसकी प्रार्थना सुन ली, राजा के उक्त शत्रु को पराजित कर दिया और इस प्रकार उस बनावटी विष्णु-रूपी बढ़ई को भी बचा लिया। सघना के छः पदों का एक संग्रह 'संतगाथा' में भी मिलता है जिसमें इनकी मिक्त कृष्णावतार के प्रति लिच्चत होती है। इन पदों की भाषा में फारसी-अरबी के भी कुछ शब्द आये हैं जिनसे इनके रचिवता का संभवतः किसी पश्चिमी प्रांत का निवासी होना सिद्ध होता है। परंतु इन पदों की पंक्तियों में वह भाव गांभीय नहीं और न वे संतमत निर्दिष्ट विचार ही दीख पड़ते हैं जो सधना की विशेषता होनी चाहिए। संभव है सधना नाम के दो भिन्न-भिन्न व्यक्ति हो गए हो और उन दोनों की रचनाएँ पृथक्-पृथक् उपलब्ध हो रही हों।

डा॰ प्रियर्सन ने संत सधना के नाम पर प्रचलित किसी सधना-पंथ की चर्चा की है और उसके अनुयायियों का बनारस में वर्तमान होना भी बतलाया है। किंतु ऐसे लोगों का इस समय काशी में कुछ पता नहीं चलता। इसके सिवाय डा॰ प्रियर्सन ने सधना का समय भी ईसा की सबहर्सी शताब्दी बतलाया है। किन्तु संत कवीर साहब के समसामयिक संत

सधना पंथा रिवदास ने इनका उल्लेख अपनी एक रचना में किया है जिससे उक्त डाक्टर साहब का यह अनुमान भी

ठीक नहीं जान पड़ता।

#### (३) संत लालदेद वा लल्ला

लल्ला वा लाल कश्मीर की रहनेवाली एक ढेढ़वा मेहतर जाति की स्त्री थी जो सामाजिक दृष्टि से निम्न स्तरवाले परिवार की होकर भी बहुत उच्च विचार रखती थी। इसके विषय में प्रसिद्ध है कि यह शैव-सम्प्रदाय का अनुसरण करनेवाली एक अमण्डील मंगिन थी, किन्तु धार्मिक मतभेदों से

बहुत दूर रहा करती थी और इसके विद्धान्त अत्यन्त सरल संचिप्त व समन्वयात्मक थे। इसका समय ईसा की चौदहवीं परिचय शताब्दी अथवा प्रायः वहीं था जो संत सधना वा नामदेव

१. 'नामदेव कवीर त्रिलोचनु, सथना सैणु तरैं'-संत रविदास।

का था और इसके कुछ अनुयायी अभी तक पश्चिमोत्तर भारत में जहाँ-तहाँ पाये जाते हैं। कहा जाता है कि यह पूर्ण बुद्धावस्था तक जीवित रही और इसने अपने धार्मिक विचार प्रकट करने के लिए कई पर्दों की रचना भी की। ऐसे पदों का एक संग्रह 'लल्ला वाक्यानि'' के नाम से डा॰ ग्रियर्सन व डा॰ वनेंट ने प्रकाशित किया है। यह अपने विचारों का प्रचार बहुधा गाकर एवं तृत्य करके किया करती भी और अपने शरीर पर अधिक वस्त्र भी नहीं रखती थी। इसकी रचनाओं के विषय कभी कभी शैवों की योग-खाधना से भी संबंध रखते थे। लालदेद के विषय में यह भी अनुमान किया जाता है कि इसे सैयद अली इमदानी (सन् १३८०:८६ ई० = सं० १४३०:४४ में वर्तमान) नामक मुस्लिम फकीर से मैत्री थीं और इसके शुद्ध आचरण एवं व्यवहार तथा व्यापक विचारों का प्रभाव इसकी जनमभूमि से दूर-दूर तक फैल गया था। इसे लोग बहुधा 'लल्ला योगिनी' भी कहा करते थे।

डा॰ ग्रियर्सन का कहना है कि आगे चलकर लालदेद की अनेक महत्त्व-पूर्ण बातों से कबीर साहब भी प्रभावित हुए थे । उनके अनुसार लालदेद को मूर्ति-पूजा से विरोध नहीं था, वह एक सच्ची धार्मिक हिंदू थी। किंतु इसके अनेक विचार कबीर साहब के विचारों से मिलते-जुलते थे। इसमें सदेह

नहीं कि जिस प्रकार कथीर साहब ने राम-रहीम व केशव-लालदेद व करीम को एक बतलाकर हिंदू व मुसलमान जनता को एक कबीर साहब सूत्र में बाँधने के प्रयत्न किये, उसी प्रकार इस लालदेद ने भी कहा था कि "शिव, वेशव, जिन वा नाथ में कोई भी बास्तविक अन्तर नहीं, किसी एक के प्रति हार्दिक विश्वास रखनेवाला संसारिक दःखों से मक्त हो सकता है" अधीर इसकी कविताओं में कथीर

१. 'लल्ला वाक्यानि' आर दि वाइन सेइंग्स आफ लालदेव, ए मिरिटक पोएटेस आफ ऐं शेंट करमीर' ( एंश्वयाटिक सोसायटी मोनोधापस, लग्दन, १९२०) पू० ६ व २२५। इनके ६० परों का एक संगढ 'लल्लेडवरी वाक्यानि' नाम से, मूल रचनाओं के संस्कृत रूपांतर के साथ भी श्रीनगर से प्रवाशित है और दोनों संग्रहों में बदाचित वे ही पद है।

२. 'दि इंडियन पेंटियनेरी' अस्टूबर १९२०, पृ० १९४:६।

२. 'जर्नेल आफ दि रायल एशियाटिक सोसायटी आफ घेट बिटेन ऐंड आयरलैंड', सन् १९१८, १० १५७:९।

४. 'सल्लेश्वरी वाक्यानि' ( श्रीनगर ) पद २२, पू० १०।

साइव की भाँति जुलाहों में प्रचलित पारिभाषिक शब्दों के प्रयोग भी प्रचुर परिमाण में मिलते हैं। कबीर साइव की पंक्ति "उलटी गंग समुद्रहि सोखे, सिस श्री स्र गरासे" भी लालदेद की एक पंक्ति का स्मरण दिलाती है जिसमें इसने द्वितीया के चंद्र का राहु को प्रस लेना बतलाया है। किन्तु इन दोनों के बीच के किसी सीधे संबंध के लिए श्रभी तक कोई प्रमाण उपलब्ध नहीं है।

भारत के पश्चिमोत्तर प्रदेशों में, श्रीर विशेषकर इधर श्रम्बाला जिले की श्रोर श्राजकल एक गंथ श्रालखधारियों का प्रचलित दीख पड़ता है, जो अपने को किसी लालबेग के अनुयायी कहा करते हैं। ये लोग अधिकतर ढेढ अर्थात चमार जाति के होते हैं और लालबेग को ये लोग शिव का अवतार मानते हैं। ये मूर्तिपूजा में विश्वास नहीं करते, बल्कि किसी श्रलख व श्रगोचर तत्व का ध्यान किया करते हैं। इनके श्रनसार दृश्यमान संसार के श्रविरिक्त कोई परलोक-जैसा स्थान नहीं है, जहाँ पर कोई धार्मिक जीवन व्यतीत करनेवाला मनुष्य मरगोपरांत जा सकता है। इनके लिए यहीं पर सब कुछ है छीर यहीं पर अहिसा, परोपकार आदि के साथ सात्विक जीवन यापन करना सबका उद्देश्य होना चाहिए। स्वर्ग वा नरक का ध्यान छोडकर आध्यात्मिक जीवन व्यतीत करनेवाला यहीं परमानन्द वा मोत प्राप्त कर सकता है। इनके सादे श्राडंबरहीन जीवन में ऊँच-नीच का सामाजिक मेद नहीं है श्रीर न कोई पूजा की ही विस्तृत विधि निर्घारित की गई है। लालबेग को उक्त प्रकार शिव का श्चवतार वा रूप मानने से शैव-सम्प्रदाय-प्रधान कश्मीर की लालदेद का स्मरण हठात हो आता है और दोनों एक ही से जान पहने लगते हैं अथवा कम से कम एक का प्रभाव दूसरे पर लिखत होने लगता है। किन्तु इसके लिए

# (४) संत वेणी

संत वेगी जी के समय श्रथवा जीवन की घटनाश्रों के विषय में कुछ भी पता नहीं चलता। सिक्लों के पाँचवें गुरु श्रर्जनदेव (सं०१६२०:१६६३) ने श्रपने एक पद में इनका नाम लिया है १ श्रीर कहा है कि इन्हें सद्गुरु

अभी तक कोई निश्चित आधार उपलब्ध नहीं है।

 <sup>&#</sup>x27;बेखी कठ गुरि कींड प्रगास, रेमन वभी होहि दासु' रागु दसंतु महला ५, 'गुरु अंथसाहव' पृ० ११९२।

द्वारा ज्ञान का प्रकाश उपलब्ध हुन्ना था। उक्त गुढ़ ने श्रपने संपादित 'आदिमंथ' में इनके तीन पदों का संग्रह भी किया है संचिप्त परिचय जिनसे इनके विचारों की कुछ वानगी मिलती है। इनकी उपलब्ध रचनात्रों की भाषा पुरानी जान पड़ती है और ये अनुमान से कवीर साइब से प्राचीन ही ठहरते हैं । इनकी जन्मभूमि वा कर्म-चेत्र का कोई संकेत नहीं मिलता, फिर भी इनके पदों के पंजाब की श्रोर प्रचलित होने से इन्हें हम किसी पच्छिमी प्रांत का ही निवासी कह सकते हैं। इनके पदों पर नाथयोगी-सम्प्रदाय व संतमत की गहरी छाप है और उनमें व्यक्त किये गए इनके विचारों से स्पष्ट प्रतीत होता है कि इनके समय तक उसका अचार इनके प्रदेश में बहुत कुछ होने लगा था। इन्हें नामदेव के समकालीन संतों में हम गिन सकते हैं। सेन, पीपा वा कवीर के समय में इन्हें लाना उचित नहीं जान पड़ता । इनके द्वारा, अथवा इनके नाम पर चलाये गए किसी पंथ का भी छभी तक पता नहीं चला और न उपर्यक्त पदों के अतिरिक्त कोई अन्य रचनाएँ ही इनकी मिल सकी है, तो भी इससे इनका महत्त्व कम नहीं होता और संतमत के प्रथम प्रवर्तकों में इनका नाम आदर के साथ लिया जा सकता है।

इनके 'श्रादिशंय' में संग्रहीत तीन ै पदों में से एक में योग-साधना की चर्चा है जिसमें ये कहते हैं कि "इहा, पिंगला व सुपुन्ना नाम की तीनों नाड़ियाँ जहाँ पर मिलती हैं, वह स्थान प्रयाग की तिवेशी का महत्त्व रखता है श्रीर वहीं पर निरंजन वा राम का निवास है जिसे गुरु द्वारा निर्देष्ट संकेत से ही कोई विरला जान पाता है। वहाँ पर सटा श्रमृत-रचनाएँ खाव हुआ करता है श्रीर मन के स्थिर हो जाने पर श्रमाहत शब्द भी सुन पड़ता है।" इसी प्रकार "श्रमम्य दसम द्वारा में परमपुरुष रहा करता है जहाँ प्रबुद्ध होकर स्थित रहनेवाला श्रास्य में प्रवेश कर जाता है, पाँचो ज्ञानेन्द्रियाँ उसके वश्र में आ जाती है श्रीर वह कृष्ण के रंग में तन्मय हो जाता है। उसके मन:सूत्र में नाम के माण्डिक सदा पिरोये रहा करते हैं श्रीर वह सवोंच्च दशा को प्राप्त कर लेता है।" भी इन्होंने कहा है। संत वेशी मरखोपरांत मुक्त होने में विश्वास नहीं करते,

१. सिरी राग, पद १, ५० ९२, राग रामकली, पद ७, ५० ९७४; और रानु प्रभाती, पद १, ६० १३५०।

उनका आदर्श 'जीवन्मुक्त' का है जिसके लिए चेष्टा करना वे प्रत्येक मनुष्य का कर्तव्य समक्तते हैं। उन्होंने गर्भावस्था से लेकर मरण-समय तक किसी न किसी च्या इस बात को स्मरण करने की चेतावनी दी है। उनके मत का मुख्य उद्देश्य 'आतम तनु' की अनुभूति है जिस कारण उन्होंने केवल शरीर पर चंदनादि का प्रयोग करनेवाले मूर्तिपूजकों को उनका हृदय शुद्ध न होने से बहुत कुछ फटकारा है और उनके धर्म को फोकट धरम बतलाकर उन्हें ठग, वंचक तथा लंग्ट तक कह डाला है।

## ( ५ ) संत नामदेव

नामदेव नाम के लगभग आधे दर्जन भक्तों वा कवियों का होना केवल दक्तिण भारत में ही बतलाया जाता है श्रीर उत्तरी भारत में भी कदाचित दो से अधिक ही नामदेव-नामधारी संतों का किसी न किसी समय वर्तमान रहना कहा गया है। अतएव उक्त प्रमुख संत नामदेव के विषय में भी निश्चित रूप से जीवनी वा रचना-संबंधी तथ्यों को संग्रहीत कर प्रामाणिक परिचय देना संदेह से रहित नहीं कहा जा कई नामदेव सकता जिनके पद हमें 'श्रादिशंथ' में मिलते हैं। दिल्ला भारत वा महाराष्ट्र के नामदेव, जो प्रसिद्ध ज्ञानदेव के समकालीन थे, एक बहत बड़े संत हो गए हैं और उनके विषय में आज तक बहुत कुछ लिखा भी गया है। उनकी अनेक रचनाएँ भी मराठी अभंगों के बड़े-बड़े संप्रहों में अब्बी संख्या में मिलती है और कहा जाता है कि 'आदिग्रंथ' की रचनाएँ भी उन्हीं की कृतियाँ हैं। किंतु, पंजाब की कतिपय किंवदंतियों के कारण इस बात में संदेह भी होने लगता है। पता चलता है कि उन्हें कभी-कभी विष्णुदास नामा भी कहते हैं। किंतु इस नामवाले भक्त की रचनाओं के श्रंतर्गत मीरा, कबीर व कमाल जैसे लोगों के प्रसंग भी पाये जाते हैं, इसलिए उक्त कथन में विश्वास नहीं होता। कारण यह है कि महाराष्ट्र के सर्वप्रसिद्ध नामदेव का ज्ञानदेव का समकालीन होना ऐतिहासिक तथ्य है और ज्ञानदेव या ज्ञानेश्वर का आविर्माव-काल उनकी रचनाओं में दिये गए संकेतों के ही अनुसार इंस्वी सन की तेरहवीं शताब्दी के उत्तराई में अवश्य पह जाता है. जब कि कबीर, कमाल व मीरा को इम उस काल के अनंतर सी वर्षों के भीतर भी किसी प्रमाश के आधार पर नहीं ला सकते और न उन्हें नामदेव का समसामयिक ही ठहरा सकते हैं। इसके विपरीत कवीर, कमाल तथा मीरा बाई ने भी अपनी कई रचनाओं में नामदेव का नाम बड़े श्रादर के साथ लिया है श्रीर श्री रजवाड़े द्वारा संपादित एक संग्रह के श्रमुसार स्वयं विष्णुदास नामा ने भी श्रपनी रचना 'वावन श्रच्री' में नामदेवराय की वंदना की है, जो संभवतः उक्त संत नामदेव का ही नाम हो सकता है तथा जिससे इनका उनसे भिन्न एवं पूर्व-काल का होना भी सिद्ध है ।

उक्त बातों के अतिरिक्त 'ब्रादिग्रंथ' में संग्रहीत नामदेव की रचनाओं के साथ प्रसिद्ध महाराष्ट्र संत-रचित अभंगों की तुलना करने पर हमारी इस प्रकार की धारणा अधिक शक्ति ग्रहण करने लगती है कि उन दोनों प्रकार की रचनाएँ एक ही व्यक्ति की कृतियाँ हो सकती हैं। सबसे पहली समानता उक्त दोनों संग्रहों में उनके रचयिता की जाति के छीपी महाराष्ट्र संत होनेवाले उल्लेखों के विषय में है। मराठी रचनाश्रों में नामदेव कहीं-कहीं "ग्राम्हीं दीन शिपीये जातिहीन" जैसे वाक्य मिलते हैं, वैसे ही 'श्रादिग्रंथ' के श्रांतर्गत "हीनही जाति मेरी, ब्रादम राइया, छीपे के जनम काई कड ब्राइया" जैसे उदगार दीख पहते हैं। इसी प्रकार उक्त दोनों प्रकार की रचनाओं के रचयिता ने अपना इष्टदेव 'विहल' को ही माना है और उसके प्रति अपने भक्तिभाव का प्रदर्शन अनेक स्थली पर बड़ी अंदा के साथ किया है। इसके सिवाय नामदेव के मूर्ति को दूध पिलाने, अपनी छान छवाने, मंदिर का द्वार पच्छिम की स्रोर करा देने, स्नादि के प्रसंग दोनों में प्रायः एक ही प्रकार से श्राये हैं और दोनों में श्राये हुए श्रनेक पदों के भावों पर नायपंथानुमोदित बोगधारा की छाप भी बहत स्पष्ट रूप में लच्चित होती है। श्रतएव दोनी संतों का एक होना असंभव नहीं है।

महाराष्ट्र प्रांत में उत्तब हुए तथा शानदेव के समकालीन संत नामदेव एक परम प्रसिद्ध महापुरुप हो चुके हैं। उनका नाम वहाँ के विख्यात 'संत-पंचायतन' श्रर्थात् 'पाँच प्रमुख संतों के समुदाय' में लिया जाता है। उनके श्रांतिरिक्त चार श्रन्य संतों में शानदेव, एकनाथ, समर्थ रामदास तथा तुका-राम की गणना की जाती है श्रीर तुकाराम ने उन्हें महत्त्व श्रपना श्राध्यात्मिक श्रादर्श माना है। महाराष्ट्र की श्रोर प्रसिद्ध भी है कि शानदेव ने श्रागे चलकर एकनाथ के रूप में श्रवतार लिया था श्रीर नामदेव तुकाराम बनकर फिर प्रकट हुए

१. 'बिद्बमारती पत्रिका' खंड ६, अंत २, पृ० ६६।

ये। इसी प्रकार नामदेव से किसी न किसी प्रकार प्रभावित होनेवाले संतों में उत्तरी भारत के कई महात्माश्रों के भी नाम लिये जाते हैं। इधर के सब से प्रसिद्ध संत कवीर साहब ने उनके प्रति प्रगाढ़ श्रद्धा के भाव प्रदर्शित किये हैं श्रीर कहा है कि ''जिस प्रकार पहले युगों में भक्त उद्धव, श्रक्तर, हनुमान, श्रुकदेव तथा शंकर हुए थे, उसी प्रकार कलिकाल में नामदेव तथा जयदेव का श्राविभाव हुश्रा था।'' एक लेखक ने तो यहाँ तक बतलाया है कि यदि ध्यानपूर्वक एवं सूद्धम रूप से नामदेव की रचनाश्रों का श्रध्ययन किया जाय, तो जान पड़ेगा कि कवीर साहव ने श्रपनी भावना सृष्टि एवं वर्णन-शिली दोनों में हो गोरखनाथ तथा नामदेव का स्पष्ट श्रनुसरण किया है शे। यहाँ तक कह देना तो कदाचित् श्रव्यरणः सत्य नहीं समक्ता जा सकता, किंद्र इतना हम नि:संकोच भाव के साथ कह सकते हैं कि उत्तरी भारत के संत भी नामदेव के बहुत श्रुगी हैं श्रीर उनके लिए (तथा महाराष्ट्र के श्रनेक संतों के लिए भी) संत नामदेव ने एक पथ-प्रदर्शक का काम किया है।

फिर भी संत नामदेव की प्रामाणिक ऐतिहासिक जीवनी लिखने तथा बहुत-सी रचनात्रों को उनकी ही कृति समझने के लिए सामग्री की कमी है। मिन्न-भिन्न भक्तमालों के रचयिताथ्रों ने इनके संबंध में बहुत कुछ लिखा है और इनकी कई स्वतंत्र जीवनियाँ भी प्रकाशित हो चुकी हैं। परंतु इन जैसी पुस्तकों में धार्मिक आवेश वा साम्प्रदायिकता के प्रभाव में आकर बहुत सी अतिरंजित वातें कह दी गई हैं। जीवनी उनमें अधिकतर एक मकार की पौराशिकता की गंध श्राती है श्रीर उनमें उल्लिखित चमत्कारपूर्ण प्रसंगों में सर्वसाधारण को सहसा विश्वास नहीं होता। ऐतिहासिक तथ्यों के आधार पर लिखी गई, पूर्णत: विश्वसनीय समभी जानेवाली जीवनियों का अभी तक नितांत श्रमाव है श्रीर जब तक नामदेव की समभी जानेवाली सारी रचनाश्रों की प्री छानबीन नहीं हो जाती, तब तक उनमें दी गई बहुत सी बातों को भी हम श्रमंदिश्य नहीं कह सकते । ऐसी स्थित में संत नामदेव का यहाँ जी कुछ परिचय इम देने जा रहे हैं, उसमें यदि ब्रागे चलकर किचित् परिवर्तन भी करना पड़े, तो कोई ब्राश्चर्य न होगा।

१. डा० मोहन सिंह: 'क्वीर ऐंड दि भक्ति मूवमेंट,' मान १, ५० ४= : ९ । ब

संत नामदेव के समकालीन समके जानेवाले एक दूसरे संत सामंता माली ने अपने एक पद में इनके तथा शानदेव के अपने यहाँ साथ ही आने की चर्चा की है और उसकी कुछ अन्य पंक्तियों से विदित होता है कि उसने इन दोनों के साथ तीर्थ-यात्रा भी की थी। इसी प्रकार संत लोखामेला

की भी एक पंक्ति से प्रकट होता है कि उक्त महात्मा प्रसंग का इनके प्रति बड़ा अनुराग था। उत्तरी भारत के संती में से कबीर साहब के अतिरिक्त अन्य लोगों ने भी नामदेव

के संबंध में अनेक स्थलों पर चर्चा की है और इन्हें आदर की हिंध्य से देखा है। उदाहरण के लिए संत रैदास ने इन्हें नीच कुल में उत्पन्न होकर भी गोविंद की कृपा द्वारा ऊँची पदवी तक पहुँचने वाला बतलाया है और एक दूसरे पद में उनके भगवान को दूध पिलानेवाली कथा की और भी संकेत किया है। इसी प्रकार संत धन्ना ने भी कहा है कि 'गोविंद-गोविंद' कहकर ये साधारण छीपी से बढ़कर बढ़े हो गये। सवयं संत नामदेव ने भी अपने विषय में अधिक नहीं लिखा है और उनकी कई रचनाओं द्वारा भी इतना ही पता चलता है कि अपनी जाति के छीपी होने के कारण इन्हें अपनी हीनता का अनुभव होता था, परंतु तो भी इन्हें इस बात पर पूरा संतोष था कि गुरूपदेश एवं सत्संग के बल पर इन्हें अंत में भगवान के दर्शन हो गए और इन्होंने अपना जीवन सुधार लिया। "

परन्तु इतना होने पर भी कुछ लोगों ने संत नामदेव की जीवनी लिखते समय उन्हें च्रिय-कुल में उत्पन्न हुन्ना सिद्ध करना चाहा है। उनका कथन है कि "महाराज नामदेवजी के पूर्वज कुशक वंशी गाधि-गोत्रीय देशस्य च्रिय थे। कन्नीज इनके ह्यादि-पुरुषों की जनमभूमि थीं"।

इनका श्रनुमान है कि परशुराम द्वारा चत्रिय-वंश के जाति विध्वंश किये जाने की प्रतिशा होने पर चत्रियों में से बहुतों ने अपनी जाति छिपाने के लिए श्रनेक प्रकार की शिल्पकलाओं का आश्रय ले लिया और तदनुसार इनके आदिपुरुष

१. 'श्री संज्ञाबा' (इदिस प्रीत, पुर्खें ) १० १४६।

२. वही, पू० १४८ 'चोखा वार्षे लोडागको बाङ, नामदेव पाऊ' बेशवाचा ।'

इ. गुरु मं थरतहर, (भाई गुरदिवाल सिंप ऐंड सन्, अमृतसर) प्० ११०४।

४. वही, ए० ४८७।

<sup>4.</sup> वहीं, पूर्व ४८७।

६. र.म् लाल वर्मा : 'श्री० नामदेव वंशावली' भृमिका पृ० २ ।

शूर व शूरसेन ने धनुषवाण को तोड़ उसकी जगह गज, कैंची व सुई बना ली। उनका कहना है कि उक्त दोनों व्यक्ति प्रसिद्ध सहसार्जुन के पाँच पुत्रों में से वे श्रीर श्रागे चलकर इन्हीं के वंशज 'छीपी' कहलाये। वास्तव में श्रपना वर्ण वा जाति छिपाने के ही कारण ये 'छीपी' कहे जाने लगे वे। इनके पूर्व पुरुप यहु शेट थे, जो रेडेकर कहे जाते वे श्रीर जो कपड़े बेचा करते थे। परन्तु श्राश्चर्य की बात है कि स्वयं संत नामदेव ने इन बातों में से किसी एक की श्रोर भी ध्यान न देकर श्रपने को केवल 'छीपां' ही कहा है। इतना ही नहीं, उन्होंने तथा उनके समसामयिक वा उत्तरकालीन संतों ने भी उन्हें छीपी कहने के साथ ही नीच जाति का होना भी बतलाया है। श्रपने गुरु श्रथवा धर्मप्रचारकों की जाति को ऊँची से ऊँची ठहराने की ऐसी परम्परा वर्ण-व्यवस्था को श्रधिक महत्त्व देनेवाले श्रंघमक व्यक्तियों की चलायी हुई जान पहती है श्रीर दिना ऐतिहासिक प्रमाणों का श्राधार पाये श्रागे चलकर स्थायी रूप नहीं प्रहण कर सकती।

इघर जिन विद्वानों ने संत नामदेव के विषय में सभी वातों पर यथा-संभव विचार करते हुए कुछ लिखा है। उनके अनुसार ये दामा शेट नामक एक दर्जी के पुत्र ये और इनका जन्म सतारा जिले के अन्तर्गत कन्हाड़ के निकटवर्ती किसी नरसी यमनी गाँव में हुआ था। इनकी माता का नाम गोना बाई था जो उसी जिले के किसी कल्यान नामक गाँव के एक दर्जी की पुत्री थीं। छीपी जाति का जीवन-वृत्त काम कुछ लोगों ने केवल कपड़े का छापना ही समका है, किंतु जान पड़ता है कि महाराष्ट्र प्रांत की श्रीर छीपी कहलानेवाले लोग कदाचित् दोनों प्रकार के व्यवसाय किया करते थे। जो हो, इनके पूर्व-पुरुषों का भगवद्भक्त भी होना सभी लोग वतलाते हैं और कहते हैं कि इनके हृदय में भी इस प्रकार के भाव मूलतः इसी कारण जागृत हुए थे। इनके पिता दामा शेट अपने गाँव के बाहर निर्मित शिव-मंदिर में 'केशीराज' शिव की पूजा करने बराबर जाया करते थे ख्रीर इनके किसी पूर्व-पुरुष का सदा 'जय विडल, जय विडल' की। धुन में लगा रहना भी बतलाया जाता है। किसी-किसी के अनुसार दामा शेट ही प्रति वर्ष

१. नन्दे लाल वर्माः 'श्री नामदेव वंशावली' मूर्मका पृ० ४ : ६।

पंढरपुर की यात्रा भी किया करते ये ख्रीर वहाँ के इष्टदेव विद्वल के प्रति पूर्णरूप से आकृष्ट हो जाने के कारण अंत में वहाँ जाकर वस गये थे। संत नामदेव के जन्म का समय कार्तिक सुदी ११ शाके ११६२ (तदनुसार सन् १२७० ई० अयवा सं० १३२६ ) कहा जाता है और इस विषय में अधिक मतभेद नहीं दिखलायी पड़ता। यो तो डा॰ जे॰ एन॰ फर्बंहर जैसे क्लेखकों के अनुसार इनका जीवन-काल बहुत दिन पीछे लाकर ही निश्चित करना चाहिए 1।

कहते हैं कि लगभग पाँच वर्ष की अवस्था में इन्हें पढ़ने के लिए बैठाया गया, किंतु उसमें इनका जी नहीं लगा। इनका विवाह केवल आठ वर्ष की अवस्था में किसी गोविंद शेट की पुत्री राजवाई के साथ हुआ था और उससे इन्हें पाँच सन्तानें हुई थीं। इन सन्तानों में से भी चार पुत्र वे

जिनके नाम कमश: नारायण, महादेव, गोविंद और विद्वल कहे जाते हैं श्रीर इनकी एक मात्र पुत्री का नाम

लिंबाबाई बतलाया जाता है। इन्हें इनके पिता ने पहले अपने पैतृक व्यवसाय में लगाने की बड़ी चेध्टा की, किंतु उन्हें इस बात में असफलता रही। उन्होंने इन्हें फिर इसी कारण वाणिज्य के लिए भी तैयार करना चाहा, किंतु इस बार उन्हें पता चला कि ये उनके दिये हुए मूलघन को भी किसी और कार्य में लगा देते हैं। इनका समय अधिकतर साधुओं के निकट बैठने वा उनके सत्संग की वार्ते ध्यानपूर्वक सुनने में ही लग जाया करता था। इनके वचपन काल की कथाओं में प्रसिद्ध है कि एक बार जब इनके पिता किसी कार्यवश कहीं बाहर गये थे, तब इन्हें उनकी जगह अपने घर में रखी हुई भगवान् की मूर्ति को भोग लगाने की आवश्यकता पड़ी और इसके लिए इन्होंने कटोरे में गाय का दूध लाकर उसके सामने रख दिया; परंतु जब बालक नामदेव ने देखा कि मूर्ति ज्यों की त्यों पड़ी हुई है और यह तृष पीने का कोई प्रयास नहीं करती, तब इन्हें समक पड़ा कि वह इनके छोटे होने के कारण कुछ रुख हो गई है, श्रीर श्रपनी विवशता के कारण ये रो उठे। परंतु, जैसा इनके एक पर में भी बतलाया गया है, उस मूर्ति ने अंत में इनके हाथ से कटोरे के दूध को पी लिया और उसकी सजीवता में पूर्ण प्रतीति हो जाने के कारण ये उसी समय से भगवदक्त हो

१. ने० ए० फर्बुंहर: 'नर्नल आफ दि धरियाटिक सोसायटी' अभील १९२०,पू० १८६।

२. पुरु मं बसाहव' (भारं गुरुदिवाल) ए० ११६४: ५।

गए। इसमें संदेह नहीं कि इस प्रकार की बातें चमत्कारपूर्ण ही मानी जा सकती हैं, किंतु इनसे बालक नामदेव के भोले हृदय की एक माँकी हमें अवश्य मिल जाती है और कमशः हम उनके जीवन की अन्य बातों को उसी के प्रकाश में समझने के लिए तैयार होने लगते हैं।

संत नामदेव के विषय में कुछ लोगों का यह भी कहना है कि अपनी युवावस्था तक पहुँचने पर कुछ दिनों के लिए ये डकैती भी करने लग गये थे। मेकालिफ कहते हैं कि "नामदेव ने श्रपने को स्वयं भी दुर्भाग्यवश डकैतो का सायी बन जाना बतलाया है श्रीर कहा है कि किस प्रकार उन्होंने तथा उनके साथी लुटेरों ने अनेक ब्राह्मणों व निर्दोष व्यक्तियों का वध किया था और अंत में उन्हें तितर-वितर करने के लिए बादशाह को अपने घुडसवार मेजने पढ़े ये। नामदेव के पास एक बड़ी अच्छी धोड़ी थी जिस पर सवार होकर वे लूटपाट मचाने जाया करते ये श्रीर जय उन्होंने श्रपनी डकैती का परित्याग कर दिया, तब उसी पर चढ़कर वे पंढरपुर से १६ मील की दूरी पर स्थित ऋौंदी के शिव-मंदिर तक नागनाथ का दर्शन करने जाने लगे थे।" उक्त लेखक का यह भी कहना है कि "एक बार जब वे किसी मंदिर के निकट वर्तमान थे, तब वहाँ पर भोग लगाने के लिए कोई धनी व्यक्ति कई प्रकार के पकवान बनवाकर लाया जिनकी श्रोर हिंग्ट पड़ते ही किसी चुधार्त बच्चे ने रोना आरंभ कर दिया और उसकी माँ उसे डाँटने व मिड़कने लगी। नामदेव ने जब उसे ऐसा करने से मना करना चाहा, तब उस स्त्री ने उन्हें बतलाया कि उसके पति को, जो बच्चे के लिए भोजनादि का प्रवंध किया करता था, अन्य =२ व्यक्तियों के साथ डाकुआं ने मार डाला है और अब उसके पास कुछ भी खिलाने के लिए शेष नहीं है। इसपर संत नामदेव का कठोर हृदय भी द्रवित हो उठा और उन्होंने शीघ्र अपनी घोड़ी के साथ-साथ अन्य वस्तश्रों को भी वहाँ के ब्राह्मणों को दे डाला । वे वहीं पर कटारी मारकर अपने प्रामा भी दे देने को उचत हो गये थे, किंतु लोगों के कहने-सुनने पर वे पंढरपुर की खोर चले गए।

इनके गुरु विसोवा खेचर नामक एक संत ये जो किसी गाँव में रहा करते थे। कहा जाता है कि "गुरु न करने के कारण पहले इन्हें बड़ी ग्लानि

१ एम० ए० मेकालिफ : 'दि सिख रेलिजन' (मा० ६) ए० २०।

२. एम० ए० मैकालिफ : 'दि सिखं रैलिजन' (भाग ६) ए० ११:१।

थी । प्रसिद्ध है कि एक बार जब ये खपने घ्रन्य संत-साथियों के साथ गोरीवा नामक एक कुम्हार महात्मा के यहाँ बैठे हुए थे, तब शानदेव की बहन मुक्ताबाई के पूछने पर गोरोवा ने कहा कि मैं मिट्टी के बर्तन ठोंकनेवाली अपनी थापी की सहायता से जाँचकर यह ग्रु निश्चित रूप से बतला सकता हूँ कि उक्त मंडली में से कीन पक्का श्रीर कीन कच्चा मनुष्य समझा जा सकता है। इतना ही नहीं, उन्होंने सचमुच अपनी थापी उठायी और वे क्रमशः सबके शिर को उससे ठोंक-टोंककर अपनी सम्मति देने लगे । वे जब नामदेव के निकट पहुँचे श्रीर उनके भी शिर को ठोंका, तब उनके विषय में तिरस्कारपूर्वक सबसे कच्चा घड़ा कह दिया और ऐसे कथन का कारण उन्होंने इतना निगुरा होना बतलाया। संत नामदेव को यह दात उस दिन ऐसी लगी कि ये बहुत चितित हो गए और फिर कदाचित् स्वप्न-द्वारा परिचय पाकर विसोवा को अपना गुरु बना लिया।"" विसोवा लेचर तथा नामदेव के प्रथम मिलन की कथा भी बहुत विचित्र है। कहते हैं कि जब संत नामदेव उन्हें दूँदते हुए किसी शिव-मंदिर में पहुँचे, तब वहाँ पर उन्हें शिवलिंग के ऊपर श्रपने दोनो पैर डालकर लेटा हुआ पाया । इन्हें यह देखकर बड़ा आश्चर्य हुआ। परंतु जब उक्त विसोवा के ही कहने पर इन्होंने उनकी टाँगों को पकड़कर दूसरी ओर करना चाहा, तब इन्हें और भी अधिक आश्चर्य होने लगा। इन्हें पता चला कि विसोवा की टाँगों के अनुसार शिवलिंग भी एक स्रोर से दूसरी श्रोर घूमता जा रहा है। फिर तो सारी बातों का कारण उक्त विसोवा की मुस्कराती हुई मूर्ति को ही मानकर ये उनके पैरो पर गिर पड़े और उन्हें गुरु के रूप से स्वीकार कर लिया।" इस चमस्कारपूर्य घटना के उल्लेख का महत्त्व भी कदाचित् संत नामदेव के हृदय में मूर्ति-पूजा के विषय में उनकी धारणा निश्चित कराने में ही निहित जान पहता है। इसी प्रकार की एक दूसरी कथा गुरु नानकदेव के पैरों के साथ-साथ मक्के में काबा के घूमने के संबंध में भी प्रसिद्ध है।

मूर्ति-पूजा की भावना के महत्त्व को कम करनेवाली एक अन्य घटना का भी उल्लेख मिलता है जो स्वयं संत नामदेव के ही संबंध में है। कहा

तदमय रामचंद्र पांगारकर : 'श्री धानेश्वर चरित्र' (गीताप्रस, भोरखपुर ),
 पृ० १३१:४।

२. डा० निकल मैकनिकल : 'इंडियन थीन्म' पू० ११४।

जाता है कि "एक समय नामदेव ख्रालावंती स्थान पर गये और वहाँ के मंदिर के द्वार के सामने कीर्तन करने लगे। इन्हें शुद्ध जानकर वहाँ के पंडों ने इन्हें वहाँ से उठा दिया जिससे दुखी होकर अपनी मंदिर का द्वार जाति की नीचता पर मुँमलाते हुए ये मंदिर के पिछ्ठवाड़े फिरना चले गये और वहीं बैठकर गाने लगे। परंतु ज्यों ही इन्होंने अपना कीर्तन आरंभ किया, मंदिर का द्वार माट पूर्व की ओर से फिरकर पश्चिम की ओर हो गया और इस प्रकार वहाँ के पंडे ही, द्वार पर बैठने की जगह पिछ्ठवाड़े पड़ गए, और उनपर इस बात का बहुत बड़ा प्रभाव पड़ा।" इस घटना का उल्लेख कवीर साहब ने एक अपने पद में किया है, किंतु इसका उससे कहीं अधिक विवरण स्वयं संत नामदेव के ही एक पद में मिलता हैरे।

संत ज्ञानेश्वर वा संत ज्ञानदेव को भी कोई-कोई संत नामदेव का गुक होना बतलाते हैं श्रीर वास्तव में संत नामदेव ने उनका नाम बड़े श्रादर से लिया है। परंतु महाराष्ट्र की प्रचलित परम्पराश्ची द्वारा श्रिधिक पुष्टि विसोवा खेचर के संबंध में ही होती है। संत ज्ञानेश्वर वा ज्ञानदेव के साथ नामदेव की बड़ी घनिष्ठ मित्रता थी और इन दोनों ने कुछ अन्य संतों के भी साथ अनेक पुराय-स्थानों की यात्रा की थी। कहते हैं कि उक्त दोनों संतों में सर्वप्रथम भेंट पंढरपुर में ही हुई थी जहाँ पर ज्ञानदेव अपने अन्य साथी तीर्थयात्रियों के साथ घूमते हुए इनके यहाँ पहुँच गए थे। ज्ञानदेव इनसे स्वयं मिलने गये, श्रीर इनसे मेंट हो जुकने पर इनसे अपने साथ चलने का भी अनुरोध किया। जब ये समी लोग वहाँ से आगे बढ़े, तब मंगलवेढ़ा में संत चोलामेला तथा आर्यामेड्री में सेत सामंता माली भी इनसे मिल गए । तेरगाँव नामक स्थान तक पहुँचते-पहुँचते गोरोवा भी इनमें सम्मिलित हो गए और इन सभी लोगो की उन्होंने बड़ी श्रद्धा के साथ सेवा-सुभूषा की। इसी अवसर पर संत गोरोवा ने संत नामदेव के शिर पर थापी से ठोंका था। संत नामदेव ने इस पूरी यात्रा का बड़ा विशव वर्णन अपने ५६ अमंगों द्वारा मराठी भाषा में किया है और उस रचना को 'तीर्यावित 3 कहा जाता है।

१. 'कबीर प्रधावली' ( काशी नागरी प्रचारिखी समा ), प्र० ११७।

२. 'गुरु अंथसाइब', ५० ११९१।

३. 'श्री शानेश्वर चरित्र', पृ० १२५ व १२७।

फाo---

अन्त में सबके सब देहली, जगनाथपुरी आदि स्थानों से घूमते-घामते पंढरपुर लौट आये। कहा जाता है, देहली वा हिस्थनापुर में उन्हें मुहम्मद बिन तुगलक से भी भेंट हुई थी और यादशाह ने उन्हें दंड देने का प्रयत्न किया था, किन्तु सफलता नहीं मिली। इसी घटना का वर्णन कदाचित् इनके

उस पद भें मिलता है जिसमें एक मरी गाय के जीवित बही कर डालने के संबंध में इनका चमत्कार दिखलाया गया है। उसमें किसी सुलतान का नाम नहीं दिया गया है

श्रीर संत ज्ञानदेव के जीवन-काल श्रयांत् सं० १३२६:१३५० के श्रांतर्यत मुहम्मद बिन तुगलक का शासन-काल भी इतिहास से सिद्ध नहीं होता। उसका शासन-काल १३८२ से लेकर संवत् १४०८ तक निश्चित है, श्रतएव यदि इस प्रकार की कोई घटना घटी भी हो, तो उसका किसी श्रन्य मुस्लिम शासक के शासनकाल में ही संभव होना समक्ता जा सकता है। यह भी प्रसिद्ध है कि उक्त मुलतान वास्तव में वीदर प्रदेश का कोई शासक वा गवर्नर था श्रीर वीदर के ही किसी ब्राह्मण द्वारा निमंत्रित होकर संत नामदेव वहाँ उसके उत्सव में सम्मिलत होने के लिए श्रपने सभी साथयों के साथ पहुँचे थे। राजधानी में प्रवेश करते समय संकीर्तन में लीन मंडली ने वहाँ के कर्मचारियों का ध्यान श्रपनी श्रोर स्वमावतः श्राकुष्ट कर लिया श्रीर वे सभी वहाँ के शासक के सामने परीचार्य लाये गए ।

तीर्थ-यात्रा से लौट आने के कुछ दिनों के अनंतर संत ज्ञानेश्वर का दैहांत हो गया और उस काल से संत नामदेव का जी दिल्ला में रहने से उचटने लगा। इस कारण कुछ काल तक और वहाँ रहकर ये दूसरी देश-यात्रा में पंजाब प्रांत की ओर चले आये, और इधर बहुत दिनों तक अमग करते रहे। कहा जाता है कि उस समय तक इनकी

अतिम काल श्रवस्था लगभग ५० वर्षी की हो चली थी श्रीर इन्हें अपने पुत्र-कलत्रादि की श्रोर से भी विरक्ति हो चुकी थी।

उत्तरी भारत में आकर ये कुछ दिनों तक इरद्वार में रहे और वहाँ से फिर पंजाब प्रान्त में गुददासपुर जिले के घूमन वा घोमन गाँव में चले आए<sup>3</sup>। मेकालिफ ने संत नामदेव की उस समय की अवस्था ५५ वर्षों की बतलायी

१. ध्वस संबद्धादय' पूर ११६६:७।

२. 'नामदेव' (जी० ए० नटेसन, मद्रास) ५० १९:२०।

३. 'खितिमोहन सेन : 'मिडीबल मिस्टिस्किम आफ इंडिया' ५० ५६।

है और कहा है कि वहाँ पर ये पहले भटवल होकर गये थे। भटवल में बे किसी तालाव के निकट ठहरे थे जो आज तक भी नामियाना नाम से प्रतिद्व है और उस समय इनके माय दो शिष्य ये जिनमें से एक का नाम लाघा श्रीर दूसरे का जल्ला था श्रीर जो दोनों पीछे श्रपने श्रनुयायियों के साथ कमशः सुखबल और धारीवाल में वस गए । संत नामदेव ने भटवल से इट कर उक्त तालाय के निकट अपने टहरने के लिए एक दूसरी जगह खोज निकाली और वहीं पर एकांत में रहकर भगन करने का विचार किया । किंत इनके वहाँ ठहर जाने के कारण बहुत-से लोग धीरे-धीरे एकत्र होने लगे और श्रंत में उक्त घूमन गाँव की सुष्टि हो गई। श्रागे चलकर उस स्थान पर सिखों की रामगढिया मिसिल के भाई जस्सा सिंह ने एक संदर मकान बनवा दिया और उक्त तालाब का भी महाराजा रगाजीत सिंह की सास माई सदा-कौर ने फिर से जीगोंद्वार कराया । तब से वहाँ पर प्रति वर्ष एक धार्मिक मेजा दो दिन माघ में व्यतीत होने पर संभवतः संक्रान्ति के लगभग नियमपूर्वक लगा करता है। यहाँ के निवासी श्रधिकतर संत नामदेव की ही जाति के हैं. इन्हीं की जैसी जीविका का पालन करते हैं और उनका रहन-सहन श्रिधिकतर सिखों का सा है। मेकालिफ का कहना है कि यहीं पर रहकर इन्होंने उन पदों की रचना की थी जो 'श्रादिशंथ' में संग्हीत हैं।

श्राचार्य चितिमोहन सेन ने बतलाया है , कि उक्त घोमन गाँव में ही रह-कर संत नामदेव की मृत्यु संवत् १५२१ (सन् १४६४) में हुई थी। उन्होंने यह भी कहा है कि संत नामदेव की भेंट फीरोज शाह तुगलक के साथ हुई थी और सैयद-वंश के श्रंतिम शासक शाह श्रालम ने वहाँ सन् १४४६

(सं॰ १५०३) में एक मठ बनाने के लिए कुछ जमीन बही भी इन्हें दान में दी थी। इनकी मृत्यु उसी मठ में हुई

थी रे। किन्तु इस कथन का मेल ऐतिहासिक घटनाओं

के साथ लगता हुआ नहीं दीखता। फीरोजशाह तुगलक का शासन-काल संवत् १४०८ से लेकर संवत् १४४५ तक रहा और उक्त शाह आलम भी अपनी गद्दी पर सं० १५०० से १५०८ तक कायम रहा और संत नामदेव की मृत्यु का समय अधिक विद्वानों ने संवत् १५०० में ही ठहराया है। अतएव, उक्त बार्जे यदि किसी नामदेव से ही संबंध रखती हैं, तो वे अवश्य

१. एम० ए० मेकालिफ : 'सिख रेलिजन' ( माग ६ ) पू० ३९:४०।

२. चितिमोहन सेन: 'मिडोबल मिस्टिसिभ आफ इंडिया', पृ० ५६।

किसी श्रन्य नामदेव के विषय में होंगी। श्राचार्य सेन ने यह भी बतलाया है कि संत नामदेव के किसी शिष्य बोहरदास के वंश्वघर श्राजकल भी उक्त मठ के श्रिषकारी हैं, श्रीर इनके द्वारा प्रवर्तित सम्प्रदाय के श्राचार्यों के रूप में उसके प्रवंधादि का निरीक्षण किया करते हैं। सम्प्रदाय का नाम 'बाबा नामदेव का सम्प्रदाय' है श्रीर गुरुदासपुर के रहनेवाले इसके सभी श्रनुयायी श्रपने को बोहरदास का ही वंशज बतलाया करते हैं। धोमन के उक्त मठ में श्राचार्य कितिमोहन सेन ने किसी दो सी वर्ष के पुराने इस्तिलिखत ग्रंथ का होना भी बतलाया है श्रीर कहा है कि उक्त पुस्तक में हिंदी व मराठी के पद हैं श्रीर वह सिखों के 'ग्रंथ साहिब' की ही माँति पवित्र व पूजनीय समक्ता जाता है। वे यह भी कहते हैं कि संत नामदेव की ही भाँति एक छीपी नामदेव बुलंदशहर का रहनेवाला था श्रीर एक दूसरा मारवाड़ का निवासी नामदेव जाति का धुनियाँ था '।

छोपी जाति के संबंध में लिखते समय विलियम कुक साहव ने उनकी एक शासा को नामदेव-पंथी बतलाया है और कहा है कि 'ये लोग एकेश्वरवादी तथा कर्मकोड-विरोधी होते हैं। ये अपने को अन्य छीपी जितवालों से अपने शुद्ध धार्मिक विचारों के कारण पृथक् सममते हैं और

श्रपने को नामदेव-वंशी भी कहते हैं र । फिर श्रागे नामदेव-पंथी चलकर विलियम कुक साहब ने धुनिगाँ वा धुना जाति व के संबंध में भी लिखा है श्रीर कहा है कि ये लोग नामदेव नामदेव-वंशी भगत को बड़ी श्रद्धा के साथ देखते हैं। ये नामदेव मारवाड़ के श्रंतर्गत सन् १४४३ ई० (सं०१५००) में

उत्पन्न हुए ये और िकंदर लोदी (सन् १४८८: १५१२ = सं०१५४५: १५६६) के समकालीन ये, तथा किसी-किसी के अनुसार ये दिल्ला भारत के पंढरपुर के निवासी थे। उन्होंने मुसलमानों से सताये जाकर उत्तरी भारत की शरण ली और गुकदासपुर जिले की बटाला तहसील में धुमान गाँव में आकर वस गए। वहीं पर उनकी मृत्यु भी हो गई जहाँ प्रत्येक माघ की संक्रांति को मेला लगा करता है। उनके अनुयायी वहाँ पर छिवाँ (अर्थात् धुनियाँ वा धोवी) कहलाते हैं। उनका मत सिख-धर्म के सिद्धांतों से मिलता- जुलता है और उनकी कई रचनाएँ 'आदिग्रंय' में संग्रहीत हैं। शवा

१. - चितिमोहन सेनः 'मिटोवल मिस्टिंसञ्म आफ इंडिया' पृ० ५६ : ७।

२. विलियम कक, 'ट्राइन्स ऐंड कास्ट्स' पृ० २२५।

नामदेव के श्रनुयायी वास्तव में सिख ही कहे जा सकते हैं," श्रादि । इसी प्रकार रोज साहब ने लिखा है कि नामदेव-पंथी हिंदू श्रीर सिख दोनों हुआ करते हैं श्रीर दोनों ही 'श्रादिग्रंथ' के प्रति श्रद्धा रखते एवं श्रनेक सिख-परम्पराश्रों का श्रनुसरण करते हैं। उनकी पूजन-पद्धति में कोई विशेषता नहीं। हिंदू श्रनुयायी विशेषकर जालंघर, गुरुदासपुर श्रीर हिसार में पाये जाते हैं श्रीर सिख श्रिषकतर गुरुदासपुर में ही मिलते हैं। नामदेव को कभी-कभी 'नामदे' भी कहते हैं श्रीर इस पंथ के लोग इसी कारण 'बाबा नामदे के सेवक' भी कहलाते हैं। इनके मठों के महंतों को भी 'बाबा' कहने की प्रथा है?। श्रतएव जान पड़ता है कि श्राचार्य सेन द्वारा बतलाये गये उपर्युक्त मठ का संबंध संभवतः किसी श्रन्य नामदेव से होगा, श्रीर इस नाम के एक से श्रिक व्यक्तियों के हो जाने के कारण उक्त सभी विद्वानों को कुछ न कुछ भ्रम श्रवश्य हो गया है।

संत नामदेव के पारिवारिक जीवन के विषय में प्रायः कुछ भी पता नहीं चलता। सदा संकीर्तन में लगे रहने के कारण इन्हें विद्वलदेव के मंदिर से बाहर जाने का श्रवकाश बहुत कम मिला करता था जिससे ये अपने जीवन-निर्वाह के लिए कुछ भी कार्य करने में श्रशक थे। इसका

परिणाम यह हुआ कि अंत में ये अपने कुटुंब के जीबिका लोगों को दरिद्रता के अभिशाप से किसी प्रकार बचा न सके 3 | तो भी कबीर साइब के सलोकों के अंतर्गत संग्रहीत 'आदिग्रंथ' की कुछ पंक्तियों से प्रकट होता है

कि संत नामदेव के सिद्धांतानुसार चुपचाप बेकार बैठकर भगवान का नाम लेने की अपेद्धा नाम-स्मरण के साथ-आथ अपना आवश्यक काम काज भी करते रहना अधिक श्रेयस्कर होता है । उक्त दो सलोकों में कहा गया है कि संत नामदेव ने, अपने भित्र त्रिलोचन के पूछने पर कि 'माया में फैंसे हुए तुम छाजन-छीपन में क्यों लगे रहते हो, भगवान की ओर पूरा ध्यान क्यों नहीं देते,' बतलाया था कि "उचित है कि मुँह से हम रामनाम का स्मरण करें तथा मन भी भगवान की ओर लगाये रहें, किंद्र हाथ-

१. विलियम क्रुकः 'ट्रिक्स ऐंड कास्ट्स' इ० पृ० २९९।

२. रोज : 'प ग्लासरी' ( भा० ३ ) ए० १५२ ।

३. 'नामदेव' (जी० ए० नटेसन , मद्रास ) ए० १०:११।

पाँव से सदा अपने कुछ घंघे भी करते रहें " और इसकी पहली पंक्ति में आये हुए 'माइआ मोहिया' शब्दों से यह भी ध्वनि निकलती है कि संत नामदेव को अपने गाहंस्थ्य-जीवन के प्रति कदाचित् पूर्ण विरक्ति कभी भी नहीं रही ।

संत नामदेव की ख्याति अपने अंतिम समय तक वड़ी दूर तक फैल गईं थी और उनके विचारों का प्रभाव महाराष्ट्र से पंजाब तक पड़ सुका था। इसलिए इनके संबंध में अतिशयोक्तिपूर्ण अनेक कथाओं का कमशः निर्मित होता जाना कोई असंभव बात नहीं थी। इनकी रचनाओं का भी अधिक प्रचार होने के कारण इसी प्रकार उनका कुछ न कुछ रचनाएँ परिवर्तित होता जाना तथा उनमें अनेक दूसरों की कृतियों का भी स्थान पा जाना कठिन नहीं था। कई नामदेव-

नामधारी भिन्न -भिन्न व्यक्तियों का पश्चिमी भारतवर्ष में किसी न किसी समय के खंतर्गत उत्पन्न होना उक्त कठिनाई को श्रीर भी बढ़ा देता है। परिग्णाम-स्वरूप संत नामदेव की जीवनी की घटनाओं की ही भाँति उनके वास्तविक विचारों को भी निश्चित रूप से बतलाना दुःसाध्य कार्य हो गया है। फिर भी जब तक उनकी सारी रचनाओं की पूरी खोज नहीं हो जाती और उनका बास्तविक रूप निर्धारित नहीं हो पाता, तब तक हमें उनके 'ब्रादिशंय' में संग्रहीत पदो तथा कुछ इधर-उधर पाये जानेवाली मराठी-संग्रहों में सन्निविष्ट कतिपय रचनात्रों पर ही संतोष करना पड़ेगा। 'आदिग्रंथ' के अंतर्गत आये हुए उनके पदों की सख्या ६२ है, किंतु एक मराठी-सम्रह में संग्हीत हिंदुस्थानी पद १०२ तक पहुँच जाते हैं। कहते हैं कि अपनी वाल्यावस्था में संत नामदेव कट्टर मूर्तिपूजक थे, युवावस्था में उनके विचारों में उदारता आने लगी और वृदावस्था में ये एक सुधारक हो गए । इनकी मराठी-रचनाएँ अधिकतर इनकी युवावस्था तक की ही बतलायी जाती है और इनके हिंदी-पद इनकी बृद्धावस्था के समक्ते जाते हैं । इनकी हिंदी-रचनाश्ची के अंतर्गत इसी कारण कुछ ऐसे उद्गार भी दीख पड़ते हैं जो इनके प्रथम विचारों से नितांत भिन्न समक पड़ते हैं। कभी-कभी तो उक्त दोनों प्रकार की रचनाओं के रचियता के एक ही होने में संदेह भी होने लगता है। उक्त हिंदुस्थानी पदों में से ४३ ऐसे हैं जो किसी न किसी रूप में

१. 'गुरु अ'थसाइव' ए० १३७५-६।

२. एम० ए० मेकालिफ : सिख रैलिजन' ( भाग ६ ) ए० ३९:४० !

'आदिग्रंय' में भी संग्रहीत हैं, अतएव दोनों संग्रहों का मिलान कर लेने पर इनकी हिंदी-रचनाओं की संख्या सवा सौ से भी कम पायी जाती है।

संत नामदेव ने महाराष्ट्र के प्रसिद्ध वारकरी-सम्प्रदाय के अनुयायियों में ही अपने जीवन के अधिक दिन ब्यतीत किये थे और इनके विचार भी अधिकतर उन्हीं के द्वारा प्रभावित थे। ये वारकरी-सम्प्रदाय के अनुयायियों में भी गिने जाते हैं। इस कारण वारकरी-सम्प्रदाय की ही वातों का इनकी

रचनाश्चों में श्रिषकतर पाया जानां स्वामाविक है श्रीर

वारकरी उत्तरी भारत की संत-परम्परा को जहाँ तक इन्होंने नामदेख प्रभावित किया है, वहाँ तक इनको वही देन भी कही जा सकती है। वारकरी-सम्प्रदाय के संतों में निर्मेश

सर्वात्मस्वरूप, ब्रह्मैत ब्रह्म के प्रति पूरी निष्ठा पायी जाती है, किंतु सगुण की मूर्ति के समस् कीर्तन भी वे किया करते हैं। उनके लिए कोई ऊँच-नीच नहीं, श्रीर न घनी-दिर श्रथवा पुरुष एवं स्त्री में ही उनकी हिन्द में कोई मीलिक श्रंतर समका जा सकता है। सबका कर्तव्य मगवान् के स्मरण व संकीर्तन में सदा निरत रहते हुए, श्रपने श्रावश्यक दैनिक कार्यों का संपादन करना है। घन -वैभव के प्रति उदासीनता उनकी श्रवश्य देखी जाती है श्रीर वे कौटुंबिक ममता को भी श्रपने हृदयों में उच्च स्थान देते हुए प्रतीत नहीं होते। परंतु इसका कारण उनकी इनके प्रति पूर्ण विरिक्त नहीं, किंतु इनके स्थिक होने के कारण इनकी श्रीर से न्यूनाधिक निरपेस्तता का भाव मात्र है। वारकरी सम्प्रदाय के बहुत से श्रनुयायी श्रपना पारिवारिक जीवन व्यतीत करते हुए ही श्राध्यात्मिक भावों में निरंतर लीन रहे थे। संत नामदेव की भी संतानों के संबंध में ऊपर चर्चा की जा सुकी है, उनका विशेष परिचय कहीं नहीं मिलता; किन्तु उनके वंश में का श्राज तक नामदेववंशी कहलाकर वर्तमान रहना प्रसिद्ध है।

संत नामदेव ने अपने 'गोविंद' का परिचय देते हुए कहा है कि "वह एक है और अनेक भी है, वह व्यापक है और पूरक भी है। मैं जहाँ देखता हूँ, वहाँ पर वही दीख पड़ता है। माया की चित्र-विचित्र वातो द्वारा मुग्ध होने के कारण सभी कोई इस रहस्य को समक्त नहीं पाते। सर्वत्र गोविंद ही गोविंद

है, उसके अतिरिक्त अन्य कोई भी वस्तु नहीं। वह सहस्रो सिद्धांत मिण्यों के भीतर श्रोतप्रोत धागे की भाँति इस विश्व में सर्वत्र वर्तमान है। जिस प्रकार जल की तरंगें और उनपर

प्रवाहित फेन व बुदबुद जल से भिन्न नहीं, उसी प्रकार इस प्रपंच एवं

परब्रह्म का भी हाल है। जब तक भ्रम के कारण स्वप्न में पड़ा हुआ था श्रीर सत्य पदार्थ का बोध न था, तब तक श्रीर बात थी; जब गुरूपदेश ह्यारां जगा दिया गया, तब अपना मन पूर्णरूप से स्थिर हो गया। नामदेव का कहना है कि इस बात को अपने हृदय में भली भाँति समम लो कि मुरारी ही एक मात्र घटघट में और सर्वत्र एकरस भाव से व्याप्त है''?। इसी प्रकार "घड़ा लेकर जब उसमें जल भरता हूँ और चाहता हूँ कि ठाकुर को स्नान कराऊँ, फूल चुनकर जब उसे माला के रूप में पिन्हाना चाहता हूँ और दूध लाकर उसकी खीर बना जब उसे भोग लगाना चाहता हूँ, तब मुक्ते ऐसा जान पड़ता है कि उक्त जल में लाखों जीव मरे पड़े हैं, फूलों की सुंगध पहले भ्रमरों ने ही ले ली है तथा दूध को तो सर्वप्रथम बछड़े ने ही जूठा कर दिया है। फिर बैसी पूजा का करना क्यों न व्यर्थ समका जाय। मुक्ते तो इधर-उधर सब कहीं बीठल ही बीठल दीख रहा है, उससे सारी की सारी पृथ्वी व्याप्त हो रही है। मैं इसी में पूर्ण आनंद का अनुभव क्यों न करूँ। 3

इसी कारण संत नामदेव उस एकमात्र राम के प्रांत ही अपनी भक्ति का प्रदर्शन करते हैं। उनका कहना है कि "जिस प्रकार नाद को अवगा कर मृग उसमें निरत हो जाता है और उसका ध्यान मर जाने तक नहीं टूटता, जिस प्रकार बगला मछली की ओर हिन्द लगाये रहता है, स्वर्णकार सोने

का गहना गढ़ते समय एकचित्त रहता है, पर-स्त्री की छोर प्रेम जिस प्रकार कामी दृष्टिपात करता है श्रीर जुल्लारी अपनी कौड़ी के फेर में रहता है, उसी प्रकार मेरी भी दृष्टि उसी

एक 'राम' की ओर लगी हुई है। जहाँ देखता हूँ, वहाँ वही है; उसके सिवाय श्रीर कुछ भी नहीं ।" इन्हें राम के श्रतिरिक्त कोई भी दूसरा सगा-संबंधी भी दीख नहीं पड़ता। ये कहते हैं कि "मेरे बाप व माँ तो वही एक माधव, केशव अथवा बीठल हैं" श्रीर उनके किये गए उपकारों के वर्शन भी ये करते हैं। इसीलिए इन्होंने उस एक की ही भक्ति को अपनाया या श्रीर

१. 'श्रीनामदेवबंशावली', पृ० ३२।

२. भुरु बंधसाइब', ५० ४८५, पद १ ।

इ. वही, (पद २)।

४. वही, पूर मधर:३।

५. वही, पूर १९७।

अन्य देवी-देवताओं की पूजा को व्यर्थ बतलाया था। ये मगवान् के अनुराग में आकर कहते हैं कि "हे राम, तेरा रूप-रंग और नाम तक मुक्ते अत्यन्त भला जान पड़ता है। मारवाड़ी को जैसे जल प्रिय होता है, ऊँट को जैसे लता प्रिय लगती है, मृग को नाद प्रिय लगता है, पृथ्वी को वृष्टि सुखद लगती है, अमर को फूलों की गंघ प्रिय होती है, कोयल को आम की बौर मली लगती है, चकई को सूर्योदय अच्छा जान पड़ता है, हंस को मानस आनंदपद होता है, वच्चे को दूध अच्छा लगता है, चातक के लिए मेघ प्रिय हुआ करता है और मछली को जितना जल से प्रेम है, वैसे ही मुक्ते तू भी प्रिय है और मेरा मब तुक्तों रमा हुआ है।" इसी भाव को इन्होंने एक अन्य पद द्वारा भी "ऐसी नाम प्रीति नराइण्" आदि कहकर व्यक्त किया है। इनकी मावुकता इन पदों के अंतर्गत इतनी मात्रा में बढ़ी हुई दीख पड़ती है कि ये अपने एक ही उद्गार को स्पष्ट करते समय अनेक उदाहरण देते भी नहीं अधाते।

संत नामदेव के 'बीठल' का बास्तिविक रूप उनके अनुसार वैसा ही है, "जैसा आकाश में उड़ती हुई चिड़िया का मार्ग अथवा जल में तैरने-वाली मछली का रास्ता हो सकता है। वह न देखने में आता है और न दूँ दने पर कहीं मिल सकता है। "" "कोई उसे निकट बतलाता है और कोई उसे दूर का रहनेवाला ठहराता है और जिसने उसे अनिवंचनीय जान-वृक्ष लिया है, वह उसे सदा अपने में छिपाये रहता है। वस्तुतः यह हमारी आत्मा में ही भरपूर है और उसका अनुभव हमें ज्यो ही होने लगता है, त्यों ही आप से आप ध्वनि निकल पड़ती है" " "उस सनेहीराम के मिलते ही पारस के स्पर्श के समान कुछ कंचन हो जाता है, अपने आहंभाव का अम दूर हो जाता है और जिस प्रकार किसी घड़े का जल जल में इक्कर एकाकार हो जाय, वैसी ही दशा हो जाती है। फिर तो 'ठाकुर' व 'जन' तथा 'जन' व 'ठाकुर' एक ही हो जाते हैं। स्वयं देव, स्वयं मंदिर व स्वयं पूजन भी बनकर जल व तरंग की भाँति एक आकार धारण कर लेते हैं और उनकी मिलता

१. 'गुरु अ'थसाइव' ए० १६९२।

२. वही, पृ० १६५।

३. वही, ५१५।

४. वही, पृ० ७१**८**।

केवल नाममात्र की रह जाती है। किसी मूर्ति के समझ कीर्तन करने का अभिन्नाय उस दशा में केवल यही होता है कि वह स्वयं गा और नाच रही है। 133 इस प्रकार संत नामदेव सर्वात्मवाद और अद्वीतवाद, दोनों के ही अनुसार विचार रखते हुए जान पड़ते हैं और उनकी मिक्त का स्वरूप भी शुद्ध निर्मुश-भक्ति का है।

इनकी उक्त भक्ति के अंतर्गत 'नाम-साधना' को बहुत बड़ा महस्व प्राप्त है। इन्होंने उसे श्रश्यमेघ यज्ञ, तुलादान, प्रयाग-स्नानादि सभी से श्रेष्ठ बतलाया है। इन्होंने उसकी प्रशंसा में अनेक पौराणिक भक्त-कथाओं का उल्लेख करके अपने मत की पुष्टि की है र। नाम-स्मरण का महत्त्व मुख्य रूप से इस बात में है कि उसके द्वारा इम उसके नाम की श्रीर अपना ध्यान सदा लगाये रहने में सफल होते हैं। इनका कहना है कि "मेरा मन रामनाम के साथ इस प्रकार विधा हुआ है, जैसे स्वर्ण के तौलते समय ध्यान तुला की स्रोर बना रहता है, आकाश में उड़ायी जाती हुई पतंग की श्रीर जिस प्रकार उड़ानेवाले का चित्त लगा रहता है श्रीर वह, 'वाह-वाह' की माड़ी चारों श्रीर लगने पर भी विचलित नहीं होता, जिस प्रकार युवतियाँ शिर पर भरे घड़े लेकर चलती हुई आपस में मनोविनोद करती और तालियाँ तक बजाती रहती हैं, किंतु उनका ध्यान सदा उसी पर रहता है, श्रीर जिस प्रकार पाँच कोस की दूरी पर भी चरनेवाली गाय का मन अपने बच्चे की श्रोर ही लगा रहता है श्रीर माता का मन उसके घरेलू कंकटों में फँसे रहने पर भी श्रपने पलने पर पीढ़ाये हुए बालक की श्रोर जाता रहता है, उसी प्रकार मेरा भी मन उसमें लगा रहता है "3। परंतु नाम के प्रति उक्त प्रकार की साधना गुरु की कृपा द्वारा ही संभव है। यदि गुरु की कृपा हो जाय, तो मन में पूरी हदता आ जाती है श्रीर वह चारों श्रोर दौड़-धूप लगाना छोड़ देता है। उसी की सहायता से 'मुरारि' मिलते हैं श्रीर संसार-सागर के पार जाना सरल हो जाता है।

वास्तविक देवता गुरुदेव है श्रीर श्रन्य सभी देवों की सेवा करना कुछ श्रर्थ

नहीं रखता है।

१. भार अ'थसाइव' पु० ६५६।

२. वही, पृक्टिश

३. 'नामदेवाचा गाथा' पृ० ५१७:=।

४. 'गर मं थसाइव' पृ० ११६७।

संत नामदेव की मृत्यु का समय महाराष्ट्र की प्रायः सभी परम्पराश्ची के अनुसार आश्विन बदी १३ संवत् १४०७ समका जाता है। इनकी समाधि पंढरपुर में है जहाँ पर विडल के मंदिर की सीढ़ियों के निचले भाग में इनका एक पीतल का शिर भी बना हुआ है। इनके मुख्य विचारों की

वानगी इनकी जीवनियों में उल्लिखित अनेक घटनाओं

सृत्यु के भीतर निहित समक पड़ती है। इनके मीले हृदय, इनकी गहरी भावकता तथा मूर्ति वा साकार देवताओं से कहीं अधिक विश्वरूप भगवान के प्रति निष्ठा के उदाहरण ऊपर दिये जा चुके हैं। इनकी विरक्ति के संबंध में कहा जाता है कि एक बार अपने घर में आग लगने पर इन्होंने अपनी सभी वस्तुएँ उसमें उठा-उठाकर फेंकना आरंभ कर दिया, और ऐसा करते समय बराबर यही कहते रहे कि ये सभी भगवान की हैं और उसी के अगिनमुख में जा रही हैं। इसी प्रकार इनके ऊँच-नीच के बीच समता तथा सभी प्राणियों को भगवान रूप समक्तने का भाव इस घटना से स्पष्ट हो जाता है कि एक बार जब ये अपनी बनायी हुईं रोटियाँ छोड़कर घी लाने के लिए उठे और उन रोटियों को कोई कुत्ता लेकर भाग चला, तब ये उसके पीछे यह कहते हुए दौड़ पड़े थे कि "भगवन, उन रोटियों में यह घी भी चुपड़ लो, उन्हें रूखी-पूखी न खाओ।" वास्तव में संत नामदेव का सारा जीवन ही भक्ति रस में सराबोर या और ये सभी

### (६) संत त्रिलोचन

पकार उत्तरी भारत के संतों के श्रमणी होने योग्य थे।

तिलोचनजी संत नामदेव के समकालीन ये और उनसे अवस्था में कुछ, बड़े थे। इनका जन्म-काल सं० १३२४ में बतलाया जाता है। इन्हें तथा संत नामदेव को नाभादास ने ज्ञानदेव का शिष्य कहा है और संत रिवदास ने इन्हें संत नामदेव के ही समान तर गया हुआ बतलाया है। प्रियादास के अनुसार इनका जन्म वैश्य-वंश में हुआ या और ये परिचय साधुओं के परम भक्त थे। इनकी एक परनी मात्र थी और दूसरा कोई नहीं था, अतएव इन्हें साधुओं की भरपूर सेवा करने में पूर्ण संतोष नहीं होता था। इन्हें इस कार्य में सहायता के लिए एक नीकर की आवश्यकता थी और ये बहुधा एक ऐसे सेवक की खोज में रहा करते थे, जो इन्हीं के भाँति साधु-सेवा प्रेमभाव के साथ किया करे। पियादास का कहना है कि एक दिन किसी ने आकर इनसे कहा कि मैं ऐसी

नौकरी कर सकता हूँ, किंतु मोजन के लिए ५-७ सेर से कम न लूँगा और जिल समय मेरे अधिक भोजन की निन्दा की जायगी, मैं शीघ नौकरी त्याग दूँगा। उस व्यक्ति ने अपना नाम 'अंतर्यामी' बतलाया और जिलोचन के राजी होने पर वह सचमुच ही अपने नाम के ही अनुरूप साधुओं की मनचाही सेवा करने लगा। तब से जिलोचनजी के घर साधुओं की भीड़ और भी बढ़ने लगी और इनकी स्त्री को सामग्री तैयार करने में अधिक कच्ट भी होने लगा। अतएव एक दिन उसने अपनी पड़ोसिन से कह हाला कि एक तो उक्त नौकर के कारण साधुओं की संख्या बढ़ गई है, दूसरे वह इतना अधिक भोजन करता है कि उसके कारण मैं तंग आ गई हूँ। 'अंतर्यामी' को जब अपनी निंदा की यह बात मालूम हुई, तब वह बिना किसी से कहे-सुने नौकरी छोड़ चलता बना। जिलोचनजी को अंत में पता चला कि इनके यहाँ स्वयं भगवान ही 'अंतर्यामी' के मेष में इनकी नौकरी कर रहे थे और इस बात से इन्हें मार्मिक कच्ट व पछतावा हुआ।

त्रिलोचनची का नाम उनके भूत, भविष्य एवं वर्तमान के एक साय जानकार होने के कारण पड़ा था। इन्हें संत नामदेव ने अपने एक पद में संबोधित करके कहा है कि 'हे त्रिलोचन, अपने नन्हें बच्चे को पालने में पौढ़ाकर कार्य में व्यस्त रहनेवाली भाता सब कुछ करती हुई भी अपना चित्त सदा उस बालक में ही लगाये रहती है, उसी प्रकार रचनाएँ हमारा मन राम-नाम-द्वारा सदा विधा रहना चाहिए।'' कुछ ऐसे ही भाव व्यक्त करनेवाले दो सलोक (दोहे) 'आदिअंथ' में प्रश्नोत्तर के रूप में धन्यत्र भी आये हैं जिनमें त्रिलोचन के

'श्रादिअंथ' में प्रश्नोत्तर के रूप में ध्रन्यत्र भी आये हैं जिनमें त्रिलोचन के पूछने पर कि 'हे नामदेव, तुम क्यों घंचे में लगे हो, रामनाम की श्रोर चित्त क्यों नहीं लगाते !'' संत नामदेव ने बतलाया है कि 'हे त्रिलोचन, मुख-द्वारा रामनाम का रमरण करते रहो, किंतु हाय-पैर को सदा काम में लगाये रहकर चित्त को निरंजन में लीन रक्खो।'' वास्तव में संत-मत के श्रनुसार श्रादर्श जीवन का सारा चित्र ही उक्त रचनाश्रों के श्रंतर्गत श्रा जाता है।

त्रिलोचनजी की श्रधिक रचनाएँ नहीं मिलतीं। केवल चार पद उनके नाम से 'खादिशंय' में संग्रहीत हैं। इन पदों में से एकाथ में मराठी भाषा

१. सिरी राग, पद १ (पृ० ९१); रागु गूजरी, पद १-२ (पृ० ५२५-६) व रागु धनासरी, पद १ (पृ० ६९४)।

के भी कुछ चिह्न लिखत होते हैं, किंतु इनकी भाषा मूलतः हिंदी ही है। कहा जाता है कि इन्होंने भी संत नामदेव की भाँति कुछ मराठी पदों की रचना की थी, किंतु वे आजकल उपलब्ध नहीं हैं। इनके

विचार उक्त चार पदों के देखने से त्रिलोचनजी के विषय में बहुत उच्च भाव जागृत नहीं होते । ये सभी मध्यम श्रेणी की

रचनाएँ हैं। इनमें से सबसे बड़े पद द्वारा माया-मोह का प्रभाव दिखलाकर उसकी व्यर्थता सिद्ध की गई है। एक दूसरे पद में फूठे संन्यासियों को कड़ी आलोचना है और उन्हें फटकार कर चेतावनी भी दी गई है। इस पद की रौली पहले की अपेचा। अधिक सजीव है। तीसरे पद में त्रिलोचनजी ने बतलाया है कि अंतकाल में जैसा स्मरण किया जाता है, वैसा ही परिणाम हुआ करता है। इसी प्रकार चौथे पद में भी इन्होंने कर्म की अमिट रेख पर अधिक जोर दिया है और सब कहीं भगवन्नाम-स्मरण का ही महत्त्व दरमाया है। कहा जाता है कि इस अंतिम पद की रचना त्रिलोचनजी ने उस समय की थी, जब इन्होंने भिक्त-मार्ग में अधिक अप्रसर हो जाने के कारण अपना सोसारिक व्यवहार छोड़ दिया था और आर्थिक कष्ट फेल रहे थे। संभवतः अपनी स्त्री द्वारा फटकारे जाने पर इन्होंने यह पद रचा था।

# द्वितीय अध्याय

# कवीर साहब

### १. परिस्थित-परिचय

विक्रम की नवीं शताब्दी के लगभग आरंभ होनेवाला समय वस्तुस्थिति के पर्यवेद्या व मूल्यांकन का युग था। उसमें शताब्दियों पूर्व से आती हुई विचार-धारा के विविध स्रोतों पर आलोचनात्मक दृष्टिपात किया गया, उनमें दीख पहनेवाले विविध दोषों के प्रति संकेत करते हुए उनके परिमार्जन की श्रावश्यकता सकायी गई श्रीर कभी-कभी सारी प्रस्तुत वातों सिंहाबलोकन को एक बार फिर से सुब्यवस्थित करने की चेष्टा भी की गई। इस कार्य में जिन व्यक्तियों व सम्प्रदायों ने विशेष-रूप से भाग लिया, उनका संजित परिचय पिछले श्रध्याय में दिया जा चका है ! उनके प्रयत्नों को श्रध्ययन करने पर पता चलता है कि उन सबकी कार्य-शैली प्रायः एक ही प्रकार की थी। सबने अपने समय के धार्मिक वाताबरण पर विचार किया था श्रीर उसके भीतर समाविष्ट दोषों के विरुद्ध आचेप किया था। सबका उद्देश्य तात्कालिक स्थिति में परिवर्तन लाने का था. इस कारण श्रपने विरोधी मतों की कट आलोचना करते समय उन्होंने बहुधा अपने मूल मतों तक की प्रचलित बुराइयों को अपना लच्य बना डाला या और सधार एवं सामंजस्य की भावना से प्रेरित हो उन्होंने उसे फिर से बदल डालना भी चाहा था। उन सभी के उद्देश्य सच्चे ये और उन सबने परे उत्साह के साथ अपने कार्यक्रम को अन्त तक निवाहना चाहा।

फिर भी उन सबकी आलोचना एक ही प्रकार उग्र न यो और न उन सबने एक ही प्रकार अपने मूल मतों को सुधारना ही चाहा था। स्वामी शंकराचार्य ने अपने समय के अवैदिक मतों को अमान्य ठहराया, वैदिक मतों में भी उपलब्ध दोषों की निंदा कर उन्हें वेद-विश्व व अग्राहा धोषित किया और उनके पीछे आनेवाले भक्ति-प्रचारक आचार्यों

सुधार-पद्धति ने भी प्रायः इसी पद्धति का श्रनुसरण किया । वेदादि धर्म-ग्रंथों के प्रति इन सबकी श्रास्था निरंतर बनी रही श्रीर ये सदा उनकी प्रामाएयता का दम भरते रहे । बौदों व जैनों के सुधारक सम्प्रदायों को वैसे प्रामायय ग्रंथों का सहारा लेकर चलने की आवश्यकता न थी और न नाथयोगी-सम्प्रदाय अथवा पहले वाले वैध्याव सहितया लोगों को ही ऐसा आश्रय ग्रहण करने की उपयोगिता प्रतीत हुई थी। अतएव, प्रचलित बुराइयों के प्रति उनकी आलोचना कहीं अधिक स्वतंत्र रूप से हुई और उन्होंने उन्हें अधिकतर सरल व स्वामाविक बातों द्वारा बदल डालने की चेष्टा भी की। वारकरी सम्प्रदाय ने इन दोनों के बीच का मार्ग स्वीकार किया और उसने प्राचीन धर्म-ग्रंथों को अपने मत का आधार बनाते हुए भी उनके मंतव्यों को अपने विचारानुसार बहुत व्यापक बना डाला। सूफी सम्प्रदाय में भी इसी प्रकार अपने मूल धार्मिक ग्रंथ 'कुरान श्रारीफ' व 'हदीस' के प्रति पूरी आस्था लच्चित होती है, किंतु उसके अनुयायी उनकी बातों की एक विशेष दृष्टिकोण के साथ व्याख्या करते हुए भी जान पड़ते हैं।

इस प्रकार उक्त सुधारक सम्प्रदायों में हमें एक प्रकार से दो भिल-भिल दल दीख पड़ते हैं, जिनमें से एक अपनी बिगड़ी हुई परिस्थित में परिवर्तन लाने का प्रयत्न करते समय उसे भरसक पूर्वनिर्दिष्ट आदर्शानुसार ही व्यवस्थित करना चाहता है और दूसरा किसी प्राचीन व्यवस्था के फेर में न पहकर उसे स्वतंत्र दंग से कोई नवीन, किंतु सर्वमान्य रूप दो सिन्न-सिन्न देने का प्रयत्न करता है। प्रथम दल को विश्वास है कि श्रंतिम सत्य व सर्वेश्चम श्रादर्श की काँकी हमें श्रपने दल प्राचीन धर्म-ग्रंथों में श्रवश्य मिल सकती है, किंत द्वितीय दल की घारणा है कि हमारा मानव-शरीर ही सत्य का सर्वश्रेष्ठ मंदिर है. श्रीर यदि इस देंदने का सच्चा प्रयत्न करें, तो इसी के भीतर हमें उसका वास्तविक रूप श्राप से श्राप हिन्दगोचर हो सकता है, तथा उसी के श्राचार पर यदि इम चाहें तो अपने जीवन के लिए उच्चतम आदर्श भी स्थिर कर सकते हैं। इस दृष्टिकोण से प्रमावित होने के कारण ही इस दल के सम्प्रदायों ने योग-साधना को भी किसी न किसी ऋंश में ऋपनाया था। सहजयानी बौदों ने तो मानव-देह में ही काशी, प्रयाग जैसे तीर्थ तथा पीठो, उप-पीठों श्रादि का भी श्रस्तित्व स्वीकार किया था श्रीर उसे सर्वश्रेष्ठ कहकर भी प्रसिद्ध किया था" । सूफी सम्प्रदाय ने 'इश्क मजाजी' की 'इश्क हकीकी' का

१. 'प्रत्यु से सुरसिर जमुया, प्रत्यु से गंगासाग्रह । प्रत्यु पद्मान बयारिस, प्रत्यु से चन्द्र दिवाग्रह ॥ ४७ ॥ ।

एक ब्रावश्यक 'मुकाम' ठहराया था और वैष्ण्व सहजिया लोगों ने भी मानव सत्य को सबसे ऊपर स्थान देने की चेष्टा की थी। इस भावना ने उन सबको इस प्रकार न केवल प्राचीन धर्म-ग्रंथों व चिरकालीन रूढ़ियों पर सदा निर्भर रहा करने से ही रोक रखा, प्रत्युत उन्हें अपने हृदय की शुद्धता व सचाई पर अटल विश्वास रखने के लिए भी प्रेरित किया। अतएय, इस दल ने परमुखापेद्यिता के स्वभाव को भी बदलने का प्रयत्न किया जिससे आत्मविश्वास, आत्मगौरव तथा स्वावलंबन की प्रवृत्ति उत्तरोत्तर हढ़ होने लगी।

इसके सिवाय उक्त भुधारक सम्प्रदायों ने परमतत्व के स्वरूप के संबंध में भी अपनी भिन्न-भिन्न धारणाएँ निश्चित की। स्वाभी शंकराचार्य ने ब्रह्म की अनिर्वचनीय सत्य व जगत् को मिथ्या मानते हुए जीव एवं ब्रह्म की एकता प्रतिपादित की और तदनुसार आत्मज्ञान की साधना को उन्होंने

सर्वश्रेष्ठ ठहराया । किंतु उनके परकालीन भक्ति-प्रचारक विभिन्न आचार्यों ने इस प्रकार के अभेदभाव की प्रश्नय न देकर धारणाएँ भक्ति के लिए एक अलौकिक भगवान् की भी कल्पना कर डाली। उधर सहजयानी बौदों ने अपने सत्य, शून्य

की श्रद्धयता को स्पष्ट करते हुए उत्तमें महासुखमय 'सहज' का भी श्रारोप किया श्रीर चित्त की श्रुद्धि द्वारा उसके साथ सर्वथा एकाकार ही जाने का महत्त्व बतलाया। किंद्र वैष्ण्यव सहिजया सम्प्रदाय ने उसी 'सहज' को श्रपना प्रेमपात्र भी मानकर उसे उपलब्ध करना श्रपना परम ध्येय समक्ता। इस प्रकार इनके प्रथम बगं की प्रवृत्ति जहाँ श्रदा व मिक्त के साधन द्वारा भगवान् की उपासना की श्रोर बढ़ी, वहाँ दूसरे ने उसी सत्य को प्रियतम के रूप में स्वीकार कर उसके साथ श्रमिल बन जाना ही श्रपने लिए परम पुरुषार्थ निर्धारित किया। वैष्णुव सहिजया लोगों की उक्त प्रेम-

वसेतु पीठ उपपीठ परमु, मह' समह परिद्वश्री। देशा सरिसंश तित्थ, भई सह अञ्च या दिद्वश्री॥' ४८॥

<sup>—</sup>हा० प्रवोधक्द वागची द्वारा सम्पादित 'सरहपाद का दोहाकोष' (कलकत्ता, १९३८ ) पुष्ठ २५।

१. 'शुन दे मानुष मार्थ। सवार ऊपरे मानुष सत्य, ताहार ऊपरे नाम ॥' — 'आव्स्स्योर रेलिजस कल्ट्स' ( डा॰ एस्॰ दास गुप्त )—१० १३७ पर उद्धृत।

भावना सुफी सम्प्रदाय के 'इश्क इकीकी' से भी बहुत कुछ प्रभावित रहीं श्रीर आगे चलकर इन दोनों का संश्लिष्ट रूप कवीर साइव जैसे संतों के लिए 'विरइ-गर्भित प्रेम' के भाव में परिशत होकर लिखत हुआ।

इन सुघारक सम्प्रदायों के भाषा-प्रयोग एवं वर्णन-शैली पर भी इनके आलोचनात्मक दृष्टिकोग् का प्रभाव स्पष्ट दील पड़ता था। स्वामी शंकरा-चार्य व भक्ति-प्रचारक आचार्यों ने प्राचीनता का मोह त्याग न सकने के कारण संस्कृत-भाषा का व्यवहार किया और मौलिक बातों के लिखने की अपेचा केवल भाष्य व टीका-टिप्पगी की और ही विशेष ध्यान दिया। किंतु सहजयानी बौद, जैन मुनि, नाययोगी व सहजिया,

साधनों की वैष्णवों की प्रवृत्ति इससे नितांत विरुद्ध दिशा की श्रोर मिन्नता काम करती हुई दील पड़ी। इन्होंने न केवल स्वतंत्र रचनाएँ प्रस्तुत करने के प्रयत्न किये, किंतु उन्हें निर्माण

करते समय प्रचलित जन-भाषाओं को ही अपने मावप्रकाशन का माध्यम बनाया। इसके अतिरिक्त प्रथम दलवालों ने जहाँ पर अपने कथन की पृष्टि में स्थलविशेष पर मान्य अंथी के उद्धरण देकर उन्हें प्रमाणित करते जाना आवश्यक समका, वहाँ दूसरे दलवालों ने अपने भावों को हृदयंगम कराने के लिए साधारण हण्टातों, सरल रूपकों तथा कभी-कभी चमस्कार-पूर्ण संध्याभाषा अथवा 'संधाभाषा' के भी प्रयोग किये। इस प्रकार प्रथम दल की रचनाओं के पाठकों को अपने समाधान के लिए जहाँ प्राचीन धर्मअथों के अनेक पन्ने उलटने की आवश्यकता पढ़ी, वहाँ दूसरे दल के दोहों वा पदों के पढ़नेवाले उन्हें समक्तने के लिए निजी अनुमव तथा साधारण संकेतों का ही उपयोग करते रहे।

विक्रम की नवीं शतान्दों से लेकर पंद्रहवीं तक का उक्त समय एक प्रकार के उथल-पुथल का युग था। इसके आरंभ होने के कुछ ही पहले

१. 'संध्याभाषा' किलीसल अकाशमयी वा रहस्यमयी भाषा (Evening language, twilight language or mystical language)

<sup>&#</sup>x27;लंपानाथा': सोदेश्य वा सानिआय भाषा (Intentional language i. e. language literally and apparently meaning one thing, but aiming at a deeper meaning hidden behind.)

<sup>—</sup>दे॰ डा॰ पस॰ दास गुप्त की पुस्तक 'आम्ब्ल्योर रेलिजस कल्ट्स', पू॰ ४००-=

सं॰ ७६६ में मुहम्मद विन कासिम के नेतृत्व में श्ररवी का आक्रमण भारत के सिंघ प्रांत पर हो चुका था श्रीर इस प्रकार बाहर के मुस्लिम देशों को इस देश की आर्थिक, सामाजिक एवं धार्मिक स्थिति का कुछ न कुछ परिचय मिलने लगा था। उत्तरी भारत में मसलमानी उस समय प्रतिहारों का राज्य था, जो किसी न किसी रूप में बारहवीं शताब्दी के पूर्वाई तक वर्तमान रहा । उसके अनंतर वहाँ क्रमशः गहरवारों व चौहानों का शासन प्रायः सौ वर्षी तक चला श्रीर इसी बीच में गजनी एवं गोर वंश के मुसलमानों के श्राक्रमण् हए. तथा तराई की लड़ाई ( सं० १२५० ) में विजय पाकर मुहम्मद गोरी ने यहाँ पर अपने स्थायी राज्य की नींव डाली। उस काल से इस भूखंड पर मुसलमानी शासन का आरंभ हो गया और गुलाम वंश ( सं० १२६३ : १३४७ ), खिलानी वंश (सं० १३४७ : १३७७ ) तथा तुगलक वंश ( सं० १३७७ : १४६६ ) के भिन्न-भिन्न व्यक्ति क्रमश: सुलतान बनकर यहाँ के सिंहासन पर बैठे। ये सुलतान श्रपने 'मजहबे इस्लाम' की 'शरियत' के न्यूनाधिक पायंद रहते हुए भी अपना शासन अपरिमित अधिकार के साथ करते ये श्रीर उनका प्रबंध एक प्रकार का सैनिक प्रबंध था। ये कभी-कभी खलीका की प्रभुता स्वीकार कर लेते थे, किंतु व्यावहारिक बातों में ये सदा निरंकुश बने रहते थे। इनमें से कुछ पर यदाकदा उलमा लोगों का भी प्रभाव काम कर जाता था, परंतु मुस्लिमेतर जातियों के लिए वह कभी हितकर न हो पाता था। इस कारण मुलतानों के उस एकतंत्र शासन द्धारा सदा अन्याय तथा असहिष्णाता को ही प्रोत्साहन मिलता रहा। फिर भी देश के भीतर अवल संपत्ति थी, मुसलमान उमरा पूरे ठाट-बाट के साथ जीवन व्यतीत करते ये और कला, साहित्य आदि की उन्नति भी होती जा नहीं थी। इधर बौद्ध धर्म का उस समय तक पूर्ण हास होने लगा था व शंकराचार्य एवं कुमारिल भट्ट जैसे विरोधी प्रचारकों के प्रयत्नों द्वारा वह आयः निर्मुल-सा होता जा रहा था । उस समय जैन धर्म तथा शैव व वैष्णव-सम्प्रदायों के भीतर भिन्न-भिन्न संगठन हो रहे ये और इस्लांम के खंदर भी सफी सम्प्रदाय अपना प्रचार करने लगा था। सुलतानों के उक्त शासन-काल में इस प्रकार स्वेच्छाचारिता की प्रधानता होने पर भी भिन्न-भिन्न विचारों व संस्कृतियों के संपर्ध के कारण एक नवीन प्रकार के समाज का निर्माख होता जा रहा या जिसके लिए सारी परिस्थिति पर एक बार फिर

से दृष्टिपात कर उचित मार्ग दिखलाना नितात स्नावश्यक प्रतीत होता था

श्रीर यह कार्य उसी के द्वारा संमव या जिसकी बुद्धि परस्पर विशेषिनी प्रवृत्तियों के बीच समन्वय लाने के श्रविरिक्त किसी स्थायी व सार्वभौम नियम एवं श्रादर्श का प्रस्ताव रखने में भी समर्थ हो।

इस युग के अंतर्गत कतिपय संतों ने साम्प्रदायिक स्तर से कछ ऊँचा अठकर इस छोर प्रयस्न अवश्य किये और उनकी विशिष्ट प्रवन्तियों के कारण उन्हें उक्त युग के अनंतर आनेवाले संतों में गिना भी जाता है। फिर भी उनकी उपलब्ध रचनाश्चों तथा जीवन संबंधी केवल यतिकचित सामग्रियों के आधार पर कुछ अधिक पता नहीं चलता। संभव है, वे भी उक्त उद्देश्य को ही लेकर चले रहे हो. पूर्वकालीन किंत विकट परिस्थितियों श्रथवा उनके चीए स्वरों के संत कारण उनका प्रभाव वैसा स्वष्ट व स्थायी न हो सका हो। ऐसे कुछ लोगों के संज्ञित परिचय गत श्रध्याय में दिये जा चके है और उनके विचारों की बानगी भी वहाँ दी जा चुकी है। उससे प्रकट होगा कि उक्त युग (तं ० ८०० : १४०० ) के पूर्वाई तक यहाँ का चेत्र तैयार हो चुका या और उसके उत्तराद के लगभग आरंभ से ही कुछ ऐसे व्यक्तियों का प्रादुर्भाव होने लगा था, जिन्हें कम से कम पथ-प्रदर्शक संतों के नाते स्मरण करने की प्रवृत्ति होती है। उन पूर्वकालीन संतों के जन्मस्थान एवं वातावरण से परिचित होने पर यह भी अनुमान करने का आधार मिल जाता है कि सर्वप्रथम उत्तरी भारत का बाहरी सीमा

विक्रम संवत् की चौदहवीं शताब्दी के खंतिम चरण में महाराष्ट्रीय उंत नामदेव पंजाब प्रांत में भ्रमण कर रहे थे। उनका मूल संबंध महाराष्ट्र प्रांत के 'बारकरी सम्प्रदाय' के साथ था; किंतु उनके विचारों की व्यापकता व कार्य-पद्धति को रूपरेखा उन्हें अपनी परिधि से कुछ बाहर जाने को भी बाध्य कर रही थी। अतएव अपने जीवन के खंतिम दिनों नामदेव में उन्होंने उक्त सम्प्रदाय के नियमों का कदाचित् का अच्ररशः अनुसरण भी नहीं किया और स्वानुभूति के प्रभाव आधार पर ही वे अपने उपदेश देते रहे। इनके ये उपदेश सदल व सजीव होने के कारण अधिक ध्यान भी आकृष्ट करते रहे। प्रांसद

का ही सेत्र तैयार हम्रा या ग्रीर उसके केंद्र काशी-खंड को इस श्रोर प्रवत्त

होने का अवसर उक्त युग के कही श्रंत में जाकर मिला था।

है कि इनकी लोकप्रियता के कारण इनके उपदेशों का वहाँ बहुत बड़ा प्रभाव पढ़ा और मालवा, राजस्थान एवं पंजाब में इनके अनेक अनुयायी बन गए, और आगे चलकर इनके नाम को अपनानेवाले कई अन्य व्यक्तियों ने भी अपने मठादि स्थापित कर लिए। संत नामदेव अपने पदों को बहुधा करताल के साथ गाया करते ये और उनकी भावुकता- उपस्थित श्रोताओं को मुख कर देती थी। इस प्रकार बहुत-से उनके हिंदी पद उधर की जनता को कंठस्थ हो जाते ये जिन्हें वे बाहर जाने पर भी प्रेम के साथ गाया करते ये। संत नामदेव की रचनाओं का इस कारण उत्तरी भारत में कुछ दूर तक पूर्व की ओर भी प्रचलित हो जाना असंभव न था। कवीर साहब ने भी संत नामदेव का नाम कदाचित् इन्हीं प्रचलित पदों से प्रभावित् होकर बड़ी अदा के साथ लिया होगा।

उक्त युग के श्रंत तक बौदों का सहजयान सम्प्रदाय यहाँ से प्रायः लुप्त हो चुका या श्रीर उसका केवल कुछ विकृत रूप बंगाल में दीख पड़ता था। उत्तरी भारत में उस समय के किसी ऐसे प्रसिद्ध जैन मुनि का भी पता नहीं चलता जिसने मुनिराम सिंह की भाँति श्रपने विचार प्रकट किये हो। नाथयोगी-सम्प्रदाय के श्रान्यायी भी उस समय विशेषकर

श्रन्य प्रवृत्तियाँ पश्चिमी य दिल्णी भारत की खोर ही अपना प्रचार करते फिरते थे और पूर्वी भारत में उनकी प्रगति अन्य

हिंदू धर्मावलंवियों के साथ बहुत कुछ धुल-ंमल जाने के कारण धीमी पड़ने लग गई थी। इघर सूफी-सम्प्रदाय का उस समय कुछ श्रिषक प्रचार होने लगा था और उसकी चिश्तिया एवं सुइवंदिया नामक दो शासाओं का भारत में प्रवेश हो चुका था। 'चिश्तिया शासा' के फकीर श्रहमद साविर (मृसं० १३८२) ने श्रमी कुछ ही पहले वर्तमान उत्तर प्रदेश के पश्चिमी भाग में भ्रमण कर श्रपनी 'साविरी उपशासा' की नींव डालों थी श्रीर 'सुइवंदिया शासा' के शेस तकी (१३७७:१४४१) ने उसी प्रकार श्रपने उपदेशों द्वारा इस प्रांत के पूर्वी भाग के निवासियों को प्रभावित कर श्रंत में मूँसी में विश्राम लिया था। इसके सिवाय श्रिषक पूर्व की श्रोर बंगाल प्रांत में उस समय वैष्ण्य सहित्या सम्प्रदाय की नींव पड़ रही थी श्रीर प्रसिद्ध बंगालों किव चंडीदास कदाचित् उसी समय के लगभग श्रपने पदों के माधुर्य द्वारा उधर के निवासियों को मुग्य करते जा रहे थे। किव चंडीदास की यह परम्परा उस प्रसिद्ध संत जयदेव द्वारा ही प्रमावित थी, जिनकी प्रशंसा कवीर सहब ने श्रपनी रचनाश्रों में एक ते श्रिषक बार की है।

परंतु कबीर साहब के ऊपर उस दूसरी विचार-धारा का भी पूरा प्रमाव पड़ा होगा जिसके विभिन्न स्रोतों के स्वरूप का दिग्दर्शन गत अध्याय में कराया जा चुका है श्रीर जिसके प्रवाह की विभिन्न लहरों के रंग ढंग में हमें आगामी संतमत का प्रारंभिक रूप स्पष्ट दिखलायी पड़ता है। उसपर विचार करने से प्रतीत होता है कि स्वामी शंकराचार्य के कतिपय दार्शनिक सिद्धांती पर बौद्धमत की गहरी छाप पर प्रभाव लगी हुई थी श्रीर बौदों के सहजयानी विचार एवं शांकराद्वीत के आदर्श को एक साथ लेकर ही नाथयोगी-सम्प्रदाय की सुष्टि हुई थी। भक्ति के भिन्न-मिन्न ज्ञाचार्य भी इसी प्रकार शंकराचार्य द्वारा अनुप्राणित हुए और उनकी भक्ति-साधना एवं नाययोगी-सम्प्रदाय के मौलिक सिद्धान्तों के आधार पर बारकरी सम्प्रदाय की मित्ति खडी की गई थी। इसके मियाय मिक-प्रचारक ब्राचायों के मूल स्त्रीत, तामिल ब्याडवारी की सरल भक्ति-साधना एवं सुफी सम्प्रदाय के प्रेममाव ने मिलकर इसी भाँति बैष्णुव 'सहजिया-सम्प्रदाय' को जन्म दिया श्रीर बौद्ध सहजिया के मूल सिद्धान्तों ने उसी प्रकार उसे पूरी शक्ति प्रदान की। फलतः

कार्य कम कमशः अग्रसर होता गया और खंत में विक्रम संवत् की पंद्रहवीं शताब्दी के लगभग उनके संयुक्त प्रयास द्वारा एक ऐसी स्थित उत्पन्न हो गई जिसे अनुभव करनेवाले व्यक्ति के लिए किसी भो उक्त भावना की उपेन्ना करना असंभव नहीं, तो अत्यन्त कठिन अवश्य था और इस कथन की संगति कवीर साहब के विषय में भो भली भाँति लगायी जा सकती है।

भिन्न-भिन्न विचार-शैलियों के संवर्ष वा सहयोग से उन स्वारक सम्प्रदायों का

कवीर साइव कदाचित् प्रत्येक संकीर्ण साम्प्रदायिक भावना से मुक्त ये श्रीर उनका मुख्य श्रीमपाय किसी ऐसी विचार-धारा को जन्म देना या जो स्वभावतः सर्वमान्य बन सके श्रीर जिसमें इसी कारण किसी भी उल्लेखनीय प्रवृत्ति के संचार की पूरी गुंजायश हो सके। तदनुसार उन्होंने श्रपने सामने उपस्थित समस्या पर श्रिषक से श्रिषक व्यापक दृष्टिकीण उनका के साथ विचार करने का प्रयत्न किया श्रीर इस प्रकार प्रधान उद्देश्य निकाले गए परिणामों के मूल्यांकन का भार प्रत्येक व्यक्ति के निजी श्रनुभव पर ही खोड़ दिया। इसीलिए कवीर साइव की उस उँचाई से देखने पर जहाँ निर्मुण एवं समुण के प्रश्न श्रापमे श्राप हल हो गए श्रीर श्रद्धित की भावना में भक्ति को भी स्थान मिला

जाने से मस्तिष्क-पत्त एवं हृदय-पत्त में सामंजस्य छा गया, वहाँ 'श्रूत्य', 'स्रुज' 'प्रेम' तथा 'योग' जैसे शताब्दियों से प्रचलित शब्दों का वास्तविक रहस्य भी खुल गया छीर व्यर्थ के वितंडाबाद की प्रवृत्ति बहुत कुछ निर्वल प्रतीत होने लगी।

## २ कवीर साहब का जीवन-वृत्त

(१) जीवन-काल

कवीर माइब के व्यक्तित्व, इनके जीवन-वृत्त एवं मत का परिचयात्मक उल्लेख करनेवाले तो अनेक अंथों का पता चलता है, किंतु ऐसी रचनाओं का प्रायः अभाव-सा है जिनमें इनकी जन्म तिथि वा मरण-तिथि के विषय में किसी अधिकार के साथ चर्चा की गई हो और जिन्हें सभी प्रकार से विश्वसनीय

भी समका जा सके। कवीर साहव ने स्वयं इस विषय में प्रामाणिक कुछ भी नहीं कहा है और इनके समसामयिक समके सामग्री जानेवाले किसी इतिहासकार की रचना में भी इनका स्वष्ट ग्रालभ्य उल्लेख नहीं मिलता। ग्रान्य उपलब्ध सामग्रियों के ग्राधार केवल जनश्रति, श्रंथ-विश्वास श्रथवा फुटकर भ्रमात्मक

प्रसंग हैं जिनपर सहसा विश्वास कर लेना ऐतिहासिक तथ्य के प्रेमियों के लिए बहुत कठिन है। श्रतएव, इस प्रश्न के छेड़ नेवाले कुछ लेखकों का इस प्रकार कह देना भी अनुचित नहीं जान पड़ता कि "उनकी सवाने उमरी एक मुखकी इसरार है, हम उनके दौराने-जिंदगी के हालात से बिल्कुल नावाकिफ हैं"। वस्ताव में इस प्रकार का कथन हमारे अन्य अनेक महापुक्षों के विषय में भी सत्य है।

कवीर साहब का किसी न किसी रूप में परिचय देनेवाली आज तक की उपलब्ध सामग्रियों को हम निम्नलिखित वर्गों में विभाजित कर सकते हैं:—

- (१) कबीर साहब व उनके समसामियक समसे जानेवाले संती, जैसे सेन नाई, पीपाजी, रैदास, घन्ना, कमाल आदि के फुटकर उल्लेख;
  - (२) उनके पीछे आनेवाले संतो व मक्तों जैसे, मीराबाई, गुरु आमरदास, व्यासजी, मलूकदास, दादू, दिखा, वपना, उपलब्ध हरिदास, रजब, गरीबदास आदि की बानियों में पाये स्नामग्री जानेवाले विविध संकेत;

१. नारायसम्बद्धाः दश्तुमाये-हिदं पृ० २२३।

- (३) कबीर-पंथी रचनाएँ जिनमें इनकी स्तुति के साथ साथ चमस्कार-पूर्ण व पौराणिक परिचय देने की भी चेष्टा की गई है; जैसे, 'अमरमुखन निधान', 'अनुरागसागर', 'निर्भय-ज्ञान', 'द्वादशपंथ', 'बीजक', 'भवतारण', 'कबीर-कसीटी', 'कबीर-परिचय' तथा धर्मदास आदि की बानियाँ;
- (४) वे ग्रंथ जिनमें भक्तों के गुण्यान के साथ-साथ उनका संचित्त परिचय भी दिया यया है; जैसे नामादास, राघोदास, मुकुंद किन श्रादि की 'भक्तमालें', श्रनंतदास की 'परचई', रघुराजसिंह की 'रामरसिकावली' तथा उक्त 'भक्तमालों' पर की गईं टोकाएँ, एवं गुलाम सरवर की 'खजीनतुल श्रमंत्रिया' जैसी रचनाएँ;
- (५) वे ऐतिहासिक ग्रंथ जिनमें प्रसंगवश कुछ महापुरुषों की साधारस वा आलोचनात्मक चर्चा कर दी गई मिलती है; जैसे, अबुल फजल की 'आईन-ए-अकवरी,' अबुल हक की 'अखवारुल अखियार,' तथा 'खुलासातुत्तवारीख', अथवा बील, डा॰ क्यूटें आदि की पुस्तकें ;
- (६) उन धार्मिक इतिहासी में दिये गए आलोचनात्मक विवस्स जिनके रचिवता इन्हें किसी सम्प्रदाय-विशेष से संबद्ध मानकर चलते हैं; जैसे डा॰ मांडारकर, मेकालिफ, वेस्टकाट, फर्कुंडर, की, विल्सन, फानी, दत्त, राय अथवा सेन आदि के अथ;
- (७) कदीर साहब से संदंध रखनेवाले आलोचनात्मक निबंध, साहित्यक ग्रंथ आदि जिनमें किसी तथ्य पर पहुँचने की तर्कपूर्ण चेश्टा की गई है; जैसे इरिश्रीध, श्यामसुन्दरदास, डा० मोइन सिंह, डा० वर्ध्वाल, डा० रामकुमार वर्मा, डा० रामप्रसाद त्रिपाठी, पं० चंद्रवली पांडे आदि की रचनाएँ; और,

( ८ ) कबीर साइब की समभी जानेवाली चित्र व समाधि जैसी स्मारक बस्तुएँ।

इस वर्गोकरण के अनुसार हमें जान पड़ता है कि उक्त सामग्रियों में से (१) व (२) के सहारे अधिकतर किसी काल-कम अर्थात् कवीर साह्य के आगे वा पीछे प्रकट होने का अनुमान हो सकेगा, (३), (४) (५) व (८) द्वारा कुछ वस्तुओं वा घटनाओं का मूल्य परसाने में भी सहायता ली जा सकेगी तथा (७) की सहायता से हमें उनमें किये गए उल्लेखों, आये हुए प्रसंगों अथवा दी गई सम्मतियों पर आलोचनात्मक व युक्तिसंगत विचार करने में सुविधा मिल सकेगी। उक्त सभी प्रकार के साधनों के रचना-क्रम आदि की परीचा करने पर हमें यह भी पता चलता है कि उनमें से सबसे प्राचीन रचनाओं में कबीर साहब केवल एक भक्त-विशेष के रूप में ही दिखलाए गए हैं और इनका उल्लेख करनेवालों का ध्यान जितना इनकी भक्ति और इनके प्रति लचित

होनेवाली भगवत्कृपा की स्रोर है, उतना इनके व्यक्तित्व विभिन्न वा जीवन का चित्रण करने की स्रोर नहीं। फिर यह भारणात्रों प्रवृत्ति मीरा बाई (सं० १५५५ : १६०३) के समय से का विकास कुछ स्रोर भी स्पष्ट होती जाती है स्रोर उस वर्ग की कृतियों में तब से कई चमत्कारपूर्ण कथास्रों का भी

समावेश होने लगता है तथा कवीर पंथ द्वारा किये गए प्रचारों के कारण कवीर साहब अद्वालुश्रों के समझ 'मक्त कवीर' से क्रमशः परिवर्तित होते हुए 'सत्य कवीर' का भी रूप प्रहण करते हुए दीखने लगते हैं। इसी प्रकार कवीर साहब के रामानंद-शिष्य होने की चर्चा सर्वप्रथम कदाचित् भक्त स्थासजी ' (सं० १६१८ में वर्तमान) से श्रारम्भ होती है और उसके श्रनंतर 'मक्तमाल'-अंगी के ग्रंथों में इस बात का उल्लेख निरंतर होता चला जाता है तथा इन्हें तकी का उत्तराधिकारी वा चेला मानने की बात गुलाम सरवर की 'खजीनदुल श्रमंत्रया' में बहुत पीछे दोख पड़ती है। इसके सिवाय नाभादास (सं० १६४२ में वर्तमान) की 'मक्तमाल' में हमें सबसे पहले कवीर साहब के विशिष्ट व्यक्तित्व व इनके मन्तव्य-विशेष का भी कुछ संकेत मिलने लगता है और श्रनंतदास (सं० १६४५ में वर्तमान) की रचना कवीरदास की 'परचई' में से (यदि उसकी उपलब्ध इस्तालिखत प्रति में कोई प्रविप्त श्रंश न हो तो ) इतना और भी पता चलता है कि किसी 'सिकंदरस्थाह'-द्वारा इनका दमन भी किया गया था। श्रमंतदास ने वहाँ यह भी बतलाया है कि कवीर साहब का बालपन धोसे

१. 'सांचे साधु जु रामानन्द।

जाको सेवक कवीर भीर अति, सुमति सुरसुरानंद । आदि
--वा॰ राषाकृष्य कृत 'सुरदास' १० २३, पर उद्धृत ।

२. ५० २५ : ६ ( लाहीर, सन् १८६८ )।

इ. ५० ४८५ ( रूपकलाजी संस्करण, लखनऊ, सन् १९२ ई० )।

टा॰ रामकुमार दर्मा: 'संत कवीर' पृ॰ ३०: १ पर उद्ध त।

में ही बीता था, बीस वर्ष की श्रवस्था में इन्हें धार्मिक चेतना मिली थी, श्रीर सी वर्षों तक मिक्त करके इन्हें मुक्ति उपलब्ध हुई थी। श्रागे श्रानेवाले भिक्तमाल'-रचिताश्रों में से बहुतों में इनके विषय में श्रिषिकतर ऐसी बातें हो बतलायी है जिनसे इनका जीवन रहस्य एवं चमत्कारपूर्ण घटनाश्रों का एक संग्रह मात्र बन जाता है। ऐतिहासिक ग्रंथों में से जो श्रमी तक उपलब्ध है, इनका सर्वप्रथम स्पष्ट उल्लेख श्रबुल फजल (सं० १६५५ में वर्तमान) की 'श्राईन ए-श्रक्थरी' में मिलता है जहाँ पर इन्हें 'मुवाहिद' वा श्रद्धतवादी कहा गया है श्रीर इनकी पुरी व रतनपुर (सूबा श्रवध) में निर्मित दो मजारों की भी चर्चा की गई है। हिंदुश्रों तथा मुसलमानों द्वारा इनके शव को जलाने व गाइने के पृथक पृथक प्रयत्नों का भी कदाचित् सर्वप्रथम उल्लेख उक्त ग्रथ में ही मिलता है श्रीर वहाँ यह भी कहा पाया जाता है कि इनकी हिंदी-भाषा की रचनाएं तब तक प्रसिद्ध हो चली थीं।

इस प्रकार विकम की सन्नहवीं शताब्दी के श्रागे जहाँ एक श्रोर भक्त व संत लोग कवीर साहब की भक्ति की प्रशास करते, इन्हें श्रानुकरणीय मानते तथा इनके विषय में चमत्कारपूर्ण कथाएँ कहने लगते हैं श्रीर कवीर-पंथी इन्हें श्रमर व श्रलीकिक जीवनवाला मानकर इन्हें हंसों के उद्धारार्थ समय-समय पर श्रवतार धारण करनेवाला भी ठहराई। लगते

प्रमुख है, वहाँ दूसरी स्रोर इन्हें एक धार्मिक नेता व सुवारक के प्रवृत्तियाँ रूप में स्वीकृत करने की परिपाटी भा चल निकलती है स्त्रीर इनके जीवन के संबंध में दिये गये फुटकर प्रसंगों में

से कई एक ऐतिहासिक रूप लेने लगते हैं। उक्त प्रासंगिक, साम्प्रदायिक व ऐतिहासिक उल्लेखों को छानबीन छागे चलकर विक्रम की उन्नीमवीं शताब्दी के श्रंत में होती है, जब कुछ विदेशी विद्वानों का ध्यान हमारे साहित्य, संस्कृति व धर्म के श्रध्ययन की श्रोर पहले-पहल श्राकृष्ट होता है श्रीर भारत को श्रमेक बातों के संबंध में कुछ निबंध व अंध श्रालोचनात्मक हिंद से लिखे जाने लगते हैं। उन्नीसवीं शताब्दी तक का समय इस प्रकार श्रविकतर ऐसी सामग्रियों के निर्माण का रहता है श्रीर उसके श्रमंतर उनकी परल व मूल्योंकन का युग श्रा जाता है। किर भी इस युग के विद्वान् लेखकों में

१. कर्नल २२० एस० जेरे द्वारा अनुवादित ( भा० २ ) ए० १२९ व १७१ ( कलकत्ता, सन् १८९१ )।

एक यह बात भी पायी जाती है कि प्राचीन वा नवीन उपलब्ध सामग्रियों का उपयोग करते समय वे उनकी पुष्टि में बहुधा भिन्न-भिन्न जनश्रुतियों के भी हवाले देते चलते हैं और प्रत्येक मत की पुष्टि में किसी न किसी पद्ममयी रचना की भी सुष्टि होने लगती है। कबीर साहब के संबंध में बने इस प्रकार के जन्म व मरण-काल के सूचक दो व अन्य रचनाएँ विशेष रूप से उल्लेखनीय हैं।

कबीर साइव के विषय में रचे गए जो जनश्रुति-सूचक दोहे मिलते हैं, उनमें अधिकतर इनके मृत्युकाल की ही चर्चा दीख पड़ती है और इसका कारण भी कदाचित् यही हो सकता है कि अपने जीवन के अंतिम भाग में वे विशेष प्रसिद्ध हो गए होंगे अथवा इनके उपवेशादि द्वारा प्रभावित लोगों

के लिए इनके मरगा-काल की घटना इनके पूर्वजीवन की सृत्यु-काल- अपेना कही अधिक महत्त्वपूर्ण जान पड़ी होगी। जो संबंधी मत हो,इसमें संदेह नहीं कि इनके जन्मकाल वा जन्मसंवत् के निर्णय की चेष्टा संभवतः बहुत पीछे आरंभ हुई और उसके लिए मी प्रायः वैसे ही प्रमाग्य प्रस्तुत किये जाने लगे। फलतः इनके पूर्ण जीवन वा केवल मृत्यु अथवा जन्म-संवत् का पता देनेवाले कम से

- कम चार मत इस समय प्रधान रूप से दील पड़ते हैं :—

  (१) मृत्यु-काल को संवत् १५७५ में ठहराकर मिन्न-मिन्न जन्म संवत् देने-वालों का मत :
- (२) मृत्यु काल को सं० १५०५ ख्रयदा सं० १५०७ के लगभग मानकर उक्त प्रकार का निर्णय करनेवालों का मत;
- (३) मृत्यु-काल को सं० १५५२ वा १५५१ में निश्चित समक्तकर अनुमान करनेवालों का मत; श्रीर
- (४) मृत्यु व जन्म अथवा पूरे जीवन-काल को ही मिन्न-भिन्न संवतों वा शताब्दियों के मध्य स्थिर करनेवालों का मत'; और इन सबके अतिरिक्त एक अन्य मत उन कवीरपंथियों का भी कहा

श्रीर इन सबके श्रितिरक्त एक श्रन्य मत उन कवीरपंथियों का भी कहा जा सकता है, जो कबीर साहब को श्रजर एवं श्रमर मानते हुए इनका चारों युगों में किसी न किसी रूप में वर्तमान होना बतलाया करते हैं।

कबीरपंथियों के सत का आधार कबीर साहब को अलौकिक पुरुष विद करने की चेध्टा व इनके प्रति उनकी प्रगाद अद्वा में निहित जान पड़ता है और इस प्रकार की बातें सर्वधाधारण के लिए युक्तिसंगत नहीं प्रतीत होतीं। इसी भाँति उक्त चौथा मत भी वस्तुतः श्रस्पष्ट व अनिश्चित समभा जा सकता है। शेष तीन मतों में से इनके मृत्यु-

सभीचा काल को सं० १५७५ में ठहरानेवालों की संख्या कदाचित् सबसे ऋषिक होगी, किंतु जिन-जिन बातों को स्वयंसिद्ध-

सी मानकर वे उनके आधार पर निर्णय देना चाइते हैं, उनमें से लगभग सभी की ऐतिहासिकता अभी तक संदिग्ध बनी हुई है जिस कारण उनके मत को भी सर्वमान्य समझ लेना कभी उचित नहीं कहा जा सकता। इसी मकार सं० १५५२ वा सं० १५५१ को मृत्यु-काल माननेवालों के विषय में भी इम यही कह सकते हैं कि वे अपने प्रमागों को अत्यधिक महत्त्व देते हुए जान पड़ते हैं श्रीर उनका भी मत उक्त प्रथम मत के ही समान कभी असंदिग्ध नहीं कहला सकता । इसके विपरीत सं० १५०५ को इनका मृत्यु-काल माननेवाले कई कारणों से सत्य के कुछ निकट जाते हुए समझ पड़ते है। परंतु उनके मत को भी हम अंतिम निर्णय का पद उस समय तक प्रदान करना नहीं चाहते जब तक उनके पत्त का पूर्ण समर्थन पर्यास सामग्रियों द्वारा न किया जा सके, श्रीर उसके कारण उठानेवले कई प्रश्नों का भली भाँति समाधान भी न हो जाय। फिर भी उपलब्ध सामग्रियों पर विचार करते हुए इस प्रकार का निर्ण्य करनेवालों की प्रवृत्ति इधर कबीर साहब के जीवन-काल को क्रमश: कुछ पहले की छोर ही ले जाने की दीख पड़ती है और ऐसी दशा में कभी-कभी अनुमान होने लगता है कि उक्त समय कहीं सं० १४२५: १५०५ के ही लगभग सिद्ध न हो जाय। दें परिशिष्ट (क)।

### (२) जनम-स्थान व मृत्यु-स्थान

परम्मरानुधार तो सभी काशी को कबीर साहब के जन्म महस्स करने का
रथान स्वीकार करते आये हैं और इसी प्रकार उनके मृत्यु-स्थान के लिए
भी मगहर के विषय में जनश्रुति प्रसिद्ध है, परंतु इधर कुछ दिनों से इन
दोनों के संबंध में संदेह किया जाने लगा है। कबीरपंथी साहित्य के
अनुसार "सत्य पुरुष का तेज काशो के लहर तालाब
काशी या मगहर में उतरा" था अथवा उक्त ताल में 'पुरइन के एक
पत्ते पर पौढ़ा हुआ बालक नीरू जुनाहै की खो को

१. 'कबीर-चरित्र-वीव'।

काशी-नगर के निकट मिला था, जो आगे चलकर कवीर साहव के नाम से प्रसिद्ध हुआ। किंतु 'बनारस डिस्ट्रिक्ट गजेटियर'<sup>२</sup> के अनुसार उनका जन्म बनारस में वा उसके निकट न होकर आजमगढ़ जिले के बेलहरा नामक गाँव में हुआ था, और इस बात को 'पक्की खोज' की प्रामाखिकता देते हुए श्री चंद्रवली पांडेय ने बतलाया है कि "आज भी पटवारी के कागदों में 'बेलहरा' उर्फ 'बेलहर पोलर' लिखा मिलता है। अपनी निजी धारणा तो यह है कि यही 'बेलहर पोखर' 'लहर तालाव' की जड़ है; 'बेलहर' का 'लहर' एवं 'वोखर' का 'तालाय' कर लेना जनता के बाएँ हाथ का खेल है" 3 । ग्रीर इसके साथ ही वहाँ पर वे जुलाहों की बस्तियों के कुछ अवशेष निह्न भी पाते हैं। एक दूसरे मत के अनुसार इसी श्रकार मगहर को कबीर साहब का जनम स्थान मानना चाहिये; क्योंकि 'श्रादिशंय' में संग्रहीत एक पद के श्रांतर्गत स्वयं उन्होंने ही कहा है कि "पहिलो दरसनु मगहर पाइश्रो पुनि कासी बसे श्राई" । यह मगहर नामक गाँव इस समय बस्ती जिले में है और प्रसिद्ध गोरलपुर नगर से लगभग १५ मील की दूरी पर वर्तमान है। इसी मगहर के लिए उनका मृत्यु-स्थान होना भी कहा जाता है और इस संबंध में अधिक लोग सहमत भी हैं। परंतु उक्त पांडेयजी की राय में मगहर में अवस्थित कवीर साइव की कब्र वास्तविक कब्र नहीं। ये उनके अनुसार स्वा अवध के रतनपुर गाँव में दफनाये गए ये और मगहर में इनकी कब की विजलीखां ने वीर सिह बघेल को धोखा देने के लिए फूठमूठ बनवा दिया था; इसलिए मगहर में मरकर इनका वहीं दफनाया भी जाना ठीक नहीं कहा जा सकता श्रीर इसके लिए वे धर्मदास की बानियों से कुछ पंक्तियाँ भी उद्भव करते हैं "।

कबीर साइव ने स्वयं श्रापनी जन्म-भूमि का कहीं परिचय नहीं दिया है। ये केवल श्रपने निवास-स्थान की श्रोर ही कहीं-कहीं संकेत करते हैं।

१. 'बनुरागसागर' (बेलबेडियर प्रोस, प्रयाग ) ए० ८४।

२. धनारस बिस्ट्रिक्ट गजेटियर,' ( इलाहाबाद, १९०९ )।

इ. ४० चंद्रवली पांडेय : 'विचार विमर्श', (हिंदी-साहित्य-सम्मेलन, प्रयाग, सं० २००२) ५० ५।

४. 'गुरु म'म साहिव', राग रामकली, पद ३।

५. पं० चंद्रवर्ली पांडेंस : 'विचार विमर्श' ( हिं० सा० सम्मेलन प्रयाग, सं० २००२ ) ५० १३ : १५ ।

फिर भी इनकी रचनात्रों में त्राये हुए कतिपय प्रसंगों से इस विषय में कुछ सहायता ली जा सकती है। कबीर साहब स्पष्ट शब्दों में अपने को काशी का जुलाहा कहते हैं। त्री संस्थानी नाशना भक्त कुपनारी

काशी रहनेवाले जोगी, जती, तपी, संन्यासी श्रथवा भक्त-रूपधारी 'बनारसी ठगों' का सजीव चित्र खींचा है<sup>2</sup>, उससे भी

स्पष्ट है कि वहाँ पर ये बहुत समय तक रहे होने और इन्होंने वहाँ का व्यक्तिगत अनुभव भी प्राप्त किया होगा । इसके सिवाय इनके एक पद<sup>3</sup> से यह भी सूचित होता है कि इन्होंने काशी में बहुत दिनों तक रहकर तप वा साधना भी की थी और अंत में उसे छोड़ते समय इन्हें जाल से बाहर कर दी गई मछली की भाँति अपनी दुर्गति का अनुभव हुआ था। अपने काशीवास की अवधि को ये "सगल जनमु सिवपुरी गवाइया" कहकर भी निर्दिष्ट करते हैं जिससे पता चलता है कि कम से कम इनके जीवन का श्रविकांश भाग काशी में ही अवश्य व्यतीत हुआ होगा। फिर भी केवल इन बातों के ही आधार पर हम इनका काशी में ही उत्पन्न होना भी नहीं ठहरा सकते, क्योंकि उक्त "पहिले दरसनु मगहर पाइन्नो पनि कासी बसे आई" से इस विषय में पर्याप्त संदेह को स्थान मिलने लगता है और अनुमान करना पड़ता है कि इनकी जन्मभूमि कहीं संभवतः अन्यत्र रही होगी। हाँ, यदि उक्त 'पुनि' शब्द का अर्थ 'और तब' अथवा 'उसके अनंतर' न लगाकर सीधा 'पुनः' वा 'पुनर्वार' लगाया जाय, तो कह सकते हैं कि पहले काशी में रहकर ये किसी कारण पर्यटन करते हुए मगहर गये होंगे और वहाँ संभवतः अपनी साधना में कुछ सफलता पाने के ग्रनंतर फिर से काशी लीटकर रहने लग गए होंगे। उक्त पूरे पद का मुख्य तात्पर्य भी इनका भगवान के ऊपर अपना हद भरोसा एवं तजनित बुरे धा भले स्थान-विशेष के प्रति अपनी समहिष्ट का प्रकट करना जान पहता है और काशी अथवा मगहर का उल्लेख यहाँ प्रसंगवश ही हुआ है।

१. 'गुरु ग्रंथ साहिव', राग जासा, पद २६ व राग रामकली, पद ५।

२. 'कबीर-मंथावली', पद २९० ( पू० १८६ : ७ ) व पद ६० ( पू० २८२ )।

३. 'बहुत बरस तपु किन्ना कासी। मरनु भड़ना मगहर को बासी।।' तथा, 'जिंड जल ह्योंड़ बाहरि भड़नो मीना। पूरव जनम हंड तप का हीना।। अब बहु राम कवन गति मोरी। तजीने बनारस मति भई थोरी।।' —'गह प्रथ साहिब', राग गड़ही १५।

अपने इस भाव को इन्होंने कई स्थलों पर अन्यत्र भी व्यक्त किया है और एक पद में तो ये यहाँ तक कह डालते हैं कि स्थान-विशेष के महत्त्व की भूठी धारणा को वे दूर कर के ही छोड़ेंगे।

केवल "पहिले दरसनु मगहर पाइको पुनि कासी बसे आई" के आधार पर इन्हें मगहर में जन्म लेनेवाला कहने में फिर एक कठिनाई 'दरसनु पाइको' के कारण भी पड़ती है। 'दर्शन पाने' का सीधा-सादा अर्थ किसी दूसरे मान्य व्यक्ति वा इष्टदेव आदि के साचात् करने का ही हो सकता है, जन्म ग्रहण करने का नहीं; और यदि प्रसगवश 'मगहर

जन्म-स्थान का दश्ने अर्थ लगाया जाय, तो भी कुछ खींचातानी ही जान पड़ेगी। अत्यय केवल इतने ही संकेत के आधार पर

इनकी जन्मभूमि का मगहर में निश्चित कर देना उचित नहीं। इसी प्रकार 'बनारस गजेटियर' में उल्लिखित उक्त बेलहरा गाँव को भी केवल शब्दसाम्य के श्राधार पर हम इनकी जन्मभूमि ठहराने में असमर्थ हैं। 'बनारस गजेटियर' के रचिता ने अपने उक्त उल्लेख का कोई विशेष कारख नहीं बतलाया है और कबीर पंथ के अनुयायियों में से भी किसी को आज तक उक्त गाँव के विषय में ऐसा अनुमान करते अथवा उसे कबीर साहब का जन्म-स्थान होने के कारख पवित्र स्थल मानते हुए नहीं सुना गया है। कबीर-पंथियों की ओर से आज तक उसकी उपेका इस विषय में विशेष-रूप से संदेह प्रकट करती है और केवल शब्दसाम्य के कारख उनका भ्रम में पड़कर बेलहरा के स्थान पर लहरतारा को ही स्वीकार कर लेना तथा लगभग ५०० वर्षों तक 'सत्य' का बता न पाना असंभव-सा जँचता है। इसके विपरीत काशी के साथ कबीर साहब के संबंध का पता हमें बहुत पहले से ही मिलता आ रहा है और इनके विषय में चर्चा करनेवाले अनंतदास के से लेकर धर्मदास आदि प्राय: सभी

किया कासी किया सगहर उन्तर रामु रिदे जल होई। गुरुग्रंथ साहिय राग धनासरी ३।

३. 'का्सी वसै जुलाबा एक । इरि भगति न की पकरो टेक ॥'
'कवीर साबिब की परचई'।

<sup>🗻 &#</sup>x27;प्रगट मये कासी में दास कहाइया।' 'धर्मा घरमदास की शब्दावली' (वे० प्रे ०)

पुराने लेखकों ने इन्हें इस प्रकार काशी-निवासी के रूप में चित्रित किया है कि इसके विरुद्ध प्रचुर परिमास में सामग्री प्राप्त किये विना इन्हें अन्यत्र का रहनेवाला वा जन्म-ग्रह्स करनेवाला सहसा स्वीकार कर लेना समीचीन नहीं जान पड़ता।

सगहर को इनका मृत्यु-स्थान मानने के विषय में भी इनकी कुछ रचनाओं से संकेत मिलता है। इन्होंने स्वयं कहा है कि सारा जीवन काशो में व्यतीत करके भी "मरती बार मगहर उठि आहआ" तथा "मरनु महआ सगहर को बासी<sup>2</sup>" और एक अन्य स्थल पर भी "जउ तनु कासी तजहि कबीरा, रमहुकी कहा निहोरा" कहकर "किआ कासी.

मगहर किंग्रा मगहर ऊलक राम रिदै जउ होई" वतलाय मृत्यु-स्थान गया है। फिर भी कबीर साइब के उक्त कथन को कुछ लोग एक साधारण उद्गार-सा समझकर इनके मगहर में

ही मरने के विषय में संदेह प्रकट करते हैं श्रीर उनकी इस धारणा का कारण कबीर साहव को दो समाधियों का पुरी (जगन्नाय) एवं रतनपुर (श्रवध) में वर्तमान होना भी कहा जा सकता है। इन दोनो समाधियों का उल्लेख श्रवल फजल ने श्रपने प्रसिद्ध ग्रंथ 'श्राईन-ए-श्रकवरी'" में किया है श्रीर विशेषकर रतनपुरवाली समाधि की चर्चा 'खुलासातुत्तवारीख' तथा श्रेरश्रली 'श्रप्रसोस' की पुस्तक 'श्राराविशे मोहफिल' में भी पायी जाती है तथा इन्हीं वातों के श्राधार पर कहा जाता है कि "कबीर मुस्तक मानी ढंग पर दफनाये श्रवश्य गये, परन्तु मगहर में नहीं... (उनका) श्रव रतनपुर में दफनाया गया'' । मगहर की कब को सभी कब न मानने का कारण एक यह भी बतलाया जाता है कि 'भनी धरमदासजी

१. 'गुरु य'बसाइवजी', राग गउड़ी, पद १५।

२. 'गुरु ग्रंथसाहवजी' राग धनासरी, पद ३।

३. मोहन सिंह : 'कवीर-हिज बाबोधाफी' पु० ४१:२।

४. 'आईन-ए-अक्वरी' (कर्नल एच० एस्० बेरेट का अनुवाद) भाग २, कलकत्ता १८९१, पृ० १२९ व १७१।

<sup>4. &</sup>quot;बुलासोतुत्तवारीख", दिल्ली, १० ४३।

इ. 'विचार विमर्श' पृ ९३ में उद्भृत।

७. चन्द्रवली पांडेय : 'विचार विमर्श' (किं क्सा अम्मेलन, प्रयाग) ए० १९

की शब्दावली" में संग्रहीत एक पद की पंक्ति "खोदि के देखी कबुर, गुर-देह न पाइया। पान फूल लै हाथ सेन फिरि-श्राइया" के अनुनार वीरनिंह बघेल को उक्त समाधि में कवीर साहच का शय उपलब्ध नहीं हुआ था, श्रीर जान पड़ता है कि उनके मुसलमान शिष्यों ने उसे पहले से ही हटाकर अन्यत्र गाड़ दिया था। परन्तु इसी 'शब्दावली' में आये हुए एक दूसरे पद की पंक्ति "मगहर में एक लीला कीन्हीं, हिन्दू तुरुक जतधारी। कबर खोदाइ के परचा दीन्हों मिटि गयो भगरा मारी?, से यह भी स्चित होता है कि उक्त कंब्र के भीतर शव का न पाया जाना कवीर साहब की लीला का परिगाम था और इसी कारग उसमें शव की जगह केवल पान-कूल पाये गए थे। परम्परा के अनुसार उक्त कब्र के स्थान पर कबीर साहव द्वारा मरने के पहले श्रोद ली गई चादर की चर्चा की जाती है श्रीर उसके उठाये जाने के कमय उनके हिंदू एवं मुसलमान दोनों प्रकार के शिष्यों का उप-स्थित रहना भी कहा जाता है। अतएव, गुरु-देह के उक्त रूप में लुत हो जाने की बात को श्रद्धालु मक्तों द्वारा की गई निरी कल्पना न समक उसे ऐतिहासिक घटना-पा महत्त्व देना, तथा केवल इसी एक प्रसंग के आधार पर कबीर साहब के शव को मगहर से इटाकर उसके लिए वहाँ 'नकली कन्न' बना देने तथा शव के वास्तव में रतनपुर में ही मुखलमानों द्वारा द्फनाये जाने का अनुमान करना ठीक नहीं जान पड़ता। यहाँ पर इस सम्बन्ध में यह भी स्मरण रखने योग्य बात है कि जिस पकार रतनपुर की समाधि के भीतर कवीर साहब के शव का गाड़ा जाना सम्भव समझा जाता है, उसी प्रकार इम चाहें तो पुरी ( जगन्नाथ ) वाली समाधि के लिए भी अनुमान कर सकते है; क्योंकि इस समाधि के प्रसंग में भी 'आईन-ए-अकबरी'3 में कबीर "मुवहिद आंजा आसूद:,, कहकर उनके वहाँ दफनाये जाने की पुष्टि की गई है और टैवर्नियर ने भी उसकी चर्चा की है। परन्तु यह बात सची नहीं जान पहती श्रीर न श्राज तक इसे किसी प्रकार प्रमाणित किया जा सका है। अतएव अधिक सम्भव है कि कवीर साहव मगहर में मरकर वहीं मुसलमानी प्रथानुसार दफनाये भी गये ही छीर उसी

१. अनी भरभदासनी की शब्दावली, '( वेलवेडियर प्रोस, प्रयान ) शब्द ९ ए० ४।

२. वही, शब्द १०, प्र ४।

इ. 'आइन-ए-अवतरी' (नवलिक्शोर प्रेस लखनक, १८६९) ए० ८२।

४. दैविनयरः 'ट्रॅवल्स' ( मा० २ ) ए० २२९।

का चिह्न हमें वहाँ आज भी उपलब्ध है। कोरी कल्पना के आधार पर रतनपुर वा पुरी की स्मारक समाधियों में उनका पता लगाना व्यथं है।

आज तक की उपलब्ध सामग्रियों के आधार पर हमें इससे अधिक अनुमान करने का कोई अधिकार नहीं जान पड़ता कि कबीर साहब का जन्म संभवतः काशी में अथवा उसके आस-पास ही हुआ था। इन्होंने अपने जीवन का अधिकांश वहीं पर व्यतीत किया था। उसके अंतिम दिनों में काशी छोड़कर ये मगहर चले गए थे जहाँ ये समाधिस्थ

सारांश भी किये गए थे। मगहर की जगह 'मगह' शब्द का आरोप कर कुछ लोगों ने कवीर साहब के मगध में मरने की भी

कल्पना की है और इसके दारा इनसे "मगहर मरे सो गदहा होय" वाली प्रसिद्ध को असल्य ठइराने की भी बात सोची है, किन्तु कबीर साहब की रचनाओं में 'मगहर' शब्द हो स्पष्ट दीख पड़ता है और उस स्थल को इन्होंने केवल 'ऊखक' वा ऊसर कहा है। इसके सिवाय मगहर नाम का गाँव बस्ती जिले में आज भी वर्तमान है जहाँ पर इनकी समाधि बहुत काल से बनी हुई है; किन्तु मगध में इसका कोई चिह्न उपलब्ध नहीं।

(३) जाति

कवीर साइव की रचनाओं से स्पष्ट जान पड़ता है कि ये जाति के जुलाहे ये। ये अपने को "जाति जुलाहा नाम कवीरा" तथा "कवीर जुलाहा" व बतलाते हैं और कभी-कभी "कासी क जुलहा" द्वारा अपने निवास स्थान के साथ साथ भी यही परिचय देते हैं। इनका "इम घरि सुतु तनिह नित ताना" तथा "बुनि-बुनि आप आपु पहिरावउ" भी जुलाहा सुचित करता है कि केवल जाति से ही ये जुलाहे न थे, बिल्क इनके घर उक्त जाति का ब्यवसाय भी हुआ करता या। इन्होंने "तनना बुनना दे" स्थागकर भक्ति-निरत हो अपने "समु जगु

१. शिवनतलाल : 'भक्तमाल' पृ० २३२:३।

२. 'कबीर-बीजक' शब्द १०३।

३. 'कबीर-मंथावली' पद २७०, पृ० १८१।

४. बही, पद १३४, पू० १३१।

५. धुरु ग्रंथ साहिय" राग आ० २६ तथा ग० ५।

६. वही, राग आ० २६।

७. बही, राग भैरड ७।

वही, राग गूनरी २।

क्रा०-१०

आनि तनाइश्रो ताना" विशिष्ट 'कोरी', 'राम' को अन्त में पहचान लेने का वर्णन भी "जीलाहे घर अपना चीन्हा" कहकर ही किया है और इनकी इस आध्यात्मिक सफलता की ओर संकेत करते हुए इनके समकालीन समभें जानेवाले संत रैदास पूर्व धन्ना ने भी इन्हें 'जुलाहा' हो माना है। इसके सिवाय कथीर साहब के जाति के अनुसार जुलाहा होने की पुष्टि गुरु अमरदास अमन्तदास", रजनवजी , तुकाराम आदि की रचनाओं तथा स्वजीनतुल असिक्य , दिवस्ताने मजहिव , अनुरागसागर , कथीर-कसीटी एवं डा० भोडारकर , रे० वेस्टकाट अधादि के मतो से भी मली माँति हो जाती है। फिर भी इस विचार से कि केवल जाति से जुलाहा होते हुए भी किसी का धर्म से मुसलमान होना भी अनिवार्य नहीं और विशेषकर कथीर साहब के संबंध में एक जुलाहे दंपित के पोध्यपुत्र होने की जनश्रुति भी बहुत दिनो से प्रसिद्ध है, कुछ लोगों ने अनेक प्रमाणों के आधार पर इनके माता-पिता को भी इस्लाम-धर्म का अनुयायी टहराने का प्रयत्न किया है। इस विषय में रैदास की पंक्तियों से यह विदित होता है कि कथीर साहब के कुल में ईद व वकरीद के स्थोहार मनाये जाते ये और शेल शहीद तथा पीरों का

—वही, राग आसा २।

२. 'गुरु प्र'थ साहिव' राग आ० ३६।

२. ध्वाकै इंदि वकरीदि कुल गक रे बधुकरिक, मानीअहि सेख सहीद पीरा । जाकी बाप वैसी करी पूत असी करी, तिहूरे लोग परसिव कवीरा । —वडी, राग मलार २।

३. धुनना तनना तिआगिकै प्रीति चरन कशेरा, नाच कुला जोलाहरा महश्रो गुनीय गभीरा।

अ. 'नामा छीपा कवीर जोलाहा पूरे गुर ते गति पाई'। —वही, सिरीराग महला ३. पद २२।

कासी वसै जुलाहा पक, हरिमगतिन की पकरी टैक'।—'कबीर साहव की परचई।'

इ. 'अलाहा अमे उत्पन्यो, साथ कवीर' । महामुनि 'सर्गगी' ( साथ महिमा ) १३ ।

७. भीसिटसिजम इन महाराष्ट्र' प्० २६५:६।

क्वीर ऐंड दि क्वीर-पंच' प्० २५:६।

९. कवीर जुलाहानजाद कि अजमीवहिदान मझहूर हिन्द अस्त' पृ० २००।

२०. • जुलहा की तब भविष सिरानी । मधुरा देह घरी तिन आनी । (वै० प्रे०) ८४।

११. 'माय तुरक्ती वाप जीलाहा, वेटा भक्त भये'। पृ० १३।

१२. 'बैष्यावेजम, शैविजम पेंड माइनर रेलिजस सिस्टम्स' पृ० ९७।

१३. 'कवीर ऐंड दि कवीर-पंथ' पृ० ३५।

मान था एवं गोवध भी हुआ करता था और यही बात प्रायः श्रव्यस्थः संत पीपाजी की एक रचना से भी प्रकट होती है। इसके अतिरिक्त रज्जवजी की पंक्तियों से सिद्ध है कि इनकी उत्पत्ति जुलाहिन के गर्भ से ही हुई थी और इस बात का समर्थन 'कबीर-कमीटी' से भी स्पष्ट शब्दों में किया जा सकता है तथा कदीर साहब की रचनाश्रों में यत्र-तत्र पाये जानेवाले मुसलमानी संस्कारों द्वारा प्रभावित मुदों के दफनाने, श्रल्लाइ द्वारा एक ही नूर पैदा किये जाने. "खाक एक सुरति बहुतेरी" बतलाने, "करम करीमा लिखिरह्या, अब कळ लिख्या न जाई" प्रादि कहने से भी यही परिशाम निकलता है श्रीर जान पहता है कि ऐसी बातें इनके उदगारों के साथ-साथ स्वभावत: प्रकट हो जाया करती थीं । इतना ही नहीं, इनके विषय में लिखते समय 'मक्तमाल' के प्रसिद्ध टीकाकार प्रियादासजी ने बतलाया है कि जब इनके लिए आकाशवासी हुई कि तुम स्वामी रामानन्द का शिष्य बन जान्नो, तब इन्होंने "देखें नहीं मुख मेरी मानिके मलेख मोको"र कहा था, श्रीर इसी प्रकार जब तत्वा. जीवा नामक दो दिखागी पंडितों ने इनका शिष्यत्व स्वीकार कर अपनी जाति से बहिष्कत होने पर श्रपनी कन्या के विवाह के संबंध में इनसे सम्मति माँगी थी, तब इन्होंने परामर्श दिया था कि "दोउ तुम भाई करी आप में सगाई"3, जिससे सिद है कि इनकी विचार-धारा पर भी मसलमानी संस्कृति की छाप बिलकुल स्पष्ट थी।

परंतु कवीर साहव हिंदुओं के उच्चतम आध्यात्मिक विचारों के भी प्रवल समर्थक ये और इन्होंने अपनी अनेक रचनाओं में उक्त सिदान्तों द्वारा प्रमावित वार्तें भी दी हैं। इस कारण उक्त प्रमाशों के होते हुए भी कतिपय विद्वानों ने इनके मूलतः इस्लाम-धर्मी होने में संदेह किया है। प्रसिद्ध विद्वान् विल्सन का अनुमान है कि हिंदू भावनाओं को हिंदु स्पष्ट रूप में अपनानेवाले कवीर साहब का जाति व धर्म से पहले भी मुसलमान होना यदि असंभव नहीं, तो विचार-

श्वाक देदि वकरीदि नित गक रे । वध करे मानिये सेष सहीद पीरा ।
 बाप वैसी करी पूत ऐसी घरी । नांव नवसंद परसिष कवीरा ।। 'सवैगी'
 (भजन प्रताप) पद २२ ।

२. श्री रूपकला : 'भक्तमाल ' ( भक्तिसुधा स्वाद तिलवसहित)लखनळ सं० १९८३, १० ४५६।

व. वही, पूर्व ५४४।

विरुद्ध अवस्य है अर्रीर वे यहाँ तक मानने के लिए तैयार हैं कि इनका नाम 'कवीर' भी काल्पनिक ही रहा होगा। इस बात को अने क कवीरपंथियों ने भी ठीक माना है और कवीर साहब की उत्पत्ति किसी विधवा नाहाणी के गर्भ से बतलाकर कवीर शब्द की ब्युत्पत्ति भी 'करवीर' से कर डाली है। कहा जाता है कि जन्म धारण करने के पश्चात् नवजात शिशु एक मुस्लिम-दंपित को संयोगवश मिल गया था और उन्होंने उसे अपनी संतित के रूप में पाला-योसा था। वास्तव में हिंदू-संस्कृति के वातावरण में पले हुए उक्त क्वीरपंथियों को कवीर साहब के कुल व मूल धर्म का मुसलमानी होना अस्तान सा प्रतित हुआ है और उन्होंने अपनी धारणा की पृष्टि में बहुत-भी कथाओं की भी कल्पना कर डाली है। इस प्रकार की कुछ कथाएँ इनका गर्भ से जन्म न लेकर केवल 'प्रकट होना' सिद्ध करती हैं । फिर भी कबीर साहब के कुल का हिंदू होना किसी भी पुराने भक्त की रचनाओं अपवा ऐतिहासिक उल्लेखों के आधार पर प्रमाणित नहीं होता। भक्तों की प्रशंका में सदा चमस्कारपूर्ण घटनाओं का वर्णन करनेवाले 'भक्तमाल' के टीकाकार प्रियादासजी तथा राधोदासजी भी इस संबंध में भीन ही दीख पड़ते हैं।

कबीर साहब की रचनाओं के श्रंतर्गत ऊपर लिखित इस्लामी तथा हिंदू विचारों की प्रचुरता को साथ ही साथ पाकर कुछ विद्वानों ने यह भी श्रनुमान किया है कि इनका मूल कुल पहले वास्तव में हिंदू ही रहा होगा और मुसलमानी श्राकमण के प्रभाव में श्राकर पीछे से उसने धर्मांतर प्रहण कर लिया होगा।

कबीर साइब के दो पदी में क्रमशः आये हुए "कहै कोरी वा कबीरा कोरी" तथा "स्तै स्त मिलाये कोरी" को देखकर जोगी डा॰ यथ्वांल ने कल्पना की है कि "कोरी ही सुसलमान धर्म में दीखित हो जाने पर जुलाहे हो गये" तथा "उक्त

कोरियों को जुलाहा हुए अभी इतने अधिक दिन नहीं हुए ये कि 'कोरी' कहलाना वे अपना निरादर समर्कें'। इसके सिवाय कवीर साहब द्वारा योग-साधना संबंधी अनेक प्रसंगों के उल्लेख किये जाने के कारण वे अंत में इस निष्कर्ष पर पहुँचते हैं कि ''मेरी समक्त से कवीर भी किसी प्राचीन तथा कोरी, किंतु तत्कालान जुलाहा कुल के ये जो मुसलमान होने के पहले जोगियों

१. २० वेस्टलाट: 'क्लीर पेंड दि कशीर-पंथ', कानपुर, सन् १९०७, पृ० २९।

२. 'क्वीर चरित्रदोध' (बोधसागर, दंबई सं० १९६३) ५०६।

३. 'करीर-मंथावली' : पद ३४६ पु० २०५ व पद ४९ पु० २७९।

का अनुयाथी था" । ये योगी वा जुगी कहलानेवाले लोग आसाम, वंगाल, बिहार तथा पूर्वी उत्तर प्रदेश में पाये जाते हैं श्रीर इनके विषय में लोज करनेवाले विद्वानों का श्रनुमान है कि ये पहले वास्तव में नाथपंथी थे, जो मुलतः बौद्ध धर्म के अनुयायी होने के कारण ब्राह्मणों की प्रतिष्ठा के विरोधी थे, वर्गामेद में विश्वास नहीं रखते थे, अपना निजी व्यवसाय, विशेषकर कातने व बनने का किया करते ये श्रीर उनके यहाँ मरने के उपरांत शव का संस्कार जलाने एवं गाड़ने, दोनों प्रकार से हुआ करता था। डा॰ बर्ध्वाल की कल्पना का आधार इसी कारण कबीर साहब द्वारा अपने लिए किया गया 'कोरी' शब्द का उक्त प्रयोग तथा इन 'जगी' जातिवाले लोगों के विचारों का उनके साथ साम्य ही प्रतीत होता है। कोई स्पष्ट ऐतिहासिक प्रमास अथवा सामाजिक कारण उक्त सम्मिश्या के संबंध में वे नहीं देते। डा॰ हजारी प्रसाद बिवेदी ने कवीर साहब की जाति के विषय में इन्हीं वातों पर विचार करते हुए कुछ अधिक विस्तार से लिखा है और अन्त में वे इस प्रकार का अनुमान करते हैं कि "कवीर दास जिस जुलाहा वंश में पालित हुए थे, वह उस वयनजीवी नाथ-मतावलंबी गृहस्थ-योगियों की जाति का मुसलमानी रूप था जो सचमुच ही 'ना हिंदू ना मुसलमान' थी'" तथा "कबीर दास जिस जुनाहा जाति में पालित हुए ये यह एकाध पुरत पहले से योगी-जैसी किसी आश्रम-भ्रष्ट जाति से मुसलमान हुई थी या अभी होने की राह में थी"। ये जातियाँ हिंदु समाज में स्वमावत: उच्च श्रेणी की नहीं गिनी जाती थीं, बल्कि नीच व अस्प्रथ तक समको जाती थीं और इनकी कई बस्तियों ने सामृहिक रूप से मसलमानी धर्म प्रहरा किया था3 । इस प्रकार उक्त द्विवेदीजी के अनुसार कवीर साहब का कुल कोरी से जुलाहा बनकर जुगी लोगों द्वारा प्रभावित नहीं था. बल्कि सीचे जुगियों का ही इस्लामी रूप था।

उक्त दोनों मतों के स्थापित करनेवालों का मुख्य उद्देश्य कवीर साहब की रचना में पाये जानेवाले कतियय परस्पर-विरोधी दिंदू एवं मुक्तमानी संस्कारों में सामंजस्य का कोई कारस दुँद निकालना ही जान पहता है। परन्तु कवीर साहब के वास्तविक कुल की खोजकर उसकी वंशानुगतिक परम्परा

१. डा॰ पी॰ द॰ बर्ध्वाल : 'बोनप्रवाद' (काशी विधापीठ, सं॰ २००३) प्० १२६। २. इबारी प्रसाद द्विवेदी: 'कवीर' (हिंदी और रत्नाकर कार्यालय, वंबरे सन् १९४२ ६०) पृ० ९।

३. दही, ए० १४।

के संबंध में ऐतिहासिक तथ्य की जाँच करने का काम केवल इन्हीं के द्वारा सिद्ध होता हुआ नहीं दीखता। यह संभव है और अधिक संभव है कि जुगी कहलानेवाली जाति पहले नाथमत की अनुयायिनी रही होगी श्रीर ऐसी अनेक जातियों ने किसी न किसी कारण मुसलमानी प्रभाव में ब्राकर कहीं-कहीं सामृद्धिक रूप में धमीतर ग्रह्म किया होगा । हम तो यहाँ तक कहेंगे कि काशी एवं मगहर के साथ विशेष संबंध रखनेवाले कवी। साहब का कुल यदि क्रमशः सारनाथ एवं कुशीनगर जैसे बौद तीथों के आसपास निवास करनेवाले बौदों वा उनके द्वारा प्रभावित हिंदुओं में से ही किसी का मुसलमानी रूप रहा हो, तो इसमें कोई आश्चर्य की बात नहीं। हो सकता है कि उसके सूत कातने व बुनने की जीविका भी पूर्व समय से वैसे ही चली आ रही हो और उसका नाम भी इसी कारण कोरी अथवा किसी अन्य ऐसी वयनजीवी जाति का ही रहा हो । फिर भी जब तक हमें कबीर साहब के माता-पिता, इनके पालनपीषण करनेवाले अथवा इनके पूर्व-पुरुषों का असला पता ज्ञात नहीं हो जाता और न उनकी पूरी जाँच हो जाती, तब ५क इन्हें उपलब्ध सामग्रियों के भ्राधार पर इस केवल जुलाहा और संभवतः इस्लामी धर्म के अनुयायी जुलाहे कुल

इस विषय में यहाँ पर एक श्रीर बात भी विचारणीय है। कबीर साहब के जैस हिंदू, मुस्लिम वा बौद्ध धर्मां के श्रमुकूल विचारों का एक ही व्यक्ति द्वारा श्रपनाया जाना केवल कुलकम के प्रभाव से ही संभव नहीं कहा जा सकता। भिन्न-भिन्न संस्कारों व सिद्धान्तों की श्रामञ्चिक्त उस शिद्धा वा परिस्थित-विशेष पर भी निर्भर है जो किसी बालक के ऊपर

का ही बालक मान सकते है।

वहीं आगे चलकर प्रभाव डाला करती है। कवीर साहब के पीछे इस्लाम धर्मानुयायी कुलों में ही कुछ ऐसे प्रसिद्ध पुरुषों का

भी जन्म हुआ जिनकी रचनाओं को पदकर हमें उनके मुसलमान होने में पूर्ण संदेह हो सकता है। अब्दुल रहीम खाँ खानखाना 'रहीम' के मूलतः शुद्ध पठान कुल का होना इतिहास द्वारा प्रमाणित है, मक्त 'रस्खान' के लिए प्रसिद्ध ही है कि उन्होंने अपने दिल्ली के 'वादसा वंस' की 'ठसक' का स्मण में ही पित्याग कर फेवल 'प्रेमदेव' की 'छ्वि' देखते ही अपना जीवन परिवर्तित कर दिया था। इसी प्रकार खुरासान के निवासी शाह जलालुद्दीन 'वसली' ने भी कैवल रामकथा को अव्या कर ही भगवद्भक्ति स्वीकार कर ली थी और इनके पूर्व-पुरुषों के पहले हिंदू वा भक्त रहने पर कभी विचार

तक भी नहीं किया जाता। कबीर साइब के आदशों पर निष्ठा रखनेवाले दादृदयाल, रजनवजी, दिरयासाइब (मारवाड़ी), यारी साइब जैसे और भी अनेक संत हुए हैं जो निश्चित रूप से मुसलमान कुलों में ही उत्पन्न हुए थे, किन्तु उनके भी पूर्व-पुरुषों का मूजत: हिंदू वा अन्य धर्म का होना अभी तक सिद्ध नहीं है। अतएव कबीर साइब की रचनाओं में पाये जानेवाले भिन्न-भिन्न मतों व संस्कारों का सामंजस्य इनके धर्मीतरित कुल मात्र के ही सहारे न करके इनकी परिस्थित, पर्यटन, सत्तंग, प्रतिभा अथवा अन्य ऐसे कारणों के बल पर भी किया जा सकता है और ऐसा करना ही अधिक न्याय-संगत होगा।

### (४) माता-पिता

कबीर साह्य के माता-पिता के संबंध में श्रदालु कबीरपंथी प्रायः कुछ भी कहना नहीं चाहते । उनका हद विश्वास है कि से नित्य, ग्रमर व ग्रजर हैं । ये सदा सत्यलोक में निवास किया करते हैं ग्रीर ग्रावश्यकता पड़ने पर प्रत्येक युग में ग्रवतार धारण करते हैं। तदनुसार किलयुग में भी ये कबीर के नाम से काशी के निकट लहरतारा तालाब में एक माता ग्रजीकिक उथोति के रूप में ग्रवतीर्ण हुए थे। ये किसी के ग्रीरस पुत्र नहीं थे, यहिक उक्त तेज ही वालक रूप में पहले पहल नीरू व नीमा नामी जुलाहे दंपति को मिला था जिन्होंने उसे ग्रपने घर लाकर पुत्रवत् पालन-पोषण् किया ग्रीर उनके घर ग्रपने पचपन से ही रहते ग्राने के कारण् वे एक जुलाहा शरीरधारी कहलाकर प्रसिद्ध हो गए। परंतु यह धारणा केवल कबीरपंथियों के समाज तक ही सीमित है ग्रीर उनमें से भी बहुत-से लोग कबीर साहब के माता पिता के संबंध में कभी-कभी कुछ कल्पना करते हुए दीख पड़ते हैं। कुछ लोगों का ग्रनुमान है कि कबीर साहब की माता वास्तव में एक विधवा ब्राह्मणी थी, जो संभवतः ग्रपने पिता के साथ स्वामी रामानन्द के दर्शनों के लिए गई थी। उसके प्रणाम करने

पर उक्त स्वामीजी ने उसे 'पुत्रवती भव' कहकर आशीर्वाद दे दिया था और उसी के परिग्रामस्वरूप कवीर साहब का उसके गर्भ से जनम हुआ था। महाराज रघुराज सिंह का अनुमान है कि उक्त विधवा ब्राह्मणी स्वामी रामानन्दजी की सेवा में ही रहा करती थी और किसी दिन उनकी ध्यानस्थ

महाराज रधुराज सिंहः भक्तमाला रामरसिकावली' (हिंदी साहित्य का आलोचनात्मक इतिहास, प्र० २२५ में उद्धृत )।

दशा में उसे धोले से उक्त आशीर्वाद दे देने के कारण गर्भ रह गया था। युवती विधवा ने उनसे वैसे वचन सुनकर उनके अनीचित्य पर कुछ विरोधसुनक शब्द भी कहे थे, किंतु स्वामीजी ने उसे यह कहकर आश्वासित कर दिया था कि तुम्हारा पुत्र हरि-अनुरागी होगा और उसकी उत्पत्ति तुम्हारे गर्भ से होने के कारण तुम्हें कोई कलंक भी नहीं लगेगा। फिर भी पुत्रोत्पत्ति के समय आकाश में नगारे का शब्द होते रहने पर भी उसके हृदय में अत्यंत दुल हुआ और उस वालक को लेकर उसे वह कहीं दूर फेंक आई, जहाँ से गुत्रती हुई एक जुलाहिन ने उसे अनाय समम अपने यहाँ उसका सालन-पालन किया। इसी कथा को एक अन्य रूप में इस प्रकार भी कहा गया है कि उक्त विधवा युवती वास्तव में स्वामीजी की फुलवारी में फूल जुनने गई थी और वहाँ पर उसकी गोदी में भरे हुए फूलों को देखकर स्वामीजी के पूछने पर उसने कह दिया था कि ''पेट है, फूल नहीं''। स्वामीजी ने इसी कारण 'तथास्तु' मात्र कह दिया था और उस युवती के इस प्रकार गर्भिणी हो जाने पर अंत में कवीर लाहव का जन्म हुआ था।"

परन्तु कवीर साइव की रचनाश्चों श्रथवा इनके समसामयिक वा कुछ दिनों पीछे श्रानेवाले श्रन्य सतों के प्रन्थों से भी उक्त कथा की कोई पृष्टि नहीं होती श्रीर न किसी प्राचीन इतिहासकार ने ही इस श्रोर किसी प्रकार का संकेत किया है। जान पड़ता है कि श्रंध-विश्वासी मक्तों ने मानवीय

रजीवीर्य द्वारा कवीर साहब के आविर्माव की उनका आलोचना महत्त्व कम करनेवाला समम्मकर अपनी-अपनी कल्पनाओं के अनुसार उक्त प्रकार की कथाएँ गढ़ ली हैं जिनपर

विश्वास कर लेना ऐतिहासिक सत्य के खोजियों के लिए ग्रत्यन्त कठिन है। कबीर साहब ने एकाध पदों में इतना ग्रवश्य कहा है कि ये पूर्व जन्म में ब्राह्मण थे, किंतु नीच व तपोहीन होने के कारण राम ने इन्हें कर्मानुसार जुलाहा बना दिया?। फिर भी यदि उन पंक्तियों पर कुछ ध्यानपूर्वक

१. डा॰ पी॰ द॰ बध्वाँल : 'बोगप्रवाद' (काशी विद्यापीठ, बनारस, सं० २००३) पु॰ १०७।

२. 'पूरव जनम इस वाम्हन होते, बोई करम तप दीनां।
रामदेव की सेवा चूका, पकरि जुलाहा कीन्हां।।
— 'कवीर-प्रंथावली' पद २५०, ए० १७३।
'कहत कवीर मोहि भगति उमाहा'। कृत करखीं जाति भया जुलाहा।।
— वही, पद २७१ ए० १८१।

विचार किया जाय, तो उनसे कबीर साइव की श्रात्म-कथा की जगह कदाचित् इनके समकालीन बाहाओं के प्रति एक प्रकार की व्यंग्यभरी चेतावनी की ही ध्वनि लच्चित होगी। उन पंक्तियों से इन्होंने बाहाओं का जुलाहों की अपेना कहीं अधिक अध्य होना न बतलाकर वास्तव में सत्कर्मों का महत्त्व दर्शाया है।

इधर 'ज्ञान-कागर' नाम के एक कबीरपंथी प्रन्थ में कबीर साइब के पूर्व-जन्म में ब्राह्मण होने की बात पर जोर न देकर, इनके पोषक पिता नीरू को ही पूर्व-जन्म का ब्राह्मण कहा गया है। उक्त ग्रंथ के अनुसार जब नीरू जुलाहा बालक कबीर को लेकर अपने धर गया और वहाँ पर बच्चे का बिना द्ध पिये भी हुष्ट-पुष्ट होना देखा, तब उसे

पिता महान् श्राह्चये हुआ और उसने स्वामी रामानंद के पास जाकर इसका कारण पूछा, जिस पर उक्त स्वामीजी ने

उत्तर दिया कि "वास्तव में तुम अपने पूर्व-जन्म में ब्राह्मण थे, किंतु किसी प्रकार भगवान की सेवा में मूल-चूक होने के कारण तुम्हें जुलाहा होना पड़ा है। यह भगवान की कृपा ही समक्तों कि तुम्हें उद्यान में पुत्र की प्राप्ति हुई है।" स्वामी रामानन्द द्वारा कहलाये गए इस वचन से अंथकर्ता का उदेश्य कवीर साहब के पोषक पिता का पूर्व-जन्म में ब्राह्मण होना सिद्ध करना तो लिख्त होता हो है, इसके साथ 'कवीर-अंथावली' से उद्भृत उक्त कबीर साहब की पंक्तियों से कुछ विचित्र समानता भी दीख पड़ती है जिससे स्पष्ट है कि उसने उन्हें देखकर ही अपनी कल्पना के अनुसार उक्त कहानी निर्मित की है।

कबीर साहव की रचनाओं में कुछ इस प्रकार के उल्लेख पाये जाते हैं जिनसे इनका अपनी माता के विषय में अपना उद्गार प्रकट करना लक्षित होता है। एक पद<sup>2</sup> की पंक्तियों द्वारा स्चित होता है कि कबीर

 <sup>&#</sup>x27;पूर्व जनम ते जाहत्य जाती । इति सेवा कीन्द्रसि बहु भांती ॥
कलु तुव सेवा इति की चूका । ताते भया जुनाहा को रूपा ।!
प्रोति प्रमु गद्दि तोशी लीन्दा ॥ ताते उद्यान मैं सुत दीन्द्रां ॥
— 'कवीर सानर', बंबई, ए० ७४ ।

२. 'मुसि मुसि रोवै कवीर की माई। ए वारिक कैसे जीवडि रघुराई।। तनना बुनना समु तिज्ञों कवीर। इरिका नामु लिखि लिको सरीर॥

बहत क्वीर सुनडु मेरी मार्ड । इमरा इनका दाता एक रघुराई ॥ — 'गुरु ग्रंथ साहिव', राग गूजरी र ।

साहब की अपनी जीविका के प्रति उदासीनता देखकर इनकी माता भविष्यं की चिंता में भीतर ही भीतर रोया करती है, श्रीर उसे आश्वासन देते हुए ये कहते हैं कि सब के पालन-पोषण करनेवाले ये मगवान्

मुस्लिम माता है। इसी प्रकार एक दूसरे पदी में ये कुछ संन्यासियों के सम्बन्ध में अपनी माता से निंदा के शब्द कहते हुए से समक पड़ते हैं। इसके अतिरिक्त एक तीसरे पद की कुछ पंक्तियों से जान पहला है कि इनकी माता न केवल इनके जीविका के पति उदासीन हो जाने के कारण दु:खो है, बहिक एक हरिभक्त की भाँति अपने घर को लीप-पोतकर स्वच्छ व पवित्र करते रहने एवं सदा हरिभक्ति में ही इनके निमग्न रहने भी भी शिकायत करती है। इनके रामनाम लेने को वह अपने कल-धर्म के विपरीत बतलाती हुई उसके कारण अपने परिवार के मुख से वंचित हो जाने की भी चर्चा करती है तथा इन्हें भजा-बुरा तक कह डालती है। अतएव यदि ये पंक्तियाँ सचमुच इनके आत्मचरित से संबंध रखती हैं, तो स्पष्ट है कि कबीर साइव का अपनी माता के साथ गहरा धार्मिक मतभेद रहा श्रीर इनके सदा भक्ति में लीन रहने के कारण वह इनके घरेलू प्रपंची से दूर रहने के स्वभाव को कंटंब के भविष्य के लिए बाधक समझती रही। यदि च हैं तो इस पंक्तियों के सहारे इस यह भी परिशाम निकाल सकते हैं कि रामनाम के प्रति उक्त प्रकार से अनास्था प्रकट करना इनकी माता का हिंद अर्म से भिन्न धर्म की अनुयायिनी होना भी सिद्ध करता है, और इसी कारण हो सकता है कि इनकी माता मुसलमानिन ही रही हो। यदि वह स्त्री नीमा ही रही हो, तो भी आश्चर्य नहीं। अपनी माता के साथ इनका मतमेद कदाचित कलह के रूप में भी बढ़ गया या जिस कारण इन्हें उसकी मृत्य के अनन्तर पूरी सान्त्रना मिली थी और इस अनुमान का आधार

 <sup>&#</sup>x27;कहत कवीर सुनदु मेरी मार्ड । इन मुंडीयन मेरी जाति गंवाई ॥
 -- 'गुरु य'थ साहिव', राग आसा ३३।

भीनित उठि कोरी नागरि आनै, लीपत जीउ गरओ।
 ताना नाना कळू न स्कै, दि दि दिस लपटिओ।
 इमारे कुल कउने रामु किंदुओ। जनकी माला लई निपृते तनते सुखु न भरओ॥
 —वही, राग निवानसु ४।

हमें उस पद में मिलता है जिसमें इन्होंने "मुई मेरी माई हउ खरा मुखाला" कहकर उसके मरण से अपनी प्रसन्नता प्रकट की है। परन्तु कबीर साहब जैसे रूपक-प्रेमी का इस प्रकार कहना इनके माया-संबंधी उद्गार का भी बोधक हो सकता है और संभव है, उक्त सभी वार्ते मायापरक ही सिद्ध हो जायाँ।

परंत उक्त पद की ही कछ पंक्तियों द्वारा ये अपने पिता के विषय में भी कुछ कहते जान पड़ते हैं। इनका कहना है कि "मैं अपने पैदा करनेवाले पिता की बिल जाता हूँ। वे एक 'बड़ गोसाई' है और उन्होंने मेरे लिए सभी प्रकार के समीते की व्यवस्था करके मुक्ते आश्वासित किया है। मैं उन्हें कैसे भूला सकता हैं। उन्होंने पंची वा पंचेदियों से 'गोसाई'' पिता मेरा साथ छड़ा दिया है और सतगुर के मिलने पर मुक्ते श्रव जगत-पिता भी श्रच्छे लगने लगे हैं"र। परंत कबीर साइव के अपने पिता के लिए प्रयक्त उक्त 'बड़ गोसाई' शब्द से यह भी स्चित होता है कि वे कोई बहुत बड़े जितेंद्रिय वा अतीत रहे होंगे और उनका प्रभाव अपने पुत्र के ऊपर एक साधारण पिता का सा ही न होकर इन्हें सांसारिक प्रयंचों से खलग कर इन्हें भगवान के प्रति उन्मख कर देने का भी रहा होगा। पद के पहले अंश की पंक्तियों से तो यही प्रतीत होता है कि उक्त पिता ने इन्हें माता के अभाव में भी खाने-पहनने और सोने का सम्चित प्रबंध किया था धीर इसी कारण ये उनके बहुत खन्ग्हीत हैं। किंत् आगे चलकर उक्त पिता में कुछ अन्य प्रकार के भी गुण दीखने लगते हैं श्रीर वे एक महापर्य से भी जान पहते हैं। इसके सिवाय यदि उक्त 'बड़ गोसाई" से इनका अभिपाय परमेश्वर से लिया जाय, जैसा इनके कथन "तिस पिता पढि किउकरि जाई" अर्थात् 'उस महान् के निकट मैं साधारण व्यक्ति वा श्रपराधी किस प्रकार पहुँच सकता हुँ' से भी सुचित होता है, तो उक्त सारी

१. 'गुरु ग्रंथ साहिब' राग आसा १।

१. 'बापि दिलासा मेरो कीन्छा। सेन सुखाली मुखि अंब्रित दीन्जा।। तिसु वापुक्त किउ मन्द्र विसारी। आगे गड़आ न वाजी हारी।। बिल तिसु वावै जिनि इउ जाइआ। वंचा ते मेरा संगु चुकाइआ।। पिता हमारो बहु गोसाईं। तिसु पिता पहि इउ किउ जाईं।। सित गुरु मिले त मारगु दिखाइआ। जगत पिता मेरे मन माइआ।।"

बातें एक रूपक-सी समक पड़ें गी। हाँ, उक्त पिता एवं 'जगतपिता' शब्दों पर अलग-अलग विचार करने पर यह भी कहा जा सकता है कि वास्तव में इनका अभिप्राय 'बहु गोसाई' पिता का भी परित्याग कर अब अपने मन में अधिक भले लगनेवाले 'जगतपिता' परमेश्वर की ओर आकृष्ट होते जाने का ही है।

उक्त 'गोसाई' शब्द का अर्थ जितेंद्रिय व अतीत होने के कारण उसके अयोग की सार्थकता के लिए कवीर साइव के पिता को काया पर पूर्ण विजय पा लेनेवाले नाथ मतावलंबी जोगियों वा जगियों से धर्मातरित होकर बना मुस्लिम जुलाहा मान लेने की भी प्रवृत्ति होती है । परंतु जैवा पहले कहा जा चुका है, उक्त धारणा के लिए अभी अन्य प्रकार के प्रमाण नीर व नीमा भी अपेदित हैं और जब तक हम इनके पिता के स्थान पर किसी निश्चित व्यक्ति को मान नहीं लेते, तब तक इम इस विषय में कोई खंतिम निर्णय देने में असमर्थ रहेंगे। नीरू एवं नीमा नाम के जुलाहा-दंपित अभी तक प्राय: सर्वसम्मति से इनके पोषक माता-पिता समके जाते आये हैं और किसी किसा ने इन्हें इनका औरस पुत्र मान लेने में भी संकोच नहीं किया है। फिर भी उक्त दोनों के संबंध में श्रमी तक कोई ऐतिहासिक स्रोज नहीं हो पाई, और इसलिए रे॰ श्रहमद शाह ने इस विचार से कि पंजाब प्रदेश में 'नुरवफ' शब्द साधारख तौर पर मुस्लिम जुलाई के लिए प्रयुक्त होता है और 'नीमा' शब्द नीचे दर्जे की मुस्लम स्त्रियों के लिए ।व्यवहृत होता है, उन दोनों को क्वीर साहब के पोषक माता-पिता ही माना है। उनका अनुमान है कि स्वामी अध्यानन्द, जिन्हें क्वीरपंथी-परम्परा के अनुसार कवीर साइव की अलीकिक उपीति का सर्वप्रथम दर्शन हन्ना था और जिन्होंने इस बात की सूचना पहले-पहल स्वामी रामानंदजी को जाकर दी थी, उनके वास्तविक पिता ये जिन्होंने उनकी असली माता को हिंदु-प्रयात्रों के भय से अपनी स्त्री स्वीकार नहीं किया था और बच्चे को इस कारण एक श्रनाथ की दशा में किसी जुलाहे दंपति-द्वारा पालित-पीषित होना पड़ा था । किंतु ऐसी घारणाश्री को उन्होंने भी श्रंतिम निर्णय नहीं माना है।

१. रे० जहमद शाह: 'दि श्रीजन आफ ननीर' ( वमीरपुर, सन् १९१७, पृ० ४-५ )।

### (४) शिज्ञा-दीचा

कबीर साइव को किसी प्रकार की पाठशाला वा मकतव में शिचा दी गई थी, इसके लिए कोई प्रमाश नहीं और न निश्चित रूप से यही बतलाया जा सकता है कि इन्हें किसी व्यक्ति-विशेष ने ही कभी अच्चर ज्ञान प्राप्त करने में कोई सहायता दी थी। प्रसिद्ध है कि इन्होंने कभी "मिल कागद खूयो नहीं कलम गत्नो निहें हाथ" और कबीर-पंथियों की धारशा के अनुसार इनके विषय में कहा गया है कि "पाँच बरस के जब भये, कासी माँक कबीर। गरीब दास

श्रजन कला, ज्ञान ध्यान गुण सीर ॥" श्रयांत् केवल पाँच वर्ष की श्रवस्था में ही ये सर्वज्ञानसंपन्न हो गए थे। इसमें संदेह नहीं कि इस प्रकार की बातें कहना श्रिधिक से श्रिधिक इनकी श्रलीकिक प्रतिमा का परिचायक-मात्र ही हो सकता है। इनके श्रद्धर-ज्ञान वा पुस्तकाध्ययन के संबंध में इससे कुछ भी जानकारी प्राप्त नहीं होती श्रीर न यही सिद्ध होता है कि इनकी शिद्धा श्रमुक श्रेणी की रही होगी। इसके सिवाय कवीर साहब की पारिवारिक स्थिति श्रादि से यह भी निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि संभवतः इन्हें नियमित रूप से शिद्धा मिली भी न होगी श्रीर जो कुछ ज्ञान इन्हें प्राप्त हो सका होगा, वह श्रमेक व्यक्तियों के सत्संग तथा श्रपने निजी विचार एवं मनन का ही फल होगा। कवीर साहब के समय में शिद्धा का रूप भी कदाचित् धार्मिक ही या श्रीर जो व्यक्ति शिद्धात समका जाता था उसकी शिद्धा श्रिकतर धार्मिक ग्रंथों के परिशीलन तथा प्रसिद्ध महापुक्यों से उपदेश- ग्रह्ण तक ही सीमित थी। कवीर साहब के गुरु वा पीर के विषय में पता चलाने का श्रियं मो इसी कारण किसी संत, स्की वा श्रम्य महान् धार्मिक नेता के साय इनके गुरु-शिष्य-संबंध का निश्चित करना ही समक्ता जा सकता है।

कबीर साहव ने अपने गुरु का नाम स्वयं कहीं नहीं दिया है, किंदु बहुत दिनों से सर्वसाधारण की धारणा रही है कि स्वामी रामानंद इनके गुरु थे। स्वामी रामानंद अपने समय के एक बहुत बड़े धार्मिक नेता व सुधारक थे, और उनके साथ कुछ दिनों तक भी समकालीन रहने की दशा में ऐसा अनुमान करना कि कबीर साहब उनके संपर्क में कभी न स्वामी रामानंद कभी अवश्य आ गए होगे, और काशो में एक साथ रहने के कारण उनसे उपदेश भी अहण किये होगे, कुछ, असंमव नहीं है, और इसी आधार पर बहुत लोगों ने अपनी धारणा के

अनुसार कुछ कथाओं की भी सुष्टि कर डाली है। फिर भी उक्त प्रकार की धारगा, जहाँ तक पता है, भक्त व्यासजी (विक्रम की सबहवीं शताब्दी के प्रारंभ काल में वर्तमान ) के समय से लोगों के बीच बराबर चली खाती है और इसका समर्थन अनंतदास, नामादास-जैसे भक्तचरित-लेखक तथा श्रनेक कवीरपंथी ग्रंथों द्वारा भी होता आया है। अभी कुछ दिन हए एक ऐसी रचना का पता चला है जिसका समाप्त होना, माघ कृष्ण सप्तमी अगुवार वि० सं० १५१७ को बतलाया जाता है। रचना का नाम 'प्रसंग-पारिजात' है और उसमें अदगा छंद की १०८ अध्यपियों द्वारा किसी चेतनदास नामक साध ने स्वामी रामानंद की चरितावली तथा उपदेशों को लिपिबद किया है। ग्रंथ से उद्धत की गई पंक्तियों की भाषा बड़ी विचित्र जान पहती है और उसे विना संकेतों के समझ लेना असंभव है। उसका परिचय देनेवाले लेखक ने उसके आधार पर यह भी बतलाया है कि अहिंदी साहित्य के प्रसिद्ध कवि भक्तराज कवीर दास जी का स्वामी रामानंद जी का शिष्य होना प्रमाणित हो जाता है और यह भी सिद्ध हो जाता है कि पीपाजी, सेन, रैदास आदि भी अनंतानंद, योगानंद, नरहर्यानंद के साथ जस समय विद्यमान ये" र। परिचय के ख्रांत में दी गई नामों की तालिका में नीरू, नीमा श्रीर तकी नाम भी दील पड़ते हैं जिनकी चर्चा कवीर साइब की जीवनी के संबंध में की जाती है। इसके सिवाय स्वामीजी द्वारा कवीर माइब को अपना शिष्य मानकर तीर्थ-यात्रा के लिए निकली हुई अपनी जमात में सम्मिलित करना भी उक्त ग्रंथ में लिखा है। परंत अभी तक यह ग्रंथ प्रकाशित नहीं हुआ और न इसके संबंध में भली भाँति विचार कर इसकी प्रामाशिकता हो सिद्ध की जा सकी है। जब तक यह पूरा ग्रंथ सबके सामने नहीं ग्रा जाता ग्रीर उसमें दी गई बातों पर निष्पन्न रूप से निर्माय करने का कोई अवसर नहीं मिलता, तब तक इसे प्रामाणिक मान लेना उचित नहीं। इस ग्रंथ के प्रामाणिक सिद्ध हो जाने पर फिर व्यासजी के पट अयवा नामादास और अनंतदास जैसे भक्त-चरित-लेखकों के उल्लेखों में संदेह करने की आवश्यकता नहीं रह जायगी। केवल इतना ही प्रश्न उठ

१. इंकरदशाल ऑनस्तव : 'स्वामी रामानंद और प्रसंग-पारिजात' ( पहिंदुस्तानी', अक्तूवर, १९३२ ) ए० ४०३:२०।

२. शंकरदयास जीवास्तव : 'स्वामी रामानंद और प्रसंग-पारिवात' ( 'हिंदुस्तानी', अक्तूबर, १९३२ ) पृ० ४०=:९।

सकता है कि कबीर साहब स्वामी रामानंदजी द्वारा किस प्रकार प्रभावित हुए और वह प्रभाव उनपर कितना रहा।

मी॰ गुलाम 'सरवर' ने अपनी पुस्तक 'खजीनतुल असिकया" में लिखा है कि "शेख कबीर जोलाहा शेख तकी के उत्तराधिकारी और चेलें थे। वे पहले मनुष्य ये जिन्होंने परमेश्वर और उनकी सत्ता के विषय में हिंदी में लिखा। धार्मिक सहनशीलता के कारण हिंदू और मुसलमान दोनों ने उन्हें श्रपना नेता माना। हिंदुओं ने भगत और

शेख तकी मुसलमानों ने उन्हें पीर कहा। उनकी मृत्यु सन् १५६४ मानिकपुरी में हुई। उनके पीर शेख तकी सन् १५७५ में मरे थे।"
इस उल्लेख से स्वष्ट मतीत होता है कि 'सरवर' साहब

कबीर साहब की श्रीर ही लह्य करके कह रहे हैं, किंतु उनका दिया हुश्रा कबीर साहब का मृत्यु-काल बहुत पीछे 'चला श्राता है श्रीर उनके सारे कथन में ही सदेह होने लगता है। शेख तकी नाम के दो स्फी पीर प्रसिद्ध हैं जिनमें से एक कड़ा-मानिकपुर के श्रीर दूसरे मूँसी के रहनेवाले थे। कड़ा-मानिकपुर वाले शेख तकी स्फियों के 'चिश्तिया सम्प्रदाय' के श्रनुयायी कहे जाते हैं श्रीर किसी-किसी के श्रनुसार' उनके मृत्यु-काल का सन् १५६६ में होना समका जाता है। फिर भी ये कबीर साहब के समकालीन सिद्ध नहीं होते श्रीर न इस कारस उनके साथ इनके किसी संबंध के होने का प्रश्न ही उठ सकता है। परंतु 'बीजक' की ४८वीं अपने से जान पड़ता है कि कबीर साहब जब मानिकपुर गए थे, तब वहाँ इन्होंने शेख तकी की प्रशंसा सुनी थी श्रीर ६३वीं रमैनी की एक पंक्ति में यदि 'बीजक' की प्रमासात्वकता सिद्ध है, तो उक्त मानिकपुर वाले शेख तकी को हमें कबीर साहब के जीवन-काल में ही दूँदना पड़ेगा श्रीर यदि 'बीजक' पीछे की रचना है, तो उक्त बातों का समाधान काल्पनिक घटनाश्रों के श्राधार पर

१. रे० वेस्टकाट : 'कबीर ऐंड कबीर-पंथ', (कानपुर, १९०७) ए० २५:६।

२. वहीं, पृ० ३९ ।

३. मानिकपुर हि कबीर बसेरी । महति सुनी सेख तकि केरी ॥ '(विचारदास-संस्करण) पृ० ६२ ।

४. 'नाना नाच नचायके, नाचै नट के मेख । घट घट अविनासी अहै, सुनहु तकी तुम सेख ॥' वहीं, ५० ७६।

ही किया जा सकता है। मानिकपुर में किसी शेख तकी की कब का होना 'आईन-ए अकबरी' से भी प्रमाणित होता है, परंतु उसमें कोई निश्चित समय नहीं दिया है। इसलिए यदि कोई शेख तकी मानिकपुर में कबीर साहव के समकालीन रहे भी हो, तो भी उन्हें उनका पीर भी मान लेना ठीक नहीं जान पड़ता।

दूसरे अर्थात् भूँ सीवाले शेख तकी को लोग स्फियों के 'सुइवंदिया सम्प्रदाय' का होना बतलाते हैं और उनका समय 'इलाहाबाद गजेटियर' में सन् १३२०: १३८४ ई० ( अर्थात् सं० १३७७: १४४१ ) दिया हुआ है । परंतु रे० वेस्टकाट ने किसी अन्य प्रमाण के आधार पर उक्त शेख तकी का मरना सन् १४२६ ( हि० ७८५, अर्थात् स० शेख तकी का मरना सन् १४२६ ( हि० ७८५, अर्थात् स० शेख तकी १४८६ ) में टहराया है और कहा है कि कवीर साहब भूँसीवाले उनसे मिलने उस समय गये ये जब इनकी अवस्या २० वर्ष की थी। अ कवीर साहब के भूँसी जाने की घटना वहाँ पर वर्तमान कवीर नाले से भी सिद्ध की जाती है, परंतु उक्त दो प्रसिद्ध

पर वर्तमान कवीर नाले से भी थिछ की जाती है, परंतु उक्त दो प्रसिद्ध पुरुषों का गुरु-शिष्य-संबंध संदेह में ही रह जाता है। क्लेंगिवाले उक्त शेख तकी के साथ कवीर साहब के सत्संग का होना बहुत संभव है, किन्तु इन्हें उनका शिष्य भी कह देने के लिए कोई प्रमास नहीं।

कबीर साहब की एक रचना है से यह भी लिख्त होता है कि ये कभी-कभी किसी गोमती तीर-निवासी 'पीताम्बर पीर' के दर्शन के लिए भी जाया करते होंगे और वहाँ की यात्रा इनके लिए इज करने की भाँति पुरुषमय तथा पवित्र रही होगी। ये उक्त पीर की प्रशंसा उसके सुन्दर गान व

१. डा॰ मोडनसिंह : 'कवीर, दिन नायोगाफी' (लाडीर, १९३४) ए० १९।

२. वही, ए० २४६।

३. रे० बेस्टकाट : 'कबीर ऐंड दि कबीर-पंथ' (कानपुर, १९०७) पूर ४०:१।

४. 'इब इमारो गोनती तीर। जहाँ वसिंध पीतान्वर पीर॥ वाहु वाहु किथा खूड गावता है। इरि का नाम मेरे मन भावता है॥ नारद सारद करिंध खासी। पासि वैठी वीवी कवलादासी॥ कंठे माला जिह्ना रामु। सहंस नामु कै के करुउ सलामु। कहत कवीर राम गन गावड। हिंदू तुरक दोज सममावड। — गुरु प्रथ साहिव जी', राग आसा, पद १६।

हरिनाम-स्मरण के लिए करते हैं और कहते हैं कि ''उसकी सेवा में नारद, श्री शारदा और लद्मी तक लगी रहती हैं और मैं स्वयं उसे कंट में माला धारण कर तथा जिहा से गम के सहस्र नाम पीताम्बर पीर लेकर प्रणाम करता हूँ।'' 'पीताम्बर पीर', 'नाम', 'बीबी कवलादासी' का प्रयोग 'हज' एवं 'सलामु' करने की बातें तथा 'बाहु बाहु किश्रा खूबु गावता है' के रूपों में उक्त पीर के प्रति निकलें हुए प्रशंसात्मक उद्गार इस पद में इस प्रकार आए हैं कि उनका 'हरि का नामु' अथवा 'कंट माला' व 'सहंसनामु' से कोई मेल खाता नहीं दीखता और न उसमें प्रदर्शित अलीकिक ऐश्वयं की कोटि तक उस गवैये 'पीर' की कोरी तारीफ ही पहुँच पातो है। कम से कम उक्त 'पीर' के लिए कबीर साहब का गुरु होना भी इस पद से सिद्ध नहीं होता, अपितु जान पड़ता है कि इसमें आया हुआ उस व्यक्ति का वर्षान अधिक से अधिक 'हिंदू तुरक' दोनों के। समकाने के उद्देश्य से ही किया गया है।

वास्तव में जब तक कोई पुष्ट ऐतिहासिक प्रमाण नहीं मिलता, तब तक स्वामी रामानंद, शेल तकी, पीताम्बर पीर वा किसी भी एक व्यक्ति को हमें कबीर साहब का गुढ़ वा पीर नहीं मान लेना चाहिए। कबीर साहब की अपने गुढ़ के प्रति अपार अदा है और वे अपने प्रति किये गए उपकारों के लिए उसकी भूरि-भूरि प्रशंसा करते हैं। इनका कहना है निष्कर्ष कि 'में अपने गुढ़ के लिए प्रतिदिन अनेक बार बिलहारी जाता हूँ जिसने मुक्ते एक च्या में ही मनुष्य से देवतुल्य बना दिया।" "उस सतगुढ़ की महिमा अनंत है जिसने अनंत के दर्शनार्थ मेरे अनंत नेत्र खोलकर अनंत उपकार कर दिये हैं।" "इन उपकारों के बदले में देने के लिए मेरे पास कुछ भी नहीं। मेरी समक्त में नहीं आता कि उसे कीन-सी वस्तु अर्पण कर संतुष्ट करूँ और इसकी अभिलाया मन में बराबर बनी ही आ रही है" अशादि। फिर भी वे उक्त सतगुढ़ का किसी एक

१. 'बलिहारी गुर आपसे, सी हाड़ी के बार। जिनि मानिय ते देवता, करत न लागी बार। (कवीर अंथावली) सा० २।

 <sup>&#</sup>x27;सतग्र की महिमा अनंत, अनंत किया उपगार, लोचन अनंत उदाहिया, अनंत दिखावनहार।'—'कवीर प्रंथावली' सा० ३।

३. 'रामनांम के पटतरे, देवे की कुछ नार्डि । क्या ले गुरु संतोपिए, शीस रही मन माहि ॥ 'कवीर ग्रंथावली' सा० ४ ।

व्यक्ति-विशेष के रूप में नाम न लेकर कभी-कभी उसे केवल ज्ञान", विवेक 2, शब्द, 3 अथवा राम मात्र बतलाते हुए भी समम पड़ते हैं और ऐसे वर्णनों पर ध्यान देने से प्रतीत होने लगता है कि ये अपनी उस पूर्णावस्था की हिन्द से कथन कर रहे हैं जहाँ पहुँचने पर गुरु वा चेले के संबंध का कोई प्रश्न ही नहीं रह जाता श्रीर साधक सिद्ध बनकर 'श्रापै गुरु श्राप ही चेला" की स्थिति में आ जाता है। इनके गुरुव पीर का पता लगाने की आवश्यकता हमें इनकी रचनात्रों में यत्र-तत्र उपलब्ध अपने "गुरु के चरगों में शिर भुकाकर विनयपूर्वक पूछता हूँ कि मुक्ते जीव तथा जगत् की उत्पत्ति व नाश का रहस्य समभाकर कहिए "इ, "जब सतगुरु मिले तब उन्होंने मुक्ते मार्ग दिखलाया श्रीर तभी से जगतिपता मुक्ते अच्छे लगने लगे" तथा "गुरु की कृपा द्वारा मुक्ते सब कुछ स्काने लगा" आदि को देखकर ही जान पड़ती है; फिर भी इन्हें इस सम्बन्ध में अपनी ओर से किसी का नाम लेते हुए न पाकर हमें श्रंत में कहना पड़ता है कि ये किसी एक व्यक्ति से दीवित न होकर संभवतः अनेक भिन्न-भिन्न व्यक्तियों के सत्संग से लाभ उठाये होंगे श्रीर इसी कारण इनकी रचनाश्रों में प्रयुक्त 'गुरु', 'सतगुरु' वा 'गुरुदेव'शब्द प्रसंगानुसार मिन्न-भिन्न व्यक्तियों को निर्दिष्ट करने के लिए आये होंगे । अपने समय में वर्तमान विशिष्ट महापुरुषों के निकट जाकर उनसे सत्संग करते रहने से ही इन्हें ज्ञानीपलिंब हो सकी थी श्रीर इनकी जिज्ञासा दूर हुई

१. 'ग्यांन गरु ले बंका', कवीर ग्रंथावली, पद १५५।

 <sup>&#</sup>x27;कड कवीर मैं सो गुरु पात्रका जाका नाउ विवेकु रे'।
 -- 'गुरु श्रेष साहिव', राग सही, पद ५।

३. 'सबद गर का चेला।'

अ. अतुम्ह सतगर में नीतम बेला, कहै कबोर रांम रंमू अकेला ॥'
 —'कबीर संधावली, पर १२०।

ब्नाद विद रंक इक खेला, आपै गर आपड़ी चेला'।
 चड़ी, रमैखी १० २४३।

६. "गुर चरमा लागि हम विनवता पूछ्त कहु जीउ पाइन्ना। कवन काज जगु उपनै विनसै कहु मोहि समस्माइन्ना'॥ — "गरु ग्रंथ साहिन", राग आसा, पद १।

७, सतिगुर मिलेबा, मार्गु दिलाहबा। जगतपिता मेरे मन भाइबा॥
'गुरु अ'थ साहिब, राग बाला, पद ३।

थी। दनका ते स्पष्ट शब्दों में कहना दे कि ''मैंने कोई विद्या नहीं पढ़ी छीर न किसी मत-विशेष का ही आश्रय लिया। मैं तो हिर का गुण कहता-सुनता ही उन्मत-सा हो गया।

#### (६) धेश-भ्रमण्

तीर्थ-यात्रा वा हज करने की दृष्टि से कबीर साहब को कहीं पर्यटन करने में श्रद्धा नहीं थी3, किंतु इनकी कुछ रचनाश्रों से इनके देश-भ्रमण का पता चलता है श्रीर इस बात के लिए श्रम्य प्रमाण भी मिलते हैं कि इन्होंने श्रमेक स्थानों की यात्रा की थी। यह यात्रा इनके प्रारंभिक जीवन-काल में सत्तंग के उद्देश्य से की गई थी, किंतु बाद को कहीं कहीं मूँसी व ये श्रपने मत के प्रचार के लिए वा किसी श्रम्य कारणों मानिकपुर से भी गये थे। इन्हें ब्राह्मणों, सन्यासियों श्रादि की हुल्लड़वाजियों के कारण श्रपने साधारण निवास-स्थान काशी को छोड़कर श्रंत में मगहर भी जाना पड़ा था, जहाँ इनका देहांत हो गया। इसके पहले इनके मानिकपुर में कुछ काल तक ठहरने का प्रसंग

'बीजक' की ४८वीं रमेशी में आता है और यह भी पता चलता है कि वहीं

 <sup>&#</sup>x27;कबीर बन बन में फिरा, कारिक अपर्की रांम।
 राम सरीखें जन मिले, तिन सारे सब कांम।
 'कबीर अंथावली' साथ की अंग, साखी ५।

२. 'विदिश्रा न परत वादु नहि जानत । हरिगुन कथन सुन वतरानत ॥
'गुरु ग्रंथ साहिव जी' राग विलावल, पद २ ।

३. 'जपतप दीसै थोथरा, तीरथ जत वेसास। स्वै सैंबल सेविया, यो जग चला निरास'॥ ''कवीर-ग्रंथावली', ए० ३७। 'सेप स्वरी वाहिरा, क्या इज कांबै जाइ। जिनकी दिल स्थावति, तिसको कहां सुदाई॥' वही, पू० ४३।

४. 'शृंदावन बुंख्यों, बुंख्यों हो अमुना को तीर । राम मिलन के कारने जन खोजत फिरै कदीर' ॥ 'ना० प्र० पत्रिका' मा०१५, प्र०४८ । 'जाति जुलाहा नाम कदीरा, यन बन फिरी उदासी।'

<sup>— &#</sup>x27;कवीर-ग्रंथावली' पद २७०, पृ० १२१।

५. 'कहते हैं कि कशिर गुरु की तलाझ में मुसलमान और हिंदू कामिलों के पास गया जो डॅड्ताथा न पाया । व्यक्तिरकार एक शरूस ने पीर रोशनदिल रामानंद बरहमन की तरफ उसकी तवज्जह दिलाई' ।-मुहस्तिन फानी : 'दिवस्ताने मजाहिव', सफहा २०० ।

पर इन्हें शेख तकी की प्रशंसा सुन पड़ी और यह भी ज्ञात हुआ कि जीनपुर थाने के ऊजी नामक स्थान एवं फाँसी में अमुक-अमुक पीरों का निवास है। इनमें से मानिकपर ( जिला फतेहपर ) को कडा-मानिकपर भी कहते हैं. जहाँ के धनियाँ जातिवाले किसी चिश्तिया स्कीशेख तकी की चर्चा रे॰ वेस्टकाट ने की है और इनकी मृत्य का होना कछ संदेह के साथ सन १५४५ अर्थात सं० १६०२ में बतलाया है। यह स्थान ग्रन्य सकियों के लिए भी प्रसिद्ध है और कहा जाता है कि उक्त शेख तकी के ही पुत्र शेख मकन-द्वारा बसाये गए मकनपर स्थान पर आज तक एक बड़ा मेला लगा करता है। परंतु, 'बीजक' के टीकाकार विचारदास शास्त्री के अनुसार 3क्त मानिकपर वास्तव में प्रसिद्ध मानिकपर जंक्शन है, जो जबलपर लाइन में पहला है और जहाँ के विषय में 'पनिका' जातिवाले लोगों के मान्य मंथ 'मानिकखंड' में कबीर साहब के ठहरने आदि की चर्चा पूरी तरह से की गई है। उक्त ऊभी नामक गाँव भी जीनपर जिले में किसी खरौना नाम के अन्य स्थान के निकट वर्तमान है, जहाँ पर किसी समय बहुत-से मुस्लिम संत रहा करते थे। भाँसी तथा वहाँ के रहनेवाले शेख तकी का उल्लेख पहले ही आ चका है। वहाँ की जनभति एवं 'कवीर-नाले' के श्रस्तित्व से इस श्रनुमान को हुढ श्राधार मिलता है कि कबीर साइब वहाँ पर अवश्य गये होंगे। वहाँ पर शेख तकी के साथ सत्संग करने के समय में ही इन्हें कदाचित् किन्हीं शेख अकदी और शेख सकरीं नामक दो अन्य फकीरों को कुछ उपदेश भी देना पड़ा था।

मगइर के समान स्तनपुर एवं पुरी जगन्नाथ में भी कवीर साइव की समाधि होने के कारण इनके वहाँ किसी समय जाने का अनुमान किया जाता है। उक्त दोनों कंब्रों का उल्लेख अबुल फजल ने अपनी प्रसिद्ध रचना

१. रें जी वेस्टकाटः 'कवीर ऐंड दि कवीर पंथ', पूर ३९।

२. 'बोजक' ( विचारदास की टीका ), १० ६२।

३. 'आईस-ए-अकवरी' ( यनल एच० एस्० वेरेट द्वारा अनूदित ) भा० २, कतकता १८९१।

<sup>&</sup>quot;Some affirm that Kabir Muahid reposes here (Pesoi) and many authentic traditions are related regarding his sayings and doings to this day" (p 129). "Some say that at Ratanpur (Subah of Oudh) is the tomb of Kabir, the assertor of the unity of God." (p. 171).

'आईन-ए-अकबरी' में की है और दोनों जगहें कवीरपंथियों के लिए पवित्र स्थान कही जाती है। रतनपुर की मजार की चर्चा 'खलासातुत्तवारीख' में की गई है और परी के मकबरे का प्रसंग प्रसिद्ध यात्री अन्य यात्राएँ दैवर्नियर के 'दैवेल्स'? में भी आया है। परंतु कवीर-पंथ में प्रचलित कतिपय पौराणिक उल्लेखों के अतिरिक्त अत्य किसी प्रमाण के आधार पर इनकी उक्त स्थानों की यात्रा सिद्ध नहीं होती। इस कारण अनुमान किया जा सकता है कि वहाँ की समाधियों का निर्माण पंथवालों द्वारा इनकी पूजा करने के विचार से ही किया गया होगा। कवीरपंथियों में यह भी प्रसिद्ध है कि मगहर में देहात हो जाने के अनंतर भी कबीर साहब ने मथरा, बंदावन, बांधवगढ़ खादि कुछ स्यानों पर जा-जाकर अपने प्रिय भक्तों को दर्शन व उपदेश दिये ये और इसी प्रकार इनके विदेशों में भी जाने के उल्लेख उनके ग्रंथों में मिलते हैं। कबीर पंथ का भारत के कई प्रांतों में प्रचार है और अपने-अपने स्थानों व अपने-अपने यहाँ की प्रचलित जनअतियों के आधार पर पंथ के अनुयायियों ने मिन्न-मिन्न प्रकार की कथाओं की रचना कर डाली है जिनसे ऐतिहासिक सत्य को खोज निकालना सहज काम नहीं है। ऐसे ही प्रमाणों के आधार पर कवीर साइब के मका, बगदाद, समरकंद, बुखारा जैसे दर-दर के विदेशों तक की यात्रा का उल्लेख 'कबीर मन्शूर' में आया है। नर्मदा-तटवर्त्ती भरींच से १३ मील की दरी पर शकतीयें के निकट किसी द्वीप में एक बहत बहा वट-वृत्त है जिसे 'कबीर वट' कहते हैं। उस पेड के लिए प्रसिद्ध है कि अपनी गुजरात की यात्रा के समय उसे स्पर्श कर कवीर साहब ने सुला से हरा कर दिया था3। इसी प्रकार एक ऐतिहासिक रचना में आये हुए प्रसंग से विदित होता

कबीर साइव ने वास्तव में कीन-कीन-सी यात्राएँ कब-कब की थीं तथा किन-किन यात्राओं में इन्हें कितना-कितना समय लगा था, इसका पता

है कि ये पंढरपुर नामक प्रसिद्ध तीर्थ की छोर भी आकृष्ट हुए ये और

कदाचित् कभी वहाँ की यात्रा भी इन्होंने की थी ।

१. ५० ४३ ( दिल्ली संस्करण )।

२. भा० २, पृ० २२९।

चितिमोइन सेन : "मिडीवल मिस्टिसिन्म आफ इंडिया" (लंदन, १९३०)
 पृ०९८: १९।

४. किनकेड व मार्सनिस: 'प हिस्ट्री आफ दि मराठा पीपुल' भा० २, पृ० १०७।

असंदिग्ध रूप से नहीं चलता। इनकी पहली यात्राएँ संभवतः किसी सच्चे महात्मा वा सद्गुह की खोज में की गई थीं और इसलिए अनुमान होता है कि उनमें सत्संग आदि होते रहने के कारण अधिक समय सारांश लगता होगा। कहीं कहीं इन्हें आवश्यकतानुसार कुछ दिनों तक ठहर जाना पड़ता होगा और कभी कभी कदाचित एक से अधिक बार भी एक ही स्थान पर जाना पड़ा होगा। इन यात्राओं में इनका साथ देनेवाले किसी मित्र वा सहयोगी का भी कहीं पता नहीं चलता। इनकी रचनाओं में कई बार "वनि-वनि फिरो उदासी", "फाटें दीदें में फिरों, नजिर न आवें कोई" आदि जैसे वाक्यों के आने से जान पड़ता है कि इनकी जिज्ञासा अत्यंत तीन्न रही होगी और इन्हें अपने लच्य की प्राप्ति के लिए अनेक बार अनेक जगहों की खाक छाननी पड़ी होगी।

### (७) परिवार

कवीर साइव के परिवार का कोई स्पष्ट विवरण नहीं मिलता। कुछ लोग इन्हें एक पक्के विरागी के रूप में रहनेवाला भी समसते हैं। फिर भी इस बात के लिए इनकी रचनाओं में ही संकेत मिलते हैं कि इनका जीवन एक गृहस्य का जीवन या और ये दूसरों को भी गृह न छोड़ने का ही उपदेश देते रहे। कबीर साइव ने एक स्थल पर यह ख़बश्य कहा है विवाहित कि "कबीर त्यागा ग्यान, किर कनक कामिनी दोइ", किंतु इसी से उक्त दोनों का उनके पास पहले रहना भी लचित होता है और इससे इतना ही ख़नुमान किया जा सकता है कि झपनी बुद्धावस्था तक कदाचित् ये इन दोनों से पृथक् हो गए होंगे। जो हो, इनके विवाहित होने में संदेह करने की कोई ख़ावश्यकता नहीं। इनके साथ प्राय: सदा रहनेवाली किसी 'लोई' नाम की स्त्री के विषय में प्रसिद्ध है कि वह इनकी विवाहिता पत्नी थी और कोई कोई इनके दो वा तीन विवाह तक मी होने का ख़नुमान करते हैं। इनके एक पद से सूचित होता है कि इनकी

१. 'सनीर-ग्रंथावली' प्० १८१।

२. नहीं, ५० ५२।

 <sup>&#</sup>x27;पहिली वुरूपि कुजाति कुलखनी साहुरै पेईछी बुरी। अबकी सरूपि सुजाति सुलखनी सहजे उद्दि धरी॥

दो विवाहिता क्षियों में से पहली, कदाचित् कुजाति व कुलखनी होने के कारण इन्हें पसंद न थी, किंतु दूसरी सुजाति व सुलखनी रही और उसी के द्वारा इन्हें संतान भी प्राप्त हुई। अपनी पहली स्त्री के नष्ट हो जाने से ये प्रसक्त होते हुए भी दीख पड़ते हैं और दूसरी की दीधांयु के लिए शुभाशा प्रकट करते हैं। इस पद की अति म पंक्ति से पहली के किसी अन्य व्यक्ति को प्रहण कर लोने तक की बात ध्वनित होती है। परन्तु इस पूरी रचना का आध्यात्मिक अर्थ भी लगाया जा सकता है और उस दशा में इनकी इन पहली तथा दूसरी स्त्रियों को कमशा: भाया? तथा भिक्ति कहना पड़ेगा, और उसी के अनुसार उसका तात्मर्थ नितात भिन्न हो जायगा।

एक अन्य पद भे जान पड़ता है कि कबीर साहब अपनी माता के साथ बातचीत करते समय उसके द्वारा अपनी पत्नी व पुत्र का भी कुछ परिचय दिला रहे हैं। इनकी माता को दुःख है कि उसके घर बहुचा आते रहनेवाले साधुओं ने उसकी पुत्र-वधू का नाम 'घनीआ' से बदलकर 'राम जनीआ' रख दिया है और उसके पुत्र कबीर को भी राम की भक्ति

स्त्री में लगा दिया है। कबीर साइव इसके समाधान में बतलाते हैं कि उक्त साधुत्रों ने वास्तव में इनकी जाति वा धर्म को पूर्ण रूप से परिवर्तित कर डाला है श्रीर वैसी दशा में इनकी माता को बुरा मानने की कोई बात नहीं है।

एक तीसरे पद से इसी प्रकार प्रकट होता है कि कबीर साहब की स्त्री लोई इनकी अपने व्यवसाय के प्रति प्रदर्शित उपेन्ना से घवड़ा उठी है। वह तनने-बुनने के व्यवहार में आनेवाली वस्तुओं की श्रव्यवस्थित स्थिति, उसके

भली सरी मुद्दै मेरी पहिली वरी।

जुनु जुनु जीवन मेरी अवकी भरी॥
वहु नवीर जब लहुरी आई, वड़ी का सुहान टरिओ।

लहुरी संगि भई अब मेरे, जेठी अन्द धरिओ॥

-- 'नह ग्रंथ साहिब जी' राग आसा, पद ३२।

भेरी बहुरीया का धनीया नाउ। ले राखियो रामवनीया नाउ॥
 इन्ह मुंडीयन मेरा घर धुंथरावा। विटवहि राम रमक्या लावा।।
 कहतु क्वीर मुनहु मेरी माई। इन मुंडीयन मेरी जाति गैवाई॥

कारण व्यवसाय के बंद हो जाने तथा आय के न होने के दुर्धारणाम आदि के संबंध में अपना दु:ल प्रकट करती हुई आगंतुक साधुओं को कोसती है और कवीर साहब इसपर कहते हैं ''आरी नासमक्त व निर्दर्धी लोई, हर्न्हीं साधुओं की सहायता से और प्रजन करने से तो प्रक्त कबीर को मगवान की शरण मिली है'''। इस प्रकार संभव है कि कबीर साहब के दो विवाह हुए हो अथवा एक ही विवाहिता खो के लिए उक्त दोनों 'धनिया' तथा 'लोई' नाम प्रयुक्त हुए हों। उक्त पहले पद का केवल आध्यात्मिक अर्थ लगाने पर दूसरा अनुमान ही अधिक युक्तिसंगत जान पड़ता है। परन्तु, इनकी खो चाहे एक ही रही हो, उसके साथ इनकी पटती कदाचित् नहीं थी और इसी कारण कभी-कभी दंपित के बीच नोक-क्रोंक भी होती रहती थी।

उक्त वीसरे पद की ही पंक्ति "लरकी लरिकन खेवो नाहि" से यह भी विदित होता है कि कवीर साहब के परिवार में इनकी संतानें भी सम्मिलित थीं जिनके खाने-पीने की चिंता इनकी माता को स्वभावतः सताया करती थीं। इन्हीं बच्चों के पालन-पोषण का ध्यान करके स्वयं कवीर साहब की माता भी भीतर ही भीतर रोया करती है और उसे कमाल व सान्त्वना देते हुए कबीर साहब कहते हैं कि "इमरा इनका कमाली दाता एक रघुराई।" परन्तु इन बच्चों में कितने पुत्र व पुत्रियाँ थीं, इसका निर्माय करना सहज नहीं है। कबीर साहब के एक जीवन-चरित-लेखक का कहना है कि उन्हें कमाल व निहाल नामक दो लड़के तथा कमाली व निहाली नामक दो पुत्रियाँ थीं, जिनमें से अर्थत में केवल कमाल ही बच रहे थें । इन कमाल के विषय में भी मिन्न-

१. 'तुटे तागे निखुटी पानि । दुश्रार कविर मिलकाविह कान ॥ कूच विचार कूए काल । इहा मुंडीश्रा सिर चिलवी काल ॥ इहु मुंडीश्रा से गलो द्रव खोई । श्रावत जात नाक सर होई । द्वरी नारी की छोड़ी वाता । रामनाम वाका मनु राता ॥ लरकी लरिकन खैवो नाहिं । मुंडिश्रा श्रनुदिन धाये जाहिं ॥

सुनि अंथली लोई बेपीर। इन्हि मुंडीअन मिन सरन कवीर ॥ — 'गुरु यं साहित', राग गीह, पद ६।

२. बढी, रागं गूजरी, पद २।

इ. डा० मोहन सिंह: क्बीर, हिज वायोमाफी' (लाहीर, १९३४) पृ० ३२ में ब्रुता

नीम प्रकार की अनेक कथाएँ प्रसिद्ध हैं और कबीर साहब की एक रचना से यह भी पता चलता है कि वे इन्हें सपूत नहीं समझते थे, बल्कि उनकी धारणा थी कि इरिस्मरण से कहीं अधिक संपत्ति की और ध्यान देकर इन्होंने उनके कुल को ही नष्ट कर दिया"। इनकी बहन कमाली के लिए प्रसिद्ध है कि कवीर साइव ने किसी वैरागी से उसका विवाह कर दिया था, परन्तु इससे अधिक पता नहीं चलता। निहाल व निहाली के विषय में तो केवल नामोल्लेख ही पाया जाता है, अधिक कुछ भी नहीं। हाँ, कवीर-पंथी प्रत्थों में कहीं भी कमाल, कमाली आदि को कबीर साहब की अप्रैरस सन्तान स्वीकार नहीं किया गया है। कमाल को कभी-कभी पोष्य-पत्र और कभी केवल शिष्य मात्र भी कहा जाता है तथा कमाली के लिए प्रसिद्ध है कि वह कदाचित किसी शेख तकी की पुत्री थी, जिसे कबीर साहब ने मरने के ब्राठ दिन पीछे पुनर्जीवन प्रदान कर कब्र से बाहर किया था<sup>2</sup>। कमाली तभी से इनकी पोष्य-पुत्री हो गई थी। परन्तु इस प्रकार की कथाएँ कबीर साहब को अविवाहित सिद्ध करने वा इनके चमत्कारों से उदाहरण प्रस्तुत करने के लिए भी रची गई हो सकती हैं। इसमें संदेह करने का कोई कारण नहीं जान पड़ता कि कबीर साहब की कुछ औरस संतानें थीं श्रीर इनके साथ वे रहती भी रहीं।

#### ( = ) व्यवसाय

कवीर साइव का परिवार बड़ा नहीं या श्रीर वह सामाजिक हिन्द से भी साधारण कोटि का ही या, किंतु फिर भी उसकी श्रार्थिक स्थिति श्रव्छी न यी। कवीर साइव का पैतृक व्यवसाय कपड़ा बुनने का था जिसका परिचय इन्होंने "हम घरि सूतु तनहि नित ताना" कहके स्वष्ट शब्दों में दिया है 3। इसका एक श्रीर भी स्विवरण परिचय हमें उस पद में

वयनजीवी मिलता है जिसमें इनकी स्त्री लोई द्वारा इनके तनने-बुनने के श्रीजारों के श्रस्त-व्यस्त होकर श्रनुपयोगी सिद्ध

हो जाने पर व्यवसाय का बंद हो जाना बतलाया गया है। लोई का कहना है कि "पानी के कम हो जाने के कारण करवे के तागे टूट जाया करते हैं,

 <sup>&#</sup>x27;बूडा बंसु कवीरका, उपित्रको पृतु कमालु। इरिका सुमिरनु छाड़ि कै, मिर लै आया मालु॥' 'गुरु यथ साहिवजी', सलोक ११५।

२. एफ० इ० के०: 'कबीर ऐंड हिज फालोबर्स' पू० १६।

३. 'गुरु अ'य साहिवजी', राग आसा, पद २६।

क्च के फूल जाने के कारण उसपर फफ्ँदी चढ़ गई है, हत्या जो काफी पैसे खर्च कर खरीदा गया था श्रीर जो खूव काम देता था, श्रव पुराना पड़ गया है श्रीर तुरी व नरी की श्रव श्रावश्यकता ही नहीं रह गई है", जिससे स्पष्ट है कि कवीर साहच के पास घर पर प्राय: सभी तनने-बुनने के श्रावश्यक सामान रहे होंगे; किंतु श्रपने व्यवसाय के प्रति इनके उपेचा-प्रदर्शन के कारण सारे के सारे बेकाम हो रहे ये श्रीर जीविका बंद-सी होती जा रही थी। इनके किसी दूसरे व्यवसाय का पता हमें इनकी किसी रचना से नहीं चलता श्रीर न यही विदित होता है कि इनकी उक्त उदासीनता किसी श्रव्य व्यवसाय के प्रति श्राकष्य थी। जान पड़ता है कि श्रवने पिता के जीवित रहने तक तो इनका काम-धाम एक ठेकाने से चलता रहा, किंतु उनकी मृत्यु के श्रवन्तर जब कुटुम्ब का सारा भार इनके ऊपर पड़ा, तब इन्होंने श्रपनी परिवर्तित मनोवृत्ति के कारण उसे मली भाँति संभाला नहीं, बल्कि उसके प्रति कमशः शिथलता ही दिखलाते गये, श्रीर श्रंत में यह नौवत श्राई कि इनके बाल-बच्चे भूखों मरने तक की स्थिति को पहुँच गए।

अपने उत्तरदायित्व का अनुभव कर जिस समय कवीर साहब को व्यवसाय के प्रति अधिक ध्यान देने की आवश्यकता थी, उसी समय इन्होंने तनना-बुनना सभी कुछ को छोड़कर अपने शरीर पर 'रामनाम' लिख लिया । अब इन्हें यह सब सुकता ही न था और ये हरिरस में सराबोर हो रहे थे ।

इन्हें समभ पड़ता था कि मेरा व्यवसाय वास्तव में उस आर्थिक 'कोरी' का व्यवसाय है जिसने सारे जगत् में अपना परिस्थिति ताना-बाना तान रक्खा है और अपने घर में ही उसका परिचय पा लेने के कारण मैंने अब अपना असली

घर पहचान लिया है । श्रीर मेरा काम अब "बुनि बुनि श्रापु श्राप पहिरावउ' के रूप में श्राध्यात्मिक श्रात्मानुभूति मात्र रह गया है। श्रव ऐसा कहने में इन्हें तनिक भी हिचक न होती थी कि "मैंने श्रपने हाथ में मुराड़ा लेकर

१. 'गुरु इंध साहिब' राग गीड़, पद ६।

२. 'गुरु अ'थ साहिब जी,' राग गूजरी, पद २ ।

३. बही, सम बिलाबल, पद ४।

४. वहीं, राग आसा, पद ३६ ।

५. वर्ता, राग भैरउ, पद ७।

अपना घर जला डाला है श्रीर मैं उसका भी घर जला दूँगा जो मेरे साय आगे बढ़ने पर तैयार होगा" । अब इन्हें कदाचित् अपने उस कथन की श्रीर भी ध्यान न था कि "अपनी माता के गर्भ से उत्पन्न होने के समय से ही मैंने कभी सुख का अनुभव नहीं किया। यदि मैं डाल-डाल चलता हूँ, तो दःख मुक्ते पात-पात खदेड़े फिरता है"। परंतु इनके कंटंबवालों को यह बात कैसे सहा हो सकती थीं। जैसे पहले कहा जा चुका है, इनकी संतान की दुर्दशा के कारण इनकी माना एवं स्त्री को यही चिंता थी ख्रीर इसका मूल कारण इन्हीं को मानकर इन्हें वे बुरा-भला भी कह डालती थीं। इतना ही नहीं, जब कभी इनके द्वार पर कोई साध-संत आ जाता, तब वे अपनी वर्तमान दशा का कुछ ग्रंश तक उनको भी कारण मानकर उनसे जल-भून जातीं ग्रीर उनके प्रति अनेक निदास्चक शब्दों के प्रयोग करने लगती । इनकी स्त्री का कहना है कि "लड़के लड़कियों को तो खाना नहीं मिल पाता, किंतु ये मंडिया वा वैरागी संन्यासी आदि नित्य प्रति शिर पर सवार वने रहते हैं। एक-दो घर में रहते हैं, दूसरे मार्ग में आते-जाते दीख पड़ते हैं। हमें तो सोने के लिए चटाई मिलती है और इनके लिए खाट वा चारपाई दी जाती है। ये शिर घुटाकर व कमर में शेथी बाँधकर आया करते हैं और रोटी खाया करते हैं, किंतु इमलोगों को चना चवाकर ही रह जाना पड़ता है । ये मंडिया मेरे पति के साथ नाता जोड़कर उसे भी मुंडिया बनाये हए हैं और इन सबने हमें हुवा देने की ठान ली है"3 |

परंतु कवीर साइब द्वारा अपने पैतृक व्यवसाय के प्रति प्रदर्शित उक्त उदासीनता का वास्तविक परिणाम यह नहीं रहा कि इन्होंने अपनी आर्थिक कठिनाइयों की ओर से अपनी हिन्द एकदम फेर ली और एक निठल्ले की भाँति हाथ पर हाथ घरे बैठ गए। ये अपना व्यवसाय किसी न किसी रूप में कदाचित् अंत तक चलाते रहे और इस प्रकार जो कुछ अपना आदर्श भी मिला करता था उससे संतोषपूर्वक अपना जीवन यापन करते रहे। ये अपनी आध्यात्मिक साधनाओं तथा चिंतनों में कहीं अधिक समय दिया करते थे और इसी कारण ये सब बातें इनके लिए गीण भर हो गई थीं। इन्होंने अपने वा अपने कुटंब के लिए

१. 'काबीर मं धावली', सासी १३, ५० ६७।

२. वही, साखी ११, ५० ६२।

३. 'गुरु ब्र'थ साहिब जी', राग गीड़, पद ६।

कभी किसी के सामने हाथ फैलाया हो, इसका कोई प्रमाण नहीं मिलता । इनका तो यहाँ तक कहना है कि "यदि भगवान् टेक रख ले, तो अपने बाप से भी कुछ माँगना भला नहीं समकता चाहिए। माँगना वस्तुतः मरने के समान है" । एक साधारण छोटे-से परिवार के लिए आवश्यक सामग्री के विषय में भी कवीर साइव का अपना निजी आदर्श था। इनका कहना है कि 'हे भगवन, भूखे आपकी भक्ति नहीं हो सकती और मुक्ते किसी का देना-लेना नहीं है। यदि तुम मुक्ते स्वयं कुछ नहीं देते, तो मैं तुमसे माँगकर लेना चाइता हूँ । मैं दो सेर चून वा आटा माँगता हूँ और साथ ही पाव भर बी तथा नमक भी चाहता हूँ; आधा सेर मुक्ते दाल भी चाहिए जिससे एक आदमी का दोनों समय के लिए भोजन का प्रबंध हो जाय। फिर सोने के लिए एक चारपाई माँगता हूँ जिसपर एक तकिया तथा रुई से भरा कोई गहा भी हो और स्रोदने के लिए मुक्ते एक खींघा (कदाचित् कोई सिली हुई ख्रोड़नी ) भी चाहिए । मैंने किचिन्मात्र भी किसी से माँगने की खब तक चेष्टा नहीं की है।" इन पंक्तियों द्वारा स्पष्ट है कि इनकी माँग किसी एक व्यक्ति की अत्यंत आवश्यक वस्तुओं तक ही सीमित है और उसका लच्य भी कोई संसारी पुरुष न होकर स्वयं भगवान है।

## (१) वेश-भूपा व रहन-सहन

कबीर साहब को सादा जीवन पसंद था; ये ब्राइंबरों से दूर भागते थे। ये कहा करते थे कि "हमारा काम केवल नाम का जप करना और ब्राझ का भी 'जप' करना है जो पानी की सहायता से उत्तम बन जाता है।" ये ब्राझ के परित्याग को पासंड सममते ये और केवल दूध ब्रादि के ही ब्राधार पर शरीर की रच्चा करने को भी बुरा बतलाते थे। ऐसे सादगी फलाहारियों को इन्होंने "ना सोहागिनि ना ब्रोहि रंड" कहकर उनकी हँसी तक उड़ाई है 3। ये पहनावे में भी

किसी विशेष आडंबर के पचपाती न ये। इनका कहना था कि सोलहो शृंगार करके भी अपने प्रियतम को रिकाया नहीं जा सकता। वह तो सच्चा हृदय चाहता है। उसके लिए मिन्न-भिन्न प्रकार के मेघी का धारण करना

२. 'काबीर-मं धावली' ( ना० प्र० समा, सन् १९२६ ) पृ० ५९।

२. 'गुरु मंथ साहिव जी', राग सोरिट, पद ११।

३. 'गरु ग्र'थ साहिव जी', राग गीव, पद ११।

व्यर्थं का प्रयास है । इसीलिए ये थोड़े में इस प्रकार भी कहा करते ये कि "अपने स्वामी के साथ सब्चे द्धदय से व्यवहार करते हुए औरों से भी सूधा बना रहना ही सबका लच्य होना चाहिए।"

परन्तु इनकी अपनी वेश-भूषा एवं रहन-सहन के विषय में कुछ निश्चित रूप से पता नहीं चलता । उपलब्ध चित्रों के सहारे इनके कद व पहनावे के संबंध में कुछ अनुमान किया जा सकता था, किंतु इन चित्रों की भी-प्रामाशिकता अभी तक सिद्ध नहीं। यदि इन सबकी तुलना कर कोई परिगाम निकालने की चेष्टा की जाती है, तो जान पहता है कि इनमें से कई एक किसी उद्देश्य-विशेष से चित्रकार साम्प्रदायिक की एक निश्चित धारणा के अनुसार कभी पीछे से बनाये गए होंगे और इनमें इसी कारण कबोर साहब की बास्तविक प्रतिकृति की खोज करना ठीक न होगा। ऐसे चित्र विशेषकर वे हैं-जिनकी आजकल कबीर-पंथ के अनुाययी बहुधा पूजा किया करते हैं। इन चित्रों में भी श्रापस में पूर्व समानता नहीं दीख पड़ती। उदाहरण के लिए, कवीरचौरा (काशी) के चित्र में, जिसकी प्रामाणिकता के विषय में कबीर-पंधी लोग अधिक विश्वास कर सकते हैं, कबीर साइब एक मक्तले कद के मन्ध्य जान पड़ते हैं, इनकी मुखाकृति बहुत लंबी नहीं है और इनके पायजामे आदि की बनावट से स्चित होता है कि ये कदाचित पछाँह के रहनेवालें हैं। किंतु प्रायः इसी प्रकार के एक अन्य चित्र से, जिसमें कवीर साहव अपकेले ही दिखलाये गए हैं श्रीर जो रामरहस्यदास के प्रसिद्ध ग्रंथ 'पंचग्रंथी' के बड़ोदावाले सटीक संस्करण में दिया गया है, प्रतीत होता है कि इनका शरीर लंबा था, इनका चेहरा भी काफी लंबा था और इनके पहनावे में धोती ब्रादि को देखने से समझ पड़ता है कि ये किसी पूर्वी प्रान्त के निवासी रहे होंगे। इसी प्रकार ऐसे ही एक दूसरे चित्र को देखकर जो एक मद्रास में छपी पुस्तक 3 में दिया गया है इनके कद व आकृति की लंबाई का अनुमान उक्त दूसरे चित्र के समान किया जा सकता है। किंतु, इसमें प्रदर्शित कबीर साहब के कानों में नाथपंथी कंडल तथा सामने रक्सी हुई पोथी को देख इसकी प्रामाणिकता में संदेह भी होने लगता है।

१. 'ब्रुवीर-ग्रंथावली', साखी २३, ५० ४७।

२. वही, साखी ११, ५० ४६।

३. शामानंद इ रामधीर्थं (बी० प० नटेसन पेंड को०, मद्रास)

ऐसे चित्रों में कबीर साहब को तुलसी की मालाएँ पहनायी गई हैं और इनके ललाट पर लंबा तिलक दिया गया है, जिनका इनके श्रनुसार कदाचित् कोई महत्त्व न था। इनके शिर के चतुर्दिक प्रदर्शित प्रकाश-मंडल तथा ऊपर के छत्र से स्चित होता है कि चित्रकार ने इन्हें महानता की एक विशेष भावना के साथ चित्रित किया है और कवीरचौरावाले आलोचना चित्र में दिखलाये गए सुरत गोपाल व धर्मदास जैसे शिष्य एवं चँवरधारी कमाल के कारण यह भी बोध होता है कि इन चित्रों के बनानेवालों का मुख्य उद्देश्य इन्हें कोई निश्चित साम्प्रदायिक स्वरूप देना ही रहा होगा और इनमें कल्यना का श्रंश बहुत श्रधिक है।

कबीर साइय के कुछ ऐसे चित्र भी मिलते हैं जिनमें ये एक करघे पर बैठे काम करते हुए दिखलाये गए हैं। इनमें से एक वह है जिसका मूल 'बृटिश म्युजियम' में सुरक्तित है। यह चित्र मुगल-शैली का है और इसका निर्माग-काल ईसा की श्रठारहवीं शताब्दी बतलाया जाता है। इस चित्र में कबीर साइब के शरीर पर कोई कपड़ा नहीं है, केवल व्यावसायिक कमर में भोती श्रीर शिर पर एक मोटे कपड़े की टोपी है। चित्र सामने करवा फैला हुआ है और दोनों ओर एक-एक शिष्य वा भक्त बैठे हुए हैं। पीछे एक वृत्त है जिसके नीचे एक छोटी सी मदी बनी हुई है। शिर, दादी एवं मेंछ के बाल छोटे-छोटे पके और बरावर दील पहते हैं और चित्र में इनकी आयु का अनुमान साठ वयों का किया जा सकता है। परंतु इस चित्र में भी इनके गले व दाहिने हाय की कलाई में तुलसी की मालाएँ हैं। इस चित्र से मिलता-जलता एक चित्र कलकत्ते के म्युजियम में भी वर्तमान है जिसमें कवीर साइब के पीछे कोई मदी नहीं दीख पहती श्रीर शिष्य वा भक्त भी एक ही दिखलाया गया है। इस चित्र में सर्वेत्र एक प्रकार की सादगी व स्वामाविकता-सी लचित होती है और जान पहता है कि संभवत: इसी को पहले देखकर उक्त प्रथम चित्र के रचयिता ने उसे बनाते समय कुछ श्राधिक सुव्यवस्थित व सुसजित कर दिशा होगा । इस चित्र में को ई वैसी दाड़ी नहीं दिखलायी गई है, परंत मालाएँ ठीक उसी प्रकार पहनायी गई है। इस चित्र में कबीर साहब की अवस्था ५० वर्षों से अधिक की नहीं है। दोनों चित्रों से ये ममोले कद के दी जान पड़ते हैं और इनके मुख की मुद्रा भी प्रायः एक ही प्रकार की है।

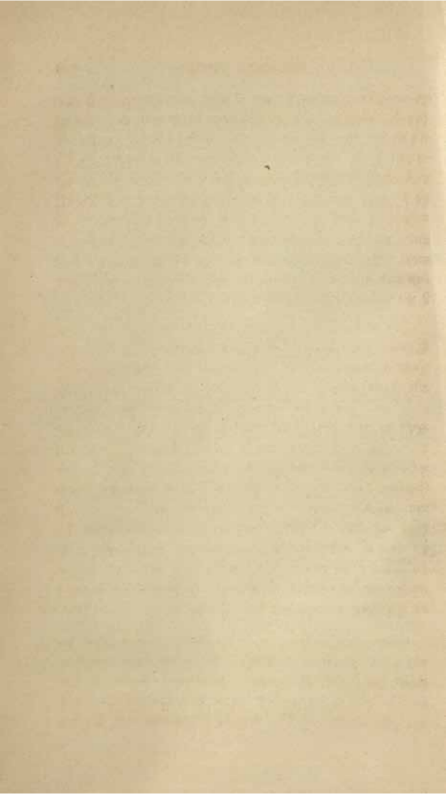
करवे पर बैठे हुए कबीर साइब का एक तीसरा चित्र भी मिलता है जो







विभिन्न वेश में कवीर के चित्र



गुरु अर्जुन देव के लाहीरवाले गुरुद्वारे में फरेकों के रूप में वर्तमान है। इस चित्र में कवीर साहब छोटे कद के दिखलाये गए हैं और इनका शिर मी लंबे की जगह बहुत कुछ चौड़ा और चपटा सा है। शरीर पर कुछ साधारण पहनावा है और शिर पर एक समले के ढंग की टोपी वा पगड़ी दी हुई है। इसमें इनकी बार्यी ओर तीन शिष्य वा भक्त हैं और दाहिनी ओर स्त्री वैठी हुई है। मढ़ी, वृद्ध व करवे की भी अनुकृतियाँ ठीक व स्वाभाविक नहीं समक्त पड़ती। दाढ़ी व मूँछें कुछ बड़ी बड़ी हैं और अवस्था पाय: ५० की होगी। इस चित्र में भी कवीर साहब के गले में माला पड़ी हुई है और एक इनकी दाहिनी कलाई में भी कदाचित् वैधी हुई है। स्पष्ट है कि उक्त तीनों चित्र इनके ग्रहस्थ रूप के परिचायक है। परंत्र तीनों में कुछ न कुछ भिन्नता है और इनमें तथा उक्त प्रथम बर्ग के चित्रों में कोई समानता नहीं।

उक्त प्रथम एवं द्वितीय वर्ग के चित्रों के श्रतिरिक्त भी कुछ चित्र मिलते हैं, जिनपर विचार कर लेना श्रावश्यक है। इनमें से एक वह है जो स्वामी युगलानंद कवीरपंथी द्वारा 'काशी-नागरी-प्रचारिगी सभा' को मिला है श्रीर जिसकी प्रतिकृति सभा-भवन में रक्खी हुई है। इस चित्र में कबीर साहब का कद ममले से कुछ श्रधिक समम पहता है, स्पूर्णी का चित्र मुखाकृति लंबी-सी है श्रीर दादी तथा मूँछें भी लम्बी-लम्बी

हैं। इन्होंने शिर पर एक लंबी ऊँची टोपी पहनी है और शरीर पर एक चोगा वा टीला-टाला कोई पहनाथा डाल रक्खा है, जिसे भिन्न-भिन्न रंग के छोटे-छोटे कपड़े सिलकर तैयार किया गया है। श्रवस्था प्राय: ७० की जान पड़ती है। इसमें तिलक वा तुलसी-माला को कहीं स्थान नहीं मिला है। वेश-मूपा श्रधिकतर स्फियों से मिलती-जुलती है। इस चित्र का कोई ऐतिहासिक परिचय श्रमी तक उपलब्ध नहीं हुआ है, इस कारण इसकी प्रामाणिकता के विषय में श्रंतिम निर्णय नहीं दिया जा सकता। फिर भी कवीरपंथी लोगों के यहाँ से उपलब्ध होने के कारण इसे कुछ महत्त्व दिया जा सकता है।

कवीर साहय का एक दूसरा चित्र वह समक्ता जाता है जिसकी मूल प्रति पूना की 'चित्रशाला' में सुरक्तित है श्रीर जो 'भारत-इतिहास-संशोधक-मंडल', पूना से प्राप्त कर 'संत कवीर' नामक पुस्तक के प्रारम्भ में दिया गया है। इसके लिए कहा गया है कि यह प्रसिद्ध नाना फड़नवीस (कार्य-काल सं० १८३०: ५६) के चित्र-संग्रह से प्राप्त किया गया है। नाना पड़नवींस संतों के प्रति अद्धा रखते ये और सदैव उनके चित्रों की खोज में रहते थे। उसी भावना से प्रेरित होकर उन्होंने उत्तरी भारत से यह चित्र प्राप्त किया था। चित्रकार या चित्र की तिथि अज्ञात है। इस चित्र में कवीर साहव एक विछीने पर मसनद के सहारे बैठे दीख पड़ते हैं। इनका कद संभवतः ममोला है और इनका पहनावा अधवाँही कुर्ता जैसा है। इनके शिर पर एक टोपी है जिसके नीचे तथा पीछे की ओर इनके जुलक जैसे बाल दिखलाये गए हैं। इनकी हादी उतनी बड़ी नहीं है जितनी ऊपर के चित्र में दीख पड़ती है अग्रेर अवस्था लगभग ६०-७० वर्षों की जान पड़ती है। इस चित्र में कबीर साहब के हाथ में एक वाद्य-यंत्र भी दिखलाया गया है, जिसपर हाथ फेरते हुए ये किसी भाव में मगन से ममफ पड़ते हैं। इस चित्र में भी किसी तिलक वा तुलसी-माला के चिह्न नहीं हैं। इसका मुस्लम वातावरण स्पष्ट है।

इस प्रकार यदि उक्त प्रथम वर्ग के चित्रों में कबीर साहव एक हिंदू साधु व महंत के रूप में वर्गमान किसी अलौकिक महापुरुप के समान दीख पड़ते हैं, तो उक्त तीसरे वर्ग के अंतिम दो चित्रों में वे एक पूरे मुस्लिम फकीर व पीर जान पड़ते हैं। दोनों में अवस्था का अनुमान ६० वर्ष वा उससे अधिक का ही किया जा सकता है। उधर निष्कर्ष दूसरे वर्ग के चित्रों में अवस्था कुछ कम भी कही जा सकती है और ये उनमें मुस्लिम जुलाहा वा हिंदू कोरी सममें जा सकते हैं। अतएव उक्त सारे चित्रों में पारस्परिक विभिन्नताओं के रहते हुए भी यदि उनके आधार पर मोटे तौर पर यह अनुमान कर लिया जाय कि ये लगमग ६० वर्ष की अवस्था में रहकार्य छोड़कर उपदेश वा प्रचार में लग गए होंगे, तो भी इनकी अंतिम वेश-भूषा के विषय में हमारी धारणा निश्चित नहीं हो पाती। हाँ, यदि उक्त प्रथम वर्ग के चित्रों में कल्यित माचनाओं का अंश अधिक हो, तो तीसरे वर्ग के किसी एक को आधार मानकर कोई सामंजस्य विठलाया जा सकता है।

# (१०) रचनाएँ

कबीर साहब ने ज्ञानार्जन अधिकतर सत्संग द्वारा किया था और इन्हें कुछ पढ़ने लिखने की आवश्यकता नहीं पड़ी थी। फिर भी इनकी 'बावन

३. टा॰ रामजुमार बर्माः 'संत कवीर' रलाहाबाद, १९४३, 'पु० ७।

श्राखरों जैसी रचनाश्चों को देखने से प्रतीत होता है कि इन्हें नागरी-श्राचरों की वर्णमाला श्रावश्य विदित थी। इन्होंने कदाचित् कोई पोधियाँ नहीं पढ़ी श्रीर न इनके पोधो-जैसी किसी रचना के लिखने का

रचना-संग्रह ही हमें कोई प्रमाण उपलब्ध है। जो कुछ इनकी रचनाएँ इस समय हमें देखने को मिलती हैं, वे सभी फुटकर पदों, साखियों, रमैनियों वा श्रन्य प्रकार की कविताओं के संग्रह मात्र हैं। उनमें से अधिक रचनाएँ ऐसी हैं जो गायी भी जा सकती हैं श्रयवा कुछ ऐसी भी हैं जो छोटी-छोटी किंतु महत्त्वपूर्ण होने के कारण लोगों के कंटस्थ रहने योग्य हैं। शतएव इनकी रचनात्रों के रूपों में बराबर कुछ न कुछ परिवर्तन होता आया है और कभी-कभी भिन्न-भिन्न व्यक्तियों द्वारा उनके अनुकरण में अन्य वैसी ही रचनाओं के निर्मित होते आने के कारण उनके रचना-संग्रहों के अन्तर्गत ऐसी कविताओं का भी समावेश हो गया है जो सरलतापूर्वक पहचानकर श्रलग नहीं की जा सकती और जो इसी कारण कवीर साहब के नाम से ही प्रसिद्ध हैं। इनके जीवन-काल में अथवा इनके मरने के अनंतर आज तक कितने ऐसे संग्रह बन चके होंगे. इसका कोर्ड पता नहीं है और न अभी तक यही विदित है कि इनमें से सर्वप्रथम कीन बना था, किसके द्वारा प्रस्तुत किया गया था तथा उसका भी मौलिक व प्रामाणिक रूप अभी तक उपलब्ध है वा नहीं। प्रसिद्ध है कि कबीर साहब के शिष्य धर्मदास ने सर्वप्रथम सं० १५२१ में इनकी रचनाओं का एक संग्रह कदाचित 'बीजक' के रूप में तैयार किया था। किंत 'बीजक' काजो अधिक से अधिक प्रामाणिक पाठ समका जाता है, उसको ध्यानपूर्वक देखने से उक्त संग्रह की प्राचीनता में संदेह होने लगता है। इसमें संग्रहीत कुछ रचनाश्ची का क्यीर साहब के परवर्त्ती कवियो-द्वारा निर्मित किया जाना भी स्पष्ट प्रकट होता है और ग्रंथ की भाषा इसे 'गुरु ग्रंथ साहव' जैसे अन्य ऐसे संबहों से पीछे की कृति मानने के लिए हमें बाध्य करती है। इस कारण संभव है कि उक्त अंथ कबीर साइब के देहांत के बहत पीछे संग्रहीत किया गया हो, श्रीर हो सकता है कि उसका संग्रह विक्रम की सत्रहवीं शताब्दी के कभी मध्यकाल में हुआ हो, जब तक उनकी रचनाश्चों के रूप में बहुत हर-फेर हो चुका था और जब कदाचित् बहुत कुछ 'गुरु प्रनथ साहिव' के जादर्श पर ही उसे बनाने की आवश्यकता भी

विक्लों के मान्य ग्रंथ 'गुरु ग्रंथ साहिव' वा 'आदिग्रंथ' में विक्ल गुरुग्रों फा॰—१२

पड़ी थी।

की रचना छो के छितिरिक्त अन्य संतों की किवताएँ भी संग्रहीत है और जिस समय सं० १६६१ में वह गुरु अर्जुन द्वारा संग्रहीत हुआ, तब से उसका पाठ पूज्य ग्रंथ होने के कारण प्रायः शुद्ध ही रहता छाया है। किर भी उसमें संग्रहीत कवीर साहब की रचना छों की सावधानी के साथ अंथ साहिब परी ज्ञा करने पर पता चलता है कि उक्त समय में भी इनकी कृतियों के नाम से दूसरों की कुछ रचना छों की प्रसिद्ध होने लगी थी और वे बिना किसी संकोच के वैसे संग्रहों में स्थान पाने लगी थीं। जो हो, 'गुरु ग्रंथ साहिब' के छांतर्गत कवीर साहब की रचना छों के रूप में लगभग सवा दो सी पद एवं ढाई सी 'सलोक' वा साखियाँ संग्रहीत हैं जिनकी भाषा बहुत कुछ प्राचीन व प्रामाणिक जान पड़ती है और जिनमें से एक बहुत बड़े अंश को हम इनकी वास्तविक रचना निस्संदेह मान सकते हैं।

इसी प्रकार कवीर साहब की रचनाश्रों का एक दूसरा संग्रह वह है जो किसी प्राचीन इस्तलिखित प्रति के आधार पर काशी-नागरी-प्रचारिशी सभा द्वारा प्रकाशित किया गया है श्रीर जिसकी लगभग ५० साखियाँ और ५ पद उक्त 'गुरु ग्रंथ साहिय' के समान हैं। शेष लगभग साढ़े सात सी साखियाँ तथा चार सी पद ऐसे हैं जो उनमें श्रायी हुई ऐसी रचनाओं से बहुत कुछ भिन्न हैं। इसके सिवाय इस दसरे संग्रह में जो 'रमैणी' नामक रचना संग्रहीत है वह भी उक्त पहले संग्रह में नहीं है। यह दूसरा संग्रह दो पुरानी इस्तलिपियों के आधार पर तैयार किया गया है जिसमें से एक संव १८८१ तथा दूसरी १५६१ की कही जाती है। उसमें सं० १५६१ वाली प्रति के प्रथम व खंतिम पृष्ठों की प्रतिलिपियाँ भी दी गई है और उनसे इस प्रति की प्रामाणिकता के जाँचने में सहायता मिलती है। इसके स्रांतिम पष्ठ की प्रतिलिपि में जो 'सम्पूर्ण संवत् १५६१' आदि लिखा है, वह दूसरी लेखनी श्रीर दूसरे समय का लिखा जान पढ़ता है, जिस कारण यह उस श्रंश तक बढाया गया समक पड़ता है और जो ऐसा संदेह करने के लिए हमें उत्साहित करता है कि संभव है उक्त प्रति सं० १५६१ की ही प्रतिलिपि न हो। फिर भी 'ग्रंथावली' में प्रकाशित रचनाओं की भाषा और उनके बेसुधरे रूप आदि से अनुमान किया जा सकता है कि वे भी बहुत कुछ प्राचीन व प्रामाशिक है।

इसी प्रकार 'काशी-नागरी-प्रचारिगी सभा' को इघर एक ऐसा ही श्रन्य इस्तलेख भी मिला है जो प्राचीन व प्रामाणिक रचनाश्रों का संग्रह जान पहता है और जो पदों की समानता के आधार पर उक्त 'प्रथावली' की रचनाओं को प्रमाशित करता है। इस संग्रह की प्रति एक गुटके के अंतर्गत व्याना में मिली है और इसमें दिये गए संवत् के कारण व्याना प्रति इसका लिपि-काल सं० १८५५ जान पहता है। इसमें संग्रहीत कवीर साहब के पदों की टीका भी दी गई है जो कहीं-कहीं एक से अधिक ढंग की है और जिसकी भाषा पुरानी है। पद श्रधिक नहीं है, किंतु उनमें से कुछ ऐसे हैं जो उक्त 'प्रयावली' में नहीं पाये जाते । वास्तव में इस 'व्याना प्रति' का आधार कोई और ही प्रति रही होगी जिसमें से इसमें आये हुए पद संग्रहीत कर लिये गए होंगे और जिसका पता उक्त गटके से भी नहीं चलता । कई दृष्टियों से यह प्रति भी बहुत महत्त्वपुर्श है और इसका प्रयोग उक्त 'ग्रंथावली' का संशोधित संस्करण निकालते समय भली भाँति किया जा सकता है। इस व्याना प्रति के ही समान अभी श्रीर भी संग्रह खोज में मिल सकते हैं, इस कारण उक्त संग्रहों की रचनाश्रों के विषय में श्रंतिम निर्णय देना कठिन है।

'गुरु ग्रंथ साहिय' व 'कबीर-ग्रंथावली' जैसे संग्रह वे हैं जिनमें श्रायी हुई रचनाओं के प्राचीन व प्रामाणिक कहने में हमें श्रिषक विचार करने की श्रावश्यकता नहीं पड़ती श्रीर यही बात हम हन के रजनवजी की 'सर्वगी' तथा 'पंचवाजी' नामक 'साम्प्रदायिक संग्रहों में संग्रहीत पदों व साखियों के विषय में भी कह सकते हैं। यदि श्रन्य वैसे संग्रहों की श्रान्य संग्रह भी प्रतियाँ श्रागे उपलब्ध हो सकें, तो हम किसी श्रीतम निर्णय पर कदाचित् पहुँच भी सकेंगे। किंतु कवीर साहब की रचनाश्रों के नाम से श्राजकल बहुत से ऐसे संग्रह वा ग्रंथ भी प्रकाशित हो चुके हैं जिन्हें देखते ही उनकी प्रामाणिकता में हमें कुछ न कुछ संदेह होने लगता है श्रीर इस बात का निर्णय करना बहुत कठिन हो जाता है कि उनके कितने श्रंश प्रामाणिक हो सकते हैं। कवीर साहब के नाम से प्रसिद्ध कोई ग्रंथ तो स्पष्ट ही श्रप्रामाणिक है; क्योंकि उनके द्वारा किसी ग्रंथ के रचे जाने का कोई प्रमाण नहीं मिलता। परंतु उनका समय-समय पर पदों, साखियों वा श्रन्य ऐसी रचनाश्रों का मुख से कहना तथा श्रीताश्रों द्वारा उन्हें कंठस्थ कर लेना वा लिख लेना श्रीर किसी समय श्रागे चलकर

उनका संग्रहों के रूप में भी लिपिबद्ध कर लिया जाना अधिक संभव जान पड़ता है। ऐसे संग्रह कई भिन्न-भिन्न व्यक्तियों द्वारा कई भिन्न-भिन्न स्थानों पर हुए होंने तथा संभव है कुछ रचनाएँ संग्रहीत होने से बच भी रही होंगी और इन्हीं बच गई रचनाओं में उनके अधिकतर मीस्तिक ही रह जाने के कारण बहुत कुछ परिवर्तन भी हो गया होगा। अनेक प्राचीन लिपिबद्ध रचनाओं के भी मौस्तिक रूपों में कमशः अंतर पड़ते जाने की संभावना हो सकती है, परंतु जहाँ उनकी मौलिकता का पता उनके उक्त लिपिबद्ध रूप से चल सकता है, वहाँ केवल मौस्तिक रूप में आती हुई और बहुत पीछे लिपिबद्ध होनेवाली रचनाओं के विषय में हम ऐसा नहीं कह सकते।

बहुत पीछे लिपियद की गई वे रचनाएँ कही जा सकती हैं जिनके संग्रह 'वेलवेडियर प्रेस, प्रयाग' आदि से प्रकाशित हुए हैं, जिनके रूप नितांत आधुनिक व नवीन समक पड़ते हैं और जिनकी भाषा में कई मुखी द्वारा उच्चरित होते छाने के कारण बहुत फेर-कार हो गया है। ऐसे संग्रहों की अनेक रचनाएँ प्राय: वे ही हैं जो पुराने लिपिवद समहों में भी आ चुकी है, परंतु जो रूपांतर हो जाने से बहुत भिन्न हो गई हैं। शेष में से एक पर्याप्त संख्या उक्त रचनाओं की भी है जो संभवत: दूसरों की कृतियाँ हैं, किंतु जो भावसाम्य के कारण एक साथ कर ली गई है अथवा जिनकी प्रामाश्विकता के विषय में खोज-पूछ करने के कमेले में न पड़कर संग्रहकर्ता ने यो ही सम्मिलित कर लिया है। 'वेलवेडियर प्रेव' के 'कबीर साहब का साखी-संग्रह' में साखियों की संख्या २१२८ और 'कवीर साहिव की शब्दावलीं (चारों भाग) के शब्दों को संख्या ६१२ है। फिर भी इसके शब्दों के अंतर्गत कुछ वे शब्द नहीं आ पाये हैं जो 'शांति निकेतन' द्वारा प्रकाशित 'कबीर' नामक संग्रह में संयहीत हैं और न उसी प्रकार उक्त 'साली-संग्रह' में ही वे कुल साखियाँ आ सकी हैं जो बम्बई से प्रकाशित 'सस्य कदीर की साखी' में आती हैं। जान पहता है कि समय क्यों-ज्यो व्यतीत होता गया है, त्यो-त्यों कवीर साहव की रचनाओं की संख्या बढाने की चेच्टा भी होती गई है और अब कवीर-पंथ के अनुवायी लोगों में उन्हें सहस्रों व लच्चों तक की संख्या में बतलाने की परम्परा चल निकली है उदाहरण के लिए, प्रसिद्ध है कि कवीर साहब ने "सहस छानवे भ्री छन लाखा। जुग परमान रमैनी भाखा", अर्थात् युगधर्मानुसार छः लाख छियानवे इजार रमैनियों की रचना की थी।

'साली' शब्द संस्कृत के 'साची' का रूपांतर है और इसका मूल अर्थ है वह पुरुष जिसने किसी वस्तु वा घटना को अपनी आँखों देखा है। ऐसे साचात् अनुभव द्वारा ही किसी बात का यथार्थ ज्ञान होना संभव है जिस कारण 'साची' वा 'साखी' शब्द से अभिप्राय उस पुरुष से ही होगा जो उक्त बात के विषय में कोई विवाद खड़ा होने पर निर्णय

कृतियों का करते समय प्रमाणस्वरूप समका जा सके। कबीर साइव क्रिय की दोहे, सोरठे ब्रादि के रूपों में पायी जानेवाली छोटी-छोटी रचनाछों के साखी का तात्पर्य भी इस कारण यही हो

सकता है कि उनका प्रयोग इस अपने दैनिक जीवन में कभी-कभी नैतिक. श्राध्यात्मिक वा व्यावहारिक उलक्तनों के सामने श्राने पर उन्हें सलकाते समय सांकेतिक प्रमाणों के रूप में किया करते हैं। इन साखियों के लिए 'बीजक' में "साखी आँखी ज्ञान की" भी कहा गया है और इनके द्वारा ही संसार के कगरे का छुटना संभव समका गया है। कबीर साइव की साखियी को सिक्लों के 'गुढ अंथ साहिय' के अंतर्गत 'सलोक' के नाम से संग्रहीत किया गया है। कबीर साहब के पदों को भी 'शब्द', 'बानी', 'वचन' वा 'उपदेश' कहा जाता है श्रीर तदन्सार मिल-भिल संग्रहकर्ताश्री ने इनके संग्रहों के भिन्न-भिन्न नाम दे दिये हैं। ये पद बास्तव में भननों के रूप में गाने योग्य रचनाएँ हैं जिनमें इनके भिन्न-भिन्न उपदेशों के सारांश बतलाये गए रहते हैं श्रीर इन्हीं में श्रिषकतर इनकी उल्टबाँसियाँ भी पायी जाती हैं जिनके गृदायं की पूर्ण रूप से समक्त लेना सर्वसाधारण का काम नहीं है। कबीर साहब की 'रमैनियो' का प्रचार अधिकतर कबीर पंथ के अनुयायियों तक ही सीमित है और इनकी रचना दोहे व चौपाइयों में होने के कारण्ये विशेषकर नित्य पाठ की वस्तु मानी जाती हैं। 'गुरु ग्रंथ साहिय' के ग्रंतगंत ग्रायी हुई कवीर साहिय की रमैनियों के एक संग्रह को 'बायन अखरी' कहा गया है श्रीर प्रायः उसी प्रकार की एक रचना को 'बीजक' में 'हान चींतीसा' नाम दिया गया है। इन रमैनियों की रचना वर्णमाला के श्रवरों को लेकर की गई है। वैसी हो तिथियों को लेकर की गई रचनाओं को 'गुरु ग्रंथ साहिब' में 'पिंतां' ( अर्थात् तिथि ) तथा दिनों के अनुसार बनी हुई को 'बार' कहा गया है। उक्त सभी प्रकार की रचनान्त्रों की परम्परा बहुत पहले संभवतः सिद्धों व नाथों के समय से ही चली हा रही थी और कवीर साहब ने भी उनका आवश्यकतानुसार अनुसरण किया था तथा समय-समय पर उनमें से भी अनेक रचनाएँ प्रस्तुत की गई थीं जो आजकल उनके नाम से प्रविद्ध हैं।

# ३ कवीर साहब का मत

### (१) ये क्या थे ?

कबीर साइव को एक भक्त के रूप में समक्तने की परम्परा प्रारंभिक काल से ही चली आ रही है। इनके समसामयिक वा निकट समकालीन संतों ने सदा इन्हें एक भक्त के रूप में ही देखा, भक्तचरितों के रचयिताओं ने इन्हें भक्तों की श्रेणी में ही रखा और इनके नाम से प्रचलित कबीर-पंथ के

श्चनुयायियों ने भी इन्हें हंधों के उदारार्थ श्चवतीर्थ होनेवाले सत्य कवीर का रूप देकर श्रधिकतर उसी श्चोर मतावलंबी स्वीचने का प्रयत्न किया। इनकी वैष्णुवों के प्रति प्रदर्शित श्रद्धा तथा इनके द्वारा भगवान् के लिए प्रयुक्त 'राम',

'इरी', 'नारायस', 'मुकंद' जैसे शब्दों के वाहुल्य से भी इसी घारसा की पुष्टि होती दीखती है श्रीर विशेषकर इस प्रतिदि के कारण कि इन्हें स्वामी रामानंद ने दीवित किया था तथा थे उनके प्रमुख १२ शिष्यों में से एक थे, उक्त प्रकार के कथन मैं किसी प्रकार के संदेह करने की कोई गंनायश नहीं रह जाती। फिर भी इनकी रचनाओं में बहुधा तीर्थ, बत, भेष, मृर्तिपूजा जैसी वाह्य बातों के प्रति इनकी अनास्था लिख्त होती है और श्रवतारवाद एवं शास्त्रविद्दित नियमों के प्रति इनका विरोधभाव भी दीख पडता है। इसके सिवाय उनमें इनका निर्मेण बद्ध के महत्त्व का प्रतिपादन भी स्पष्ट शब्दों में किया हुआ मिलता है जिस कारण इन्हें सगुणोपासक न मानकर निर्मेणोपासक ठहराने की प्रवृत्ति अधिक लोगों की समक्त पड़ती है श्रीर कुछ लोग तो इनकी गर्मना भी इसी कारण महाराष्ट्रीय 'वारकरी सम्पदाय' के संत ज्ञानदेव, नामदेव आदि की श्रेणी में करना चाइते हैं। इसी प्रकार कुछ अन्य लोगों की यह भी घारणा है कि ये भक्त न होकर वास्तव में एक शुद्ध विचारक वा दार्शनिक ये और इनके अनेक सिद्धांतों में शांकर-अद्भेतवाद की गंध पाकर वे अनुमान करते हैं कि ये एक पूरे 'वेदांती' में तथा इनकी बहुत सी रचनात्रों के वेदांतपरक अर्थ करते हुए भी दीख पहते हैं। इसी प्रकार इनकी कुछ उपलब्ध बानियों में योग-साधना की वार्ते पाकर इन्हें एक पूर्ण योगी वा कम से कम नाथपंथी सिद्ध करने की छोर भी लोग प्रवृत्त होते हैं। इसके विपरीत कुछ लोगों का इनके विषय में केवल इतना ही कहना भी मिलता है कि ये एक रुच्चे सुधारक-मात्र थे जिन्होंने अपने समय की प्रचलित अनेक धार्मिक व सामाजिक बुराइयों की खरी ब्रालोचना की ब्रौर उन्हें दूर करने की चेच्छा में ये ब्रापने जीवन भर निरत रहे।

इन उक्त मतवालों के अनुसार कवीर साहब की विचारधारा का मूल स्रोत हिंदू-धर्म वा हिंदू-संस्कृति के ही भीतर हूँ इने का प्रयत्न करना चाहिए, परन्तु इसके विरुद्ध कुछ लोग बहुत दिनों से यह भी समझते आ रहे हैं कि इन्हें हिंदू-धर्मानुयायियों में गिनना सत्य से कहीं दूर चले जाने के समान होगा। उनके अनुसार इनके जीवन का आरंभ ही इस्लाम

मुस्लिम- धर्म के बातावरण में हुआ था और इनके सारे संस्कार भतावलंबी उसी मत के द्वारा प्रभावित थे तथा इस कारण इनके विचारों में भी उन्हीं बातों की प्रधानता दील पहती है जो

उसके सिद्धांतों से अधिक मिलती-जुनती हैं। उदाहरण के लिए इनका ईश्वर के लिए 'कतां' शब्द का अधिक प्रयोग करना, एक 'जोति' मात्र से ही सारी सृष्टि की उत्यक्ति बतलाना, 'गोर', 'अंबर', 'चौदह चंदा' आदि जैसी इस्लामी माव-प्रदर्शक बातों के हवाले देना, योग-साधना का मुख्य लद्य मां 'प्रेमिध्यान' को ही मानना आदि अनेक बातों से यही प्रतीत होता है कि ये इस्लाम धर्म के ही अधिक निकट अवश्य रहे होंगे और इनके कर्मवाद वा जन्मांतरवाद के भी वास्तिवक रूप यही सिद्ध करते हैं कि इनके मुख्य सिद्धांतों के मूल आधार इस्लामी धर्मप्रंथ ही रहे होंगे। कर्नल मालकन ने इन्हीं कारणों से कवीर साहब को सूक्ती सम्प्रदाय का होना बतलाया है और गुलाम सरवर ने इन्हें स्पष्ट शब्दों में शेख तकी का शिष्य तक मान लिया है। आजकल कुछ लोग इन्हें 'जिंद' का रूप देकर उक्त प्रमाणों के आधार पर इन्हें सूक्ती मानने के लिए तैयार जान पड़ते हैं। इसके सिवाय मगहर जैसे स्थानों में पाये जानेवाले कुछ क्योर-पंथी इनके मुस्लिम पीर होने में आज भी आस्था रखते हैं और इनकी कब्र पर कहीं-कहीं आज तक भी कातदा पढ़ा जाता है।

इस प्रकार भिन्न भिन्न परम्पराद्यों तथा इनकी रचनात्रों के उपलब्ध संग्रहों में यत्र-तत्र पाये जानेवाले विविध पद्यों के आधार पर एक ही व्यक्ति को दो निर्वात भिन्न धर्मों व संस्कृतियों का अनुयायी मानकर उसी सारआहीं के अनुसार उसके सिद्धांतों के निरूपण की भी परिपाटी पृथक्-पृथक् देखी जा रही है। अतएव बहुत-से विद्वानों का इनके विषय में यह भी अनुमान है कि ये एक मतविशेष के अनुयायी न होकर मिन्न-भिन्न मतो से अच्छी-अच्छी वार्ते लेकर उनके आधार पर एक नया सम्प्रदाय खड़ा करनेवाले व्यक्ति थे। इन्होंने हिंदू धर्म से श्रद्वेत सिद्धांत, वैष्णुव सम्प्रदाय की भक्तिमयी उपासना, कर्मवाद, जन्मांतरवाद आदि बातें ग्रहण की, बौद्ध धर्म से शून्यवाद, श्रहिंसा, मध्यम मार्ग ग्रादि श्रपनाये तथा इस्लाम धर्म से एकेश्वरवाद, आतुमाव श्रीर स्फी सम्प्रदाय से प्रेम-भावना को लेकर सबके सम्मिश्रण से एक नया पंथ चला देने की चेष्टा की। इन्होंने जिन-जिन धर्मों में जो-जो बुराइयाँ देखीं उनकी आलोचना की और उन्हें दूर करने के लिए लोगों को उपदेश दिये श्रीर उनकी महत्त्वपूर्ण वातों को एक में समन्वित कर उनके आधार पर एक ऐसे मत की नींव रक्खी जो सर्वेसाधारण के लिए प्राह्म हो सके । इनके इस नये मत में इसी कारण कोई मौलिकता नहीं दीख पहती और न ऐसी कोई भी बात लिखत होती है जो इनकी धोर से हमारे लिए एक 'देन' कही जा सके। क्या सिद्धांत, क्या साधना, सभी पर प्रचलित मतों व सम्प्रदायों की गहरी छाप लगी हुई है जो इन्हें अधिक से अधिक एक 'सारग्राही' मात्र ही सिद्ध करती है। इन्होंने परानी परम्परागत बातों की छानबीन कर उनमें से उत्तम बातें ग्रहण कर ली हैं श्रीर शेष को अग्राह्म ठहरा दिया है।

परंतु यदि ध्यानपूर्वक देखा जाय श्रीर कबीर साइव की उपलब्ध रचनाश्री
पर भी एक बार फिर निध्यन्न भाव से विचार किया जाय, तो उक्त तीनों
प्रकार की घारणाएँ केवल श्राशिक रूप में ही सत्य जान पड़ेंगी श्रीर उनसे
वास्तविकता कहीं दूर जाती हुई तीख पड़ेगी। कबीर साइव की रचनाश्रों के श्रंतर्गत
विविध प्रकार के सिदांतों के उदाहरण श्रवश्य विखरे
पुनविंचार पड़े हैं श्रीर उनमें वाह्यतः दीख पड़नेवाली विभिन्तताश्रों
के कारण इनके वास्तविक मत के विधय में सहसा निर्माय
कर लेना सरल नहीं है। इनके कथनों व उपदेशों में प्राप्त प्रचलित
मतों वा मान्यताश्रों के भिन्न भिन्न उदाहरणों के श्राधार पर इन्हें भिन्न भिन्न
वर्गों में रखने की प्रवृत्ति श्रवश्य होने लगती हैं। श्रीर इम उनके द्वारा सत्य
के प्रति निश्चित किये गए वास्तविक दृष्टिकोण के पता लगाने का कार्य
एकदम मूल-से जाते हैं। परिशामस्वरूप उस व्यक्ति को जिसने सदा श्रपने
को वर्तमान मतमतांतरों से श्रलग रखने की ही चेध्टा की थो, हम एक निश्चित

जैसी 'श्री सद्भागवद्गीता' पर भिन्न-भिन्न प्रकार की टीकाएँ देखकर उसे सम्प्रदाय-विशेष का ग्रंथ मान लेने की प्रवृत्ति कभी थे जाती है।

साम्प्रदायिक सीमा के भीतर अवस्त कर देने को उचत हो जाते हैं। प्रत्यच्न है कि कवीर साहब अपने समय में प्रचलित मतमतांतरों को सत्य से दूर गया हुआ मानते थे और अपने अनुयायियों को अम का परित्याग कर फिर से उसे ही अपनाने का उपदेश दिया करते थे। इन्होंने स्पष्ट शब्दों में अपने को 'ना हिंदू ना मुसलमान' बतलाया था और कहा था कि हिंदू व इस्लाम धर्मों के माननेवाले मूल की और ध्यान न देकर वाह्य बतों के जंजाल में ही फैंसे हुए दीख पड़ते हैं, जिस कारबा उनमें परस्पर होप, विरोध और शत्रुता के भाव लिक्त होते हैं। यदि बाह्य प्रपंचों व विडंबनाओं को अमर्जानत मात्र मान सबके आधारभूत मीलिक सत्य तक कोई पहुँच सके, तो सारा मगड़ा शीझ दूर हो जाय। उसका अनुभव एक बार भी हो जाने पर सारे मतमेद निरे काल्पनिक जान पड़ने लगते हैं, मन स्वयं त्थिर व शांत हो जाता है और किसी सम्प्रदाय की परिवि के भीतर जाकर उसे संकीर्ण मार्गों पर दौड़ लगाते रहने की आवश्यकता नहीं रह जाती।

### (२) वास्तविक प्रश्न

कबीर साइय के सामने वास्तव में एक बहुत बड़ी समस्या थी जिसका निराकरण करना इनके लिए अत्यंत आवश्यक था। धर्म के चेत्र में न केवल हिंदू व मुसलमान दो वर्गी में बँटकर आपस में लड़-भिड़ रहे थे, बल्कि यती, जोगी, संन्यासी, साकत, जैन एवं शेख व काजी भी सर्वत्र अपनी-

यती, जीगी, संन्यासी, साकत, जैन एवं शेख व काजी भी सवंत्र अपनीअपनी हाँक रहे थे। सभी अपने-अपने को सत्य मार्ग का
कलुपित पिक मानकर एक दूसरे के प्रति घृणा व द्वेष के भाव
वातावरण रखते थे और इस प्रकार वर्गों के भीतर भी उपवर्गों की
सृध्य हो रही थी जो प्रत्येक दूसरे को नितात भिन्न व
विधमीं तक सममने की चेध्टा करता था। इसी प्रकार सामाजिक चेत्र में भी
एक और जहाँ वर्ण-व्यवस्था के कारण हिंदुओं के भीतर बाह्मण, च्रत्रिय,
वैश्य व शूद्र के अतिरिक्त अनेक जातियाँ उत्पन्न हो गई थीं और एक दूसरी
को अपने से अलग मानती थी, वहीं दूसरी और इन्हीं के भीतर ऊँच-नीच
तथा कुलीन-अकुलीन होने का भाव यहाँ तक बढ़ गया था कि मनुष्य दूसरे
को अख्रुत तक मानने लगा था। आश्चर्य तो यह है कि इन स्कृम विभाजनो
व वर्गीकरणों के कारण मगड़े व अशांति के होते रहने पर भी कोई इन्हें
इानिकारक नहीं ठहराता था, बल्कि भिन्न-भिन्न धर्मअंथों के आधार पर इन्हें
आवश्यक व धर्मसंगत यतलाकर पारस्परिक अनैक्य की भावना को और भी

पुष्ट करता रहता था। इन धर्मग्रंथों के बल पर केवल सामाजिक विश्वंखलता ही नहीं बढ़ रही थी, बल्कि इनमें कांयत अगिशत बाह्याचारों व विधानों के कारण लोगों का समय व्यर्थ के मनेलों में ही अधिक लगा रहता था और उन्हें किसी वास्तविक तस्व को खोज व प्राप्ति की कभी चिता ही नहीं होती थी। उनकी बहिमंखी वृत्ति उन्हें ग्रपने विहित कभों की समुचित समीचा करने का कभी अवकाश नहीं देती थी और इस प्रकार प्रत्येक मन्ष्य सदा बाहरी व दिखाक बातों में ही व्यस्त रहने के कारण अपने हृदय की सचाई की कमशः उपेचा करता जा रहा था। उक्त धर्मश्रंथों की बातों में उनके अनुयायी पूरी आस्था रखते थे और उनकी व्याख्या करनेवालों के प्रति अद्भा व अंधभक्ति तक प्रदर्शित करते थे, इसलिए पोथियों के प्रपंचों के साथ-साथ नकली धार्मिक नेताओं की संख्या में वृद्धि होती जा रही थी और वाह्याडंबर व घोखा बढता जा रहा था। लोगों का मन जहाँ भ्रांतियों से भरता जा रहा था वहाँ उनके हृदय कपट के कारण कल्लावत हो रहे थे और इस प्रकार सामाजिक श्राचार-व्यवहारों की दुर्व्यवस्था भीषण रूप घारण कर रही थी। ऐसी स्थिति में किसी सर्वमान्य सुक्ताव का प्रस्तुत करना सरल काम नहीं था।

कथीर साहब उक्त समस्या द्वारा कितने प्रभावित थे और उसे इल करने की चेध्टा में ये कितने व्यप्न व बेचैन रहा करते थे, इस बात का पूरा संकेत हमें इनकी अनेक रचनाओं में दीख पड़नेवाले फुटकर उद्गारों में मिल जाता है। उक्त समस्या इनके सामने कोरे परमार्थ की भावना से ही प्रेरित होकर नहीं आती, बिल्क जान पड़ता है कि उसे इन्होंने कठिन समस्या निजी वा अपने स्वार्थ का प्रश्न भी बना लिया है जिसका निबटारा किये विना इन्हें किसी प्रकार भी कल नहीं पड़ती और ये अपनी आंतरिक वेदना से उद्दिग्न होकर दरन्दर की खाक छानते किरते हैं। ये जहाँ कहीं भी किसी महापुरुष का पता पाते हैं, वहाँ दौड़ पड़ते हैं, उसके साथ सत्यंग करते हैं, उससे उपलब्ध बातों की छानबीन करने के लिए संभवतः एकांत में विचार करते हैं और अपने भीतर किसी अंतिम सत्य की अनुभृति भास कर लेने की चेध्टा भी करते हैं। इन्हें उक्त सामाजिक बा धार्मिक पहेली का सुलक्ताव अपनी व्यक्तिगत आवश्यकता की पूर्ति पर ही निर्भर जान पड़ता है। सभी समस्याएँ मूलतः एक हैं और यदि सब की तह तक पहुँचकर उनके रहस्य को समक्तने का प्रयस्न किया जाय, तो

सवका उत्तर भी एक ही तत्व के ख्रांतर्गत निहित दिखलाई देगा। कवीर साहब ने इसी कारण सर्वप्रथम उसी सत्य के जान लेने ख्रीर उससे भली भाँति परिचित होकर उसे ख्रपना लेने का प्रयत्न किया ख्रीर तब कहीं जाकर इन्हें शांति मिल सकी।

## (३) सत्यान्वेषण्

कबीर साहब के उक्त सत्यान्वेषण की पद्धति निगमनविधि-परक (Deductive) न होकर पूर्णतः व्याप्तिविधि-परक (Inductive) है। ये किसी भी सिद्धांत को निर्भान्त रूप से सर्वमान्य मानकर नहीं चलते श्रीर न उसके आधार स्वरूप किसी धर्मग्रंथ वा आप्त वाक्य की ही प्रामाणिकता स्वीकार करते हैं। इनकी धारणा है कि प्रचलित वेद

सत्यान्वेषस् कुरानादि मान्य ग्रथ, जिनका आश्रय लेकर सर्वसाधारस् पद्धति अपने-अपने मतो का अनुसरस् करते हैं, बहुत-सी भ्रमात्मक बातों से भी भरे पड़े हैं और उनकी ब्याख्या

करनेवालों ने उनके वाग्जाल को श्रीर विस्तृत बना दिया है। चारों वेदों के जानकार सममें जानेवाले पंडित उन्हों में उलमकर मरते रहते हैं '; वे उनकी व्याख्या तो करते हैं, किंतु मीतरी बातों से वे स्वयं श्रनिमंत्र रह जाते हैं। वे दूसरों पर उनके रहस्य प्रकट करने के लिए उपदेश देते फिरते हैं, किंतु स्वयं उनसे श्रमित्र नहीं रहते। उक्त वेदों की व्याख्या में जिन स्मृतियों की रचना हुई है, वे भी इसी कारण हमारे भ्रम-करी वंधन के लिए साँकल व रस्सी लिए फिरती हैं। इनकी जंजीर टूटती नहीं श्रीर न काटने से कटने योग्य ही दीख पड़ती है, यह सारे संसार को सर्पिणी बनकर खाया करती है। इसी प्रकार 'यट दर्शन' श्रीर 'छानबे पाषंडों' के आधार पर तर्क वितर्क करनेवाले भी सदा व्याकुल व बेचैन रहा करते हैं। उन्हें सच्चा जान नहीं हो पाता श्रीर न उनके संशय का निराकरण ही होता है। ' श्रीर काजी तो श्रपनी किताब 'कुरान' के पढ़ने में पूरा समय देने पर भी किसी गति से परिचित नहीं हो पाता।" सच्ची बात तो यह है कि उक्त

१. 'कबीर-अधादली', साखी १०, ५० ३६।

२. वहीं, पद ४२, पूर्व १०२।

३. ' आदिम'थ,' राग गउड़ी, पद ३०।

४. क्वार-गंबावली, पद ३४, ५० ९९।

५. वही, पद ५९, पूर् १०७।

पंडित व काजी जितना ध्यान ग्रपने धर्मग्रंथों के शब्दों की श्रोर देते हैं, उतना उनके श्रथों की श्रोर नहीं देते। उन्हें पढ़कर वे न तो स्वयं विचार करने का कष्ट उठाते हैं श्रीर न उनके मर्म को समभाने की चेष्टा हो किया करते हैं। श्रतएव धर्मग्रंथों के वारजाल का श्राश्रय न लेकर यदि सत्य की जानकारी के लिए स्वतंत्र रूप से श्रपने निजी श्रनुभव के वल पर ही विचार किया जाय, तो उनसे श्रधिक सफल होना संभव है; क्योंकि वैसी दशा में जिज्ञासु जो कुछ भी सोच सकेगा, श्रपनी पूरी शक्ति लगाकर समभा-बूभ कर सोचेगा, जहाँ तक सोच विचार करता जायगा वहाँ तक उसका श्रनुभव गहरा एवं विस्तृत होता जायगा श्रीर सच्चा होने के कारण वही उसके जीवन का श्रंग भी बन सकेगा। इसके विपरीत धर्मग्रंथों के वाक्यों का श्रंधानुसरण श्रनुभवाश्रित न होने के कारण सदा बाहरी प्रभाव तक ही डाल सकता है।

वास्तव में कबीर साइव की विचार-पढ़ित की मित्ति स्वानुभृति पर ही खड़ी है और इसी कारण ये जहाँ कहीं भी अवसर पाते हैं, वहाँ निजी अनुभव के महत्त्व का गान करते नहीं अघाते और न कभी परावलंबन द्वारा प्राप्त तथाकथित ज्ञान की निदा करने से ही चूकते हैं। इनका अपने विषय में भी यही कहना है कि मैंने पराअय ग्रहण करने की उसका स्वरूप अभिलाषा से कहीं भी दौड़-धूप नहीं लगाई, ''मेरे स्वय विचार करते-करते अपने मन ही मन सत्य का प्रकाश हो उटा और मुक्ते उसकी उपलब्धि हो गई।''' इसी प्रकार ''मेरे धीरे-धीरे चिंतन करते-करते ही उस निर्मल जल की प्राप्ति हो गई, जिसका वर्णन अपने शब्दों में करने की चेध्टा कर रहा हूँ।' उस 'रामजलु' का वर्णन इन्होंने अपने एक पद में बड़े सुंदर ढंग से किया है और उसे अपनी जिज्ञासा की पिपासा तृष्त करनेवाला अखय आनंद का मोडार 'सुखसागर' भी बतलाया है। उ यही सबका मूल आधार है, यही सब कुछ है और यही वह

 <sup>&#</sup>x27;करत विचार मनहीं मन उपजी, ना कहीं गया न आया '।
 - 'कहीर ग्र'धावली', पद २३, पु० ९६।

२. 'चेतत चेतत निकासश्रो नीर । सो जल निरमल कथत कडीर' ॥ —'आदिश्र', राग गडड़ी, पद २४ ।

३. 'अब मोहि जलत रामञत्त पाइआ। राम उदिक तनु जलत तुमाइआ',॥ आदि वही, पद १।

सत्य स्वरूप, नित्य व एकरस तत्व है जिसे इन्होंने भिन्न-भिन्न स्थलों पर विविध नामों द्वारा व्यक्त करने की चेष्टा की है। यहाँ जिस प्रकार इनके उसे 'जल' वा 'रामजल' कहने मात्र से इसका सहज स्वरूप भौतिक जलतत्व नहीं समका जा सकता, उसी प्रकार उसे ही अन्यत्र इनके 'राम' शब्द द्वारा अभिहित करने से प्रसिद्ध अवतार दाशरथी रामचन्द्र का बोध नहीं हो सकता और न इम उसे कही अन्य स्थल पर इनके 'ब्रह्म' कह देने मात्र से ही निर्मण परमात्मतत्व मान सकते हैं। यह इनके अपने निजी अनुभव की वस्तु है जिसे ये स्वभावतः दूसरों को पूर्ण रूप से समक्ता नहीं पाते श्रीर इन्हें विवश होकर इसे रहस्यमय एवं ऋकथनीय तक कह देना पड़ता है। यह इनकी अपनी 'भीतर की चीत' है जो पहले इन्हीं के हृदय में एक तीव जिज्ञासा के रूप में इन्हें बेचैन किये हुए थी और वही फिर जैसे परिवर्तित-सी होकर इन्हें पूर्ण शांति प्रदान कर रही है। अब इनकी अपनी ज्वालामयी वेदना ही शोतल जल की भाँति अनुभूत हो रही है और इनका "मन मान गया" है। आग तुम गई है, पर ये अपने उक्त अनुभव-विशेष का चित्रण उसी रूप में 'बाहर' करने में श्रसमधे हैं। " इनके श्रनसार इस अनुभव की कथा किसी के मा दारा कही नहीं जा सकती। जिसके भीतर यह 'सहजभाव' से उत्पन्न होता है, वह उसमें रमण् करता हुआ उसी में लीन हो जाता है।2

# (४) परमतत्व का स्वरूप

इस प्रकार कदीर साह्य के अनुसार धर्मतत्व का वास्तविक रूप सामूहिक वा साम्प्रदायिक न होकर व्यक्तिगत ही हो, सकता है और इसी कारण प्रत्येक व्यक्ति के लिए सत्य के स्वरूप का ज्ञान भी धर्मतत्व व केवल उतना ही हो सकता है जितना उसके निजी अनुभव निजी अनुभव में आ सके। वेद, कतेव वा अन्य मान्य प्रंथ उनके रचिवताओं के अपने अनुभव-विशेष पर ही अवलंबित

१. तन भीतरि मन मानियां, बाहरि कहा न बाई। क्वाला ते फिर जल भया, नुकी बलंती लाई॥' —कवीर अधावती, सा० ३१, ५० १५।

२. 'कई कवीर यह अक्य है, कहतां कही न जाहै। सहज भाद जिल् कपजे, ते राम रहे समाई॥ -वही, पद १४, २० ९३।

हैं और वे भी उसी हद तक प्रमाण माने जा सकते हैं। यदि किसी अन्य व्यक्ति के भी विचारपूर्ण अनुभव में ठीक वैसी ही बार्ते आ सकें, तो कोई हानि नहीं: किंत कोरे श्रंधविश्वास के बल पर उन्हें वैशा मान बैठना श्रपने साथ भी छल व घोला करने के समान है। कबीर साहब पूर्ण सत्य को पूर्ण रूप में जान लेने का स्वयं कहीं भी दावा नहीं करते और न दक्षरी द्वारा ऐसा किया जाना ये पसंद ही करते हैं। इनके मतानुसार "वह जैसा वस्ततः हो सकता है, वैसा किसी को भी जात नहीं । सब अपनी-अपनी पहुँच के आधार पर ही कछ कहा करते हैं।" "वह जैसा है वैसा उसे ही बिदित है, वही केवल है ही, अन्य कुछ है ही नहीं।"" "जैवा कहा जाता है, वैसा ही उसका पूर्ण रूप में होना संभव नहीं, वह जैसा दे वैसा ही है।"3 परंत आपने वास्तविक रूप में "वह चाहे जैसा भी हो, रहा करे, हमें उसकी श्चावश्यकता नहीं, हमें तो केवल अपनी पहुँच भर उसे जानकर ही ग्रानंद में मरन होना है।" "वह जिस किसी भी व्यक्ति के अनुभव में जिस प्रकार अपने को व्यक्त कर उसे अनुपाणित करता है, उसी प्रकार वह उसका बर्गन किया करता है" श्रीर "जो जैसा उसे जानता है उसी के अनुसार उसे लाभ भी होता है।" सारांश यह कि यद्यपि सत्य के वास्तविक स्वरूप के विषय में किए गए वर्णन अंततः अपूर्ण ही कहे जा सकते हैं, किंतु उनके ब्राधारमत निजी श्रनुभव का धार्मिक हिंदि से बहुत बंडा महत्त्व है।

कवीर साइव ने अपने विषय में स्पष्ट कहा है कि "सद्गुर ने मुक्ते ज्ञास की ओर विचारपूर्वक संकेत कर दिया और मैंने उसे अपने अनुभव

१. 'बस तूं तस तोहि बोई न जांन, । लोग कई सब आनहि आंन'।।

<sup>-</sup>कवीर ग्रंथावली' पद ४७, पू० १०३।

२. 'बोई तैसा बोडी जानें, ओडी आहि आहि नहीं आंनें'।।

<sup>—</sup> वही, रमेणी ६, ५० २४१।

३. 'जस कथिये तस होत नहीं, जस है तैसा सोह'।

<sup>—</sup>बद्दी, रमैगी ३, ५० २३०।

श्वरि जैसा है तैसा रही, तूं इसिंप हरिषि गुरा गाय'।
 —वहीं, सासी २, ५० १७।

 <sup>&#</sup>x27;जडुनां प्रगटि वजावहु जैसा, जस अनमै जिथवा तिनि तैसा'।
 अही रमेशो ३, ५० २३०।

किह हरि जैसा जांखिणं, तिनकं तैसा लाभ'।
 —वही, साखी २१, ५० ६।

के अनुसार ग्रह्ण कर लिया " तथा "अपने अनुमान के अनुसार ही स्मरण करते हुए मैंने राम को कुछ हद तक जान लिया" । वह 'अनभ्त', 'अयाम' व 'अकलप' तो है ही, जहाँ तक अपने

वह भी अनुभव के भीतर आ सका वहाँ तक भी उसे 'अनुपम', अनिर्वचनीय 'निराला', 'अकथ' व 'अगोचर' ही इन्हें कहना पड़ा। उसे निजी अनुभव द्वारा आत्मसात कर लेने पर जो दशा

हो जाती है, उसका भी वर्णन करने में ये अपने को असमर्थ पाते हैं। ये कहते हैं कि उस समय मेरे हृदय-स्थित 'त्रिभुवन राह' ने मेरे शारीर में 'अनिन कथा' ला दी अर्थात् एक विचित्र स्थिति उत्सन्न कर दी 3। जिस प्रकार पानी से हिम बनकर फिर हिम पानी में ही परिवर्तित हो जाता है, उसी प्रकार में जो कुछ पहले या वहीं फिर से हो गया, अब उसे कहा क्या जा सकता है । "उस समय जैसी शोभा का मैंने अनुभव किया, वह वर्णन करने योग्य नहीं, वह शोभा देखकर ही सममी जा सकती है" । "मैंने अविगत, अकल व अनुपम को देखा जिसका वर्णन यदि करना चाहूँ तो मैं उसी प्रकार नहीं कर सकता जिस प्रकार कोई गूँगा व्यक्ति मिठाई का स्वाद पाकर उसका माधुर्य किसी दूसरे पर प्रकट नहीं कर पाता, बल्कि मन ही मन आहादित होता हुआ सैन वा संकेत-मात्र करके रह जाता है" । "अपनी स्वप्न-जैसी स्थित में मैंने उस निधि का जो 'यत्कि चित्र' पाया, उसकी शोभा

 <sup>&#</sup>x27;सतगुर तत कहाँ विचार, मूल गक्षी अनभै विसतार'।
 —'कवीर ग्रंथावली', पद ६=६, पु० २१६।

 <sup>&#</sup>x27;सुमिरत हूं अपने उनमाना, क्यंचित जोग रांम मैं जाना'।
 —वहीं, रमैशी ४, ५० २३५।

श्विमन कथा तिन आचरी, हिरदै त्रिमुबन राइ'।
 —बईा, साखी २९, पु० १४।

४. 'पांची ही तें हिम मया, हिम है गया विलाह। जो कुछ था सोई मया, अब कछ कक्का न नाइ ॥' —बही, साखी १७, पु० १३।

कहिबेचे कूं सोमा नधी, देख्या धी परवान ।'
 वर्धा, सन्धी ३, १० १३ ।

इ. 'अविगत अकल अनूपम देख्या, कहतां कहाा न जाई। सैन करै मन ही मन रहसै, गूगै जानि मिठाई॥' —वहीं, पद ६।

कहीं गुष्त रखने योग्य नहीं थी, वह अपार थी और अपने हृदय में मानो समा, नहीं पाती थी। अब लोभ और अहंकार की प्रवृत्तियाँ आपसे आप नष्ट हो गईं"। वे उक्त दशा में आकर आनंदातिरेक द्वारा विभोर से हो जाते हैं और अपनी तन्मयता की लहरों के वेग में उस तस्व के विधय में विविध प्रकार के उद्गार प्रकट कर उसका वर्णन करने की चेध्टा करते है।

तदनुसार कभी-कभी ये उसे 'गुनब्रतीत', 'गुनबिहूंन,' 'निरगुन' व 'निराकार' यतलाकर उसके वर्णन में कहते हैं कि "वह अलख, निरंजन है जिसे कोई लख नहीं सकता; वह निरभै व निराकार है, वह न शून्य है न स्थूल है, उसकी कोई रूपरेखा नहीं; वह न दृश्य है न अट्रय है, उसे न तो गुम ही कह सकते हैं और न उसे प्रकट कहकर पुकार सत्य का सकते हैं।" दसी प्रकार ये, "उस 'अवगित' की गित स्वरूपः निर्मुण क्या यतलाऊँ, जिसके नाम-प्राम का कोई ठिकाना नहीं, 'गुनबिहूंन' को कैसे देखा ही जा सकता है और उसका नाम ही क्या दिया जा सकता है" भी कहते हैं। ये कभी उसे तत्र परमतत", अनुपत्त , निजतत अधिद कहते हैं, कभी आतम

श्व्यंचिति ही सुपिनी निश्चि पाई। नहीं सोमा की घरी लुकाई॥
 हिरदै न समाइ आनिये नहीं पारा। लागै लोम न श्रीर इकारा'॥
 —वही, रमैशी ४, ५० २३४।

२. 'आलख निरंबन लखै न कोई। निरंभै निराकार है सोई।।

सुनि अस्थल रूप नहीं रेखा। द्विष्टि अद्विष्टि खिष्यी नहीं पेखां।।

—'कवीर-मंथावली', रमैगी ३, ए० २३०।

श्रवगति की गति क्या कहूँ, जसकर गांद न नांव ।
 गुन बिहुन का पेखिये, काकर धरिये नांव'।
 —वर्धा, सीखी ५, ५० २३८।

४. वहीं, सा० ३२ ( प्०१५), १ (प्०५४),पद ५२ (प्०१०५ ), ३८६ (प्०२१६) वरमैणी ३ (प्०२३०)।

५. वही, पद १९६ (५० १५६)।

इ. वही, सा० ४ ( पृ० ६० ), पद २२० ( पृ० १६३ ) ।

७. वही, पद १६२ (५० १४२)।

च. वहीं, पद १९० (१० १५२ )।

आदमा', आप'वा आपन जैसे शब्दों द्वारा उसे अभिहित करते हैं; कभी सार 3, कभी सबद 4, अनहद 4 वा अंतरधुनि कहकर उसका संकेत करते हैं, तो कभी ,परमपद द , 'निजपद ', 'चीथापद ', 'ख्रमैपद ' वतलाकर उसकी सूचना देते हैं। ये उसे कभी-कभी 'सहज ' , 'सुनि' , 'सित' , 'सित' , 'अमेपद ' , 'अमेपद ' वतलाकर उसकी सूचना देते हैं। ये उसे कभी-कभी 'सहज ' , 'सुनि' , 'सित' , 'सित' , 'अमेत्द ' , 'सित' , 'सित' , 'सित' , 'अमेत्द ' , 'सित' , 'सित' ' , '

```
१. कवीर-ग्रंथावली, पद ३९१, ( पू० २१८ )।
२. वही, सा० ३० (१० १५), पद ६ (१० ९०), व रमेशी ३ (१० २३१)।
इ. वहाँ, रमेगा ४ (ए० २३४ व ए० २४१)
४. वहीं, सा० २ ( पू०६३ ), पद ३६ ( पू० १०० )।
५. वही, पद २०२ (१० १५७), ३५९ (१० २११)।
इ. वहीं, पद १८४ ( पू० १५० ), १९६ ( पू० १५४ ), २२८ ( पू० १६५ ), २५७
    ( पु० १७९ ) च २६९ ( पु० १५० )।
७. वही, पद ३६ (५० १०६)।
म. वहीं, पद ३६५ (१० २१० )।
९. वही, पद ३४६ (५० २०५)।
१०. वही, पद ९० ( पू० ९०), २५ ( पू० ९६), ४४ (पू० १०२), ६१ (पू० १०७).
   ११५ (प्र १२५) व १७९ (प्र १४२)।
११. वही, पद म ( पूर ११ ), १५० ( पूर १३७ ), १७९ (पूर १४म)।
१२. वही, पद ५६ ( पू० १०६ ), ४०२ ( पू० २२२ )।
१३. वही, रमैशी ६ (५० २४१)।
१४, वही, सा० ३ (१०१), १ (१०१२), पद ११० (१०१२३)।
१५. वही, पद १६ ( पु०९४ )।
१इ. वहीं, सा० १६ (५० १३)।
१७. वहीं, पद २९३ (पू० १८७ ), ४४ (पू० १०३ )।
इन. बही, सार ४ (पूर १२ ), पद ३२न (पूर १९९ ), ३६२ (पूर २०९ ), ३१
    ( पू० १= ), ५५ ( पू० १०५ ) व ७२ ( पू० १११ )।
१९. वहीं, पद १८६ ( पू० १५१ )।
२०. वहीं, सा० २० १० ( २९ ), ५ ( १० =१ ), पद ४२ ( १० १०२ ) ।
 $5-01P
```

परन्तु ये इतने से ही संतुष्ट नहीं जान पड़ते। ये उस वस्तु को सगुण व साकार रूप में भी दिखलाने के प्रयन्न करते हैं। ये उसे सृष्टिकतां कहते हैं और बतलाते हैं कि "उसने स्वयं कर्तां बनकर कुंभार की भाँति विविध सृष्टि की रचना की और सामग्रियों को एकत्र कर जीव के रूप में उसके भीतर प्रतिविधित हो गया तथा उसके पालन-नोषण में लग

सगुरा व गया ।.....जिसने इस चित्र-रूपियी सृष्टि की रचना विराट रूप की, वही इसका सच्चा स्त्रधार भी है, वे भले हैं जिन्होंने इस सृष्टि को चित्रवत् मान लिया है? । "वही गढने

भाला, सुधारनेवाला तथा नष्ट करनेवाला भी है" । ये उसे विराट् रूप में भी देखते हैं और कहते हैं कि "करोड़ों सूर्य वहाँ प्रकाश करते हैं, करोड़ों महादेव अपने कैलाश पर्वत के सहित वर्तमान हैं, करोड़ों दुर्गाएँ सेवा करती हैं, करोड़ों ब्रह्मा वेद का उच्चारण करते हैं ....., करोड़ों चंद्रमा वहाँ दीपक की भाँति प्रकाश कर रहे हैं और तैंतीस करोड़ देवता भोजन कर रहे हैं, नवमह के करोड़ों समूह उसके दरवार में खड़े रहते हैं और करोड़ों धर्मराज उसके प्रतिहारी स्वरूप हैं, करोड़ों पवन उसके चीवारों में घूम रहे हैं और करोड़ों वासुकि उसकी सेज लगा रहे हैं, करोड़ों समूद्र उसके यहाँ पानी भर रहे हैं और अठारहों करोड़ पर्वत उसकी रोमावली बने हुए हैं, करोड़ों कुबेर उसका भांडार भरते हैं और करोड़ों लिइनयाँ उसका श्रंगार करती हैं। पाप व पुषय का हरण करनेवाले करोड़ों इंद्र उसकी सेवा में निरत हैं, उसके प्रतिहारियों की संख्या छप्पन करोड़ है और नगर-नगर में उसकी अपार रचना दीख रही है; वह मुक्तकेशी वनकर विकराल-सी लिखत होनेवाली करोड़ों कलाओं के साथ कीड़ा करता है, करोड़ों संसार उसका दरवार बने हुए हैं और करोड़ों गंधवं उसकी जय-

१. 'आपन करता भये कुलाला । बहु विभि सुष्टि रची दर हाला ॥ विभना कुँभ कीये हैं वानां । प्रतिविंबतामांहि समाना ॥ बहुत जतन करि बांनक बाना, सौंब मिलाय जीव तहां ठाना ।।

विनि यदु चित्र बनाइवा, सो साचा सुतथार। कहे कवीर तेवन भले, जो चित्रवत लेहि विचार॥' — 'कवीर-प्रांथावती,' रमैणी, ५ ए० २४०।

२, १म्निह घडण संवारण सोई। वही, पद २७३ (पृ० १८१)।

जय मना रहे हैं। करोड़ों विद्याएँ उसके गुण्गान में लगी हुई हैं, किंतु फिर भी उस परव्रक्ष का अंत नहीं पाती हैं? आदि । "अष्टकुल पर्वत उसके पग की धूल हैं, सातों समुद्र उसके नेत्र के अंजन रूप हैं, अनेक मेर पर्वत उसके नलों पर स्थित हैं और घरती द आकाश को उसने अघर में ही रख छोड़ा है। मला उसे केवल 'गोवधनधारी' मात्र कह देना कितने आश्चर्य की बात है"। ये इसी प्रकार कभी विष्णु के पौराणिक रूप की कल्पना करते हैं और कभी नरिवंह एवं कृष्णावतार" की भी चर्चों कर जाते हैं। ये उस 'हरि' के गुणों की प्रशंसा करते नहीं अधाते और कहते हैं कि "यदि सातों समुद्रों में स्याही घोल दी जाय, सभी जंगलों के पेड़ों की लेखनियाँ तैयार कर ली जाय और सारी पृथ्वी को ही कागज बनाकर उसपर लिखने लगें, तो भी उसकी गुणावली लिखी नहीं जा सकती" ।

इस प्रकार कथीर साइब की रचनात्रों के श्रंतर्गत निर्मुण एवं सगुण दोनों का ही वर्णन करनेवाले अनेक उदाहरण मिलते हैं। परन्तु जैसे ऊपर कहा जा चुका है, ऐसे कथनों को हम अनुमूत सत्य के स्पष्टीकरण के प्रयत्न में प्रकट किये गए इनके उद्गारों के श्रांतिरक्त और कुछ नहीं कह सकते। इनके कारण ये न तो निर्मुणवादी कहे जा सकते हैं और न निरपेन्न रूप सगुणवादी ही माने जा सकते हैं। इनके श्रपने सिदांतों के अनुसार सत्य निर्मुण एवं सगुण इन दोनों से परे है और अनुसार सत्य निर्मुण एवं सगुण इन दोनों से परे है और अनुसार में आ जाने पर भी अनिवंचनीय है। "उसे किसी भी उक्त वर्ग का मानकर अपना मत निर्धारित करना असली मार्ग को छोड़कर भटकना और घोखा खाना है, उसे लोग अवर और अमर कह देते हैं; परन्तु वास्तव में 'श्रलख' के विषय में कुछ भी नहीं कहा जा सकता, वह तो विना रूप व वर्ण का होकर सर्वत्र विद्यमान है। जब उसका श्रादि एवं श्रंत कुछ भी नहीं, उसे जिंड वा ब्रह्मोंड के रूप में भी कहना श्रनुचित है। हाँ, यदि पिंड व

१. 'ब्रादिश्र'म', रागु भैरत, ( पद २० )।

२. 'क्वीर-म्र'शक्ली, पद ३३५ ( पृ० २०१ )।

इ. वही, पद ३९० (पृ०२१८)।

४. 'कवीर-मंथावली', पद ३७९ ( प० २१४ )।

५. वहीं, साखी १ (पृ० ५७)।

६. वही, साखी ५ ( पृ० ६२ )।

ब्रह्मांड की छोड़कर सबके परे के संबंध में कर्णन किया जाय, तो उसी को इरि का स्वरूप कह सकते हैं"। सच तो यह है कि सत्य के वर्णन में इम उसे निश्चित रूप से 'है' मात्र ही कह सकते हैं ग्रीर इसके सिवाय उसे 'केवल', 'नित्य', 'पूर्ण', 'एकरस' वा 'सर्वव्यापी' श्रादि बतलाना भी उसके उक्त परिचय की व्याख्या कर उसे अधिक स्पष्ट करना मात्र है। सत्य के रूप में वह वस्तुतः 'निर्विशेष' श्रथवा 'निरपेत्न' ( Absolute ) है श्रीर उसके लिए उस दशा में आत्मा, ब्रह्म जैसे नामों का प्रयोग करना भी उपयुक्त नहीं कहा जा सकता । 'नाम' का स्वरूप ही सापे जिक है और उसके 'नामों' के विना अनुभवगम्य हुए इम उसका व्यवहार कर नहीं सकते। हमारी अनुभृति की अंतिम सीमा अधिक से अधिक विश्व की कल्पना तक ही परिमित रह सकती है, श्रतएव सत्य का जो भी नाम होगा विश्व-सापेच्य होगा। परमात्मा अथवा परमेश्वर ( God ) नाम भी उसके लिए तभी यथार्थ होगा और उसी दशा में हम अपनी कल्पना के अनुसार उसे अन्य नाम भी देंगे। इसीलिए कहा भी है कि "निरपेच ( Absolute ) परमेश्वर ( God ) का वह स्वरूप है जो जगत् के पूर्व का है श्रीर परमेश्वर नाम इम निरपेच को ही जगत्-संबंधी दृष्टिकोस से दिया करते हैं" व

कबीर साइव ने उसे प्रायः उन सभी नामों से पुकारा है जो इनके समय में हिंदू, मुस्लिम, बौढ़, जैन, वेदांती वा नाथपंथी समाजों में प्रचलित थे। ये किसी भी ऐसे नाम के प्रयोग करते समय उसके व्युत्पत्तमूलक अर्थ की स्रोर विशेष ध्यान देते नहीं जान पड़ते और इसी कारण जिन-जिन को ये सत्य के भिन्न-भिन्न प्रतीकों के रूप में भी व्यवहृत करते हैं, वे भी कभी-कभी इनके 'राम' वा 'साहिय' की भाँति सजीव व सचेष्ट दीखने लगते हैं। फिर

१. 'संती घोला कास् किए ।

गुरा में निरम्य निरम् में मुरा है, बाट छाड़ि क्यूं बहिये ।।

श्रजरा अमर कर्य सब कोई, अलख न कथणां जाई ।

नाति स्वरूप बरण नहीं जाहै, घटि घटि रहाो समाई ।

पांड महा'ड वर्ध सब कोई, वाकै आदि अरु अंत न होई ।

पांड महा'ड छाड़ि के कथिये, कहैं कवीर छिर सोई ॥'

—'कवीर-मंथावली', पद १८०, पू० १४९ ।

<sup>&</sup>quot;The absolute is the Precosmic nature of God and God is the absolute from the Cosmic point of view." Dr. S. Radhakrishnan (An Idealist view of life, P. 345).

भी इन्होंने सृष्टि वा जगत्-संबंधी बातों का वर्णन करते समय उसे किसी कियाशील पुरुष के नामों से ही स्चित किया है। वे कहते हैं कि 'मैंने अपने

दो-दो नेत्रों से इस जगत् के भीतर देखने की चेष्टा की है, सुष्टि की मुक्ते हिर के विना श्रीर कुछ भी नहीं दीख पड़ा है। मेरे नेत्र लीला उसी के श्रनुराग में श्रव्या हो गए हैं, श्रव उसके सिवाय मुक्ते श्रीर कुछ भी नहीं कहा जा सकता...। जिस प्रकार

बाजांगर अपना डोल पीटकर तमाशे आरंभ कर देता है और सभी लोग उसे देखने जुट जाते हैं और फिर वह अपने सारे स्वांग इकटा कर लेता है, उसी प्रकार इस जगत् की सृष्टि व प्रलय का भी रहस्य है। उस हरि ने ब्रह्मांड के रूप में अपनी लीला का ही विस्तार कर रखा है, वह इसे सकेल कर फिर अपने रंग में रमण् करने लगता है'"। उस नट ने ही यह सभी अभिनय कर रखा है, वह जो कुछ खेलता है वहीं उसकी नटवाजी दीख पड़ती है"। "उसने यह सारा संसार कहने-सुनने मात्र के लिए ही रचा है और वह इसी में छिपा हुआ भी है, उसे कोई पहचान नहीं पाता। उसने सत, रज एवं तम नामक तीनों गुणों के द्वारा यह मायात्मका सृष्टि रच रक्खी है और अपने ही मीतर उसने अपने को गुप्त भी कर लिया है। वह स्वयं आनन्द स्वरूप है और यह सारी सृष्टि उस आनन्द नक के पल्लव-रूपी गुणों का विस्तार मात्र है, पंचतत्व उसकी शाखाएँ हैं तथा रामनाम उसके सुन्दर फल के रूप में है" । सृष्टिकर्ता की हिंद से वह किसी भिन्न व्यक्तिविशेष-सा प्रतीत

१. 'दुइ दुइ लोचन पेखा। इउ इरि विनु अउर न देखा ॥ नैन रहे रंगु लाई। अब वेगल कहनु न जाई॥

बाजीगर खंक बजाई। सम खलक तमासे आई।। बाजीगर स्वांगु सकेला। अपने रंग रवै अकेला॥' —'आदिशंध', रागु सोरठि ४।

२. 'जिनि नटवर नटसारी साजी। जो खेळै सो दीसे बाजी।।
—'क० ग्रंथा०', रमैशी २, पृ॰ २२७।

फहन सुनन की निहि जग कीन्हां। जग भुलान सो किनहूं न चीन्हां। सत रज तम थैं कीन्हों माया। आपंश मांभी आप दिवाया।।
 ते ती आहि अनंद सरूपा। गुन पल्लव विस्तार अनूपा।।
 साखा तत थैं जुसम गियांनां। फल सो आद्वा रांम का नांमा।।
 —वही, पृ० २२५।

होता है, किन्तु वास्तव में वह एवं सारी सुष्टि मूलतः एक ही हैं; क्योंकि "सुष्टिकर्ता में ही सुष्टि है और सुष्टि में सुष्टिकर्ता ओतप्रोत है"। दोनों में स्वभावतः अन्तर नहीं।

मनुष्य उक्त सृष्टि के ही ख़ांतर्गत है ख़ौर यह उसका सर्वश्रेष्ठ नमूना है, इसलिए यह भी उसी प्रकार सच्छिकतों का ग्रंग है। देखने पर इसका शरीर श्रीर इसके भीतर का जीवात्मा दोनों भिन्न-भिन्न प्रतीत होते हैं, किंतु कवीर साहब इस बात पर विचार करते हुए कहते हैं, "वंचतत्वों को मिलाकर तो शरीर का निर्माण किया है, किंतु सोचने की बात है कि तस्य किस वस्तु से निर्मित है श्रीर उसी प्रकार यदि जीव को कर्मबद्ध कहा जाता है तो फिर उसे कर्म दिया किसने होगा। सच तो यह है कि हिर में ही पिंड है और इस पिंड वा शरीर में ही हरि है श्रीर वही सर्वमय व निरंतर है"? । यह शरीर के भीतर का जीवात्मा न तो मन्ध्य है न देव है, न योगी है न यती है न श्रवध्त है, न माता है न पुत्र है, न ग्रही है न उदासी है, न राजा है न रंक है, न बाहाण है न बढ़ है, श्रीर न तो तपस्वी है श्रीर न शेख ही है । यह तो उस राम वा परमेश्वर का एक खंश स्वरूप है श्रीर यह उसी भाँति नहीं मिट सकता जिस प्रकार कागज पर से स्याही का चिह्न नहीं मिटा करता "3 । वह मुलतः वही है जो पूर्ण सत्य है, अतएव उसमें दीख पड़नेवाली विभिन्नताएँ मिध्या है श्रीर उसके 'भरम-करम' श्रयांत् उसके भ्रमात्मक दृष्टिकीं तथा उस कर्म के कारण हैं जो उसके जन्मांतरों का आधार है। इन दोनों ने संसार-मात्र की

१. 'खालिकु सलक, सलक महि सालिकु पृरि रहिओ सब ठाई'।' ...

<sup>— &#</sup>x27;आदियं थ', राग विभास अभाती, पद १।

२. 'पंच तत मिलि काइआ कीनी, ततु कहां ते कीनु रे। करम दथ तुम जीव कहत ही, करमहि किनि जीव दीनु रे। हरि महि तनु है, तन महि हरि है सरव निरंतर सोई॥'

<sup>—&#</sup>x27;बादिशंध', राग गौड़ , पर्द ३।

२. 'ना शहु मानस ना शहु देउ। ना शहु जती कहावै सेउ॥ ना शहु जोगी ना अवभूता। ना शहु मार न काहू पूता'॥ आदि

<sup>&#</sup>x27;कहै कवोर हु राम को अंसु। जस कागद पर मिटै न मंसु।।' वही, पद ५।

भुला रक्ला है; क्योंकि इनके ही कारण मनुष्य ज्ञान से रहित हो जाता है ऋौर श्रपनी 'मति' गँवा बैठता है'।

उक्त 'भरम-करम' का मूल कारण इन्होंने अपनी रचनाओं में कदाचित कहीं कहीं बतलाया है। किंतु यत्र-तत्र विखरे हुए उनके फुटकर विचारों से अनुमान किया जा सकता है कि ये दोनों अनादि काल से ही चले आते हैं श्रीर इनकी मूल प्रेरणा परमेश्वर की लीलामयी अभिव्यक्ति की उस 'इच्छा' में ही निहित हो सकती है जिसे इन्होंने कहीं-कहीं 'माया' का नाम प्रदान किया है। उस मायातत्व का वर्णन करतें हए उसे इन्होंने किसी विश्वविमोहिनी संदरी के रूप में चित्रित किया है श्रीर उसका स्वभाव इन्होंने सबक प्रलोभन देना, ठगना व फँसाना दिखलाया है। "उसका त्याग करने की कोई कितनी भी चेध्या किया करे, वह पिंड नहीं छोड़ती और फिर-फिर उसे पकड़ती ही रहा करती है। वह जल, स्थल व ब्राकाश सर्वत्र व्याप्त है और कभी माता-निता, कभी स्त्री-पुत्र, कभी आदर मान व कभी जप, तप व योग के रूपों में ही बंधन डाल देती है" । इतना ही नहीं, यदि ध्यानपूर्वक देखा जाय तो माया का प्रभाव सारी सुध्ट में ही हाध्टगोचर होगा। "पानी में मछली को माया ने ही आबद कर लिया है, दीपक की बोर पतंग माया के ही कारण आकृष्ट होता है, हाथी को माया ने ही कामवासना दी है, कुत्ते, सियार, बंदर, चीते, बिल्ली, लोमड़ी थ्रीर मेड़ माया में ही रैंगे हुए हैं श्रीर बृदा की जड़ें तक वास्तव में माया-द्वारा ही फँसायी गई है। छ: यती, नव नाथ व चौरासी विद तक माया के प्रपंचों से नहीं बच पाये और देवगगा, सूर्य, चंद्र, सागर, पृथ्वी ब्रादि सभी इसके प्रभावों से प्रभावित हुए "3 | ये उसे एक स्थल पर सर्पिणी के रूप में भी दिखलाते हैं और कहते हैं कि यह "निर्मल जल के समान शुद्ध जीवात्मा में प्रवेश कर उसे विषैता-सा बना देती है। फिर भी

यह वस्तुत: मिथ्या व सारहीन है श्रीर जिस परमेश्वर की इच्छा के रूप में इसका श्राविमांव हुआ है, उसी के किये वह शक्ति-सम्पन्न होती वा नष्ट

१. इन दोड संसार भुलावा । इनके लागे ग्यांन गवांया ॥

<sup>...</sup> भरम करम दोक मति गवाई।। 'कवीर-प्रधावली', रामेशी ४, पृ० २५६ ह

२. 'कवीर-संवावली', पद ६४, पू० ११४: ५।

३. "गुरु ग्रंथ साहिय" रागु भैरज, पद १३, ५० ,११६१।

होती है। अपने शरीर की बस्ती में उसे बसी हुई पाकर भी केवल अपने चूते पर उसे इम निकाल नहीं सकते "। इसके विषय में उनका यह भी कहना है कि "यह इमारे मन में एक 'डाइनि' के रूप में रहकर हमें नित्यराः डँसती अर्थात् अभिभूत करती रहती है और उसके पाँच पुत्र हैं जो हमें सदा नाच नचाया करते " और हमारे शरीर-रूपी गढ़ को रात-दिन चोरों की भाँति लूटा भी करते हैं । ये पाँच माया-पुत्र काम, कोघ, मोह, मद व मत्सर जान पड़ते हैं; क्योंकि इन्हीं की सहायता से 'भरम-करम' का भी बल पाना संभव है।

श्रतएव कबीर साइव के दार्शनिक मतानुसार सबसे श्रंतिम तत्व वा परम तत्व सित (सत्य) है जिसका वास्तविक स्वरूप श्रगम व श्रशेय है। अपने को वह स्वयं आप ही जानता है श्रीर दूसरा उसे 'है' मात्र से अधिक नहीं कह सकता। फिर भी उसके विषय में अपने विचार प्रकट करने के

प्रयत्न में इम उसे विविध नामों से पुकार दिया करते पारांश हैं और उसके स्वभाव का कुछ परिचय भी देने लगते हैं। तदनुसार इम उसे 'केवल' श्रायांत 'वही मात्र है' कहते हैं,

'श्रविनासी' श्रयांत् नित्य व 'श्रवगति' श्रयांत् श्रव्यक्त वतलाते हैं तथा हमी प्रकार उसके 'चौथे पद' श्रयांत् परात्पर, किंतु साय ही साथ ''जत पेखाउ तत श्रांतरजामी'' श्रयांत् सर्वव्यापक होने का भी श्रानुमान करते हैं। हम उसे श्रपने निजी श्रानुभव के बल पर, परंतु उसके बतलाने से ही यिकंचित् मात्र जान पाते हैं श्रीर निश्चय करते हैं कि हम श्रीर वह स्वभावतः एक ही हैं तथा श्रव तक जो हमने उसके साथ श्रपनी एकता पहचान नहीं पाई थी, वह केवल 'भरम-करम' श्रयांत् हमारी श्रांति श्रीर हमारे कमों के कारण् था जिससे हमें श्राज तक श्रनेक जन्म लेकर भटकता रहना भी पड़ा था। इस भरम-करम का भी मूल कारण् वास्तव में 'उसी' की नटसारी वा लीला है जिसके द्वारा उसने श्रपने को विविध प्रकार से व्यक्त कर रक्ला है श्रीर जिसके मनोमोहक रूप ने हमारे भीतर श्रासक्ति का भाव उत्पन्न करके हमें धोले के जंजाल में फँसा रक्ला है; यही सत, रज,

१. "गुरु ग्रंथ साहिब", रागु आसा, पद १९, पृ० ४८०-१।

२. 'कबीर-ग्रंथावली', पद २३६, ५० १६८।

३. 'कवीर-ग्रंथावली' ।

४. 'गुरु म'थ साहिब' रागु बसंत, पद १, पू० ११९३।

तम-रूपिणी त्रिगुणात्मिका प्रकृति है जिसका 'पसारा' समस्त जगत् के रूप में लिख्त होता है श्रीर यही उसकी 'माया' भी है जो 'श्रहेडे' वा शिकार खेलने निकली हुई है।

इस प्रकार कवीर साहब का जो सित है वही वेदांत की परिभाषा के अनुसार बहा है, जो उनका करता है वही उपाधिगत ईश्वर है, जो उनका जीव है वही आत्मा है तथा जो उनकी माया है वही त्रिगुण्मयी होने के कारण उसकी भी माया वा प्रकृति है एवं भरम-करम का मूल कारण होने के कारण उसकी अविद्या है। इसके सिवाय जिस प्रकार

तुलनात्मक वेदांत के अनुसार आत्मा एवं परमात्मा दोनों स्वरूपतः परिचय अभिन्न हैं, उसी प्रकार कबीर साहब के जीव अथवा 'सुरति' का भी निजस्वरूप वहीं है जो सित का है जिसका

पूर्ण अनुभव होते ही यह जल में जल वा गगन में गगन की माँति लीन होकर तदाकारता प्राप्त कर लेता है। फिर भी कवीर साहब का 'सित' वेदात के ब्रह्म की माँति कोरा चैतन्य वा अधिक से अधिक निरा भावात्मक सिच्चदानन्द मात्र ही नहीं है, बिल्क उनके 'साहब' के रूप में एक व्यक्ति सा भी है। वह अपने खेल में सुष्टि का एक ताना-बाना खड़ा कर उसमें अपने को छिपा देता है जिस कारण सभी आँति में पड़ जाते हैं और जिस किसी को चाहता है वही उस आवरण की असलियत पहचान उससे मिल पाता है। उसे एक अकेला व सर्वशक्तिमान हम कह सकते हैं, किंद्र इस्लाम के अल्लाह की माँति उसे एक अनियंत्रित शाहंशाह वा शासक भी नहीं उहरा सकते। वह न्यायी है, किंद्र चतुर व सहदय भी है। ये उसके गुण भी वास्तव में जीवों की काल्पनिक सापेच्यता के ही कारण उसमें आरोपित किये जाते हैं। उसका सहज रूप तो निर्मुण अर्थात् सगुण निर्मुणातीत निरंजन का है जो सभी प्रकार के विकारों से रहित निस्य व निराकार भी है।

कवीर साहब कोई दार्शनिक नहीं ये श्रीर न, इसी कारण, इनका उद्देश्य श्रपनी रचनाश्रो द्वारा किसी श्रंतिम परम तत्व की खोज कर उसका निरूपण करना मात्र रहा। इनकी विचार-पद्धति कोरे तकों के वल पर श्राधित न होकर श्रनुभवों का भी श्रनुसरण करती यी श्रीर इनकी जाँच-पड़ताल किसी प्रयोगशाला की केवल वाह्य परीचा न होकर इनके

परिणाम: श्राम्यंतरिक परिचय के रूप में भी चला करती थी। वे दूसरा जीवन स्वभावतः एक धार्मिक व्यक्ति थे, इनकी समस्याएँ सार्वभौमिक होती हुई भी व्यक्तिगत थीं श्रीर इनके प्रयत्न

कोरे Academic ( शास्त्रीय ) न होकर सोद्देश्य भी थे। इन्होंने जो कुछ भी दार्शनिक विवेचन किया ,उसे अपना अंतिम साध्य मानकर नहीं किया । इनके समज्ञ केवल द्वेष, दुःख, भ्रांति, प्रपंच आदि के मूल कारण को जान लेने का ही प्रश्न नहीं था। इनका मुख्य कार्य सारे तुःखों की ब्रात्यंतिक निवृत्ति के लिए एक शुद्ध जीवन का ब्रादर्श स्थिर करने के रूप में इनके सामने पड़ा हुआ था। वस्तुत्थिति के ज्ञान ने इन्हें अपना दृष्टिकी स् बदल देने में सहायता की और इस प्रकार 'दर्शन' इनके लिए एक श्रावश्यक साधन बन गया । उसके द्वारा इन्होंने सारी वालों को एक बार फिर अपने नये ढंग से देखा और इस प्रकार आगे उस आदर्श-जीवन की निश्चित करने में प्रवृत्त हुए जो संतों की सची 'रहनी' के नाम से आज तक प्रसिद्ध है। इन्होंने अपने जी। न को एक प्रकार से दो भागों में विभक्त करके देखा है जिनमें से पहला नितात सारहीन व निरर्थक है। इनका वास्तविक जीवन अपनी मनोवृत्ति निश्चित कर उसके अनुसार व्यवहार करने से आरंभ होता है। यही इनकी 'भगति' का जीवन है जिसे ये संशय-रहित होकर पूरे आनंद के साथ व्यतीत करते हुए जान पड़ते हैं और जिसकी अपेवा इन्हें अपने पहले जीवन के दिन कभी केवल स्मृतिमात्र में आ जाने पर भी कष्टवायक प्रतीत होते हैं । नये जीवन को ये पहले का ख्रांत हो जाने के खनंतर अथवा इन्हीं के शब्दों में उसकी दृष्टि से 'मृतक' हो जाने के पीछे उपलब्ध करते हैं श्रीर इस प्रकार इनका पिछला श्रयवा दूसरा जीवन इनके पुनर्जनम का महत्त्व रखता है। इस जीवन में ही उन्हें अमरस्य का अनुभव होता है। (४) श्राध्यारिमक जीवन

बस्तुस्थिति का ज्ञान प्राप्त कर उसके अनुसार अपना दृष्टिकीण निश्चित कर तोने पर भी प्रश्न होता कि उसे उसी प्रकार का चिरस्थायी रूप कैसे दिया जाय, अपने 'भरम-करम' को हम कैसे निर्मूल कर डालें और किस प्रकार उस माया के बंधन से भी सदा के लिए खुटकारा पा सकें जो उन

दोनों के मूल में रहा करती है। "माया की बेलि सर्वत्र नवीन समस्या: फैली हुई है और उसकी जड़ ऐसी विचित्र है कि हारी माया का प्रभाव टहनियों को काट छाँट देने पर भी वह फिर से कोपल देकर हरी-भरी हो जाती है। इसे ज्ञान-क्यी श्राग्न में एक

१. 'कंबीर केसी की दवा, संसा डाल्या खोह।

बे दिन गर्थे भगति बिन, ते दिन सालैं मोहि ।।

<sup>—</sup> क्वीर-ग्रंथावली, सासी ११, ५० ७९।

बार भरम कर देने से भी काम नहीं चलता, क्योंकि जब तक इसके मोइ-रूपी फल का एक भी वासना-रूपी बीज अवशेष है, इसके एक नार फिर अंकुरित होकर लहलहा उठने का भय बना हुआ है " । जब तक हम इसे सबीन नष्ट कर अपने भरम-करम का प्रश्ताः निराकरण नहीं कर डालते, तब तक कीन कह सकता है कि हमें अपनी पुरानी स्थिति में फिर लौटना नहीं पड़ेगा । अतएव, आवागमन के चक्कर से अपने को सदा के लिए मुक्त कर लेने के लिए हमें चाहिए कि जब तक अपने शेप जीवन की अवधि बनी हुई है, अपने उक्त दृष्टिकोग के अनुसार ही सदा व्यवहार भी करते चलें ताकि उसके किसी प्रकार भी विचलित हो जाने का कोई अवसर उपस्थित न हो श्रीर संतलन की दशा विगढ जाने के कारण हम फिर उसी गर्त में आकर गिर न जायँ। इमारी भव-सागर की जीवन-यात्रा भरम-करम के विविध क कावातों से सदा बाकांत होती रहती है और हमारे पथ-भ्रष्ट हो जाने की आशंका बनी रहती है। अतएव, जब तक हमारे निश्चित दृष्टिकीस का कत्वन्मा अपने ध्येय के उत्तरी झ व की श्रोर उसी माँति कायम नहीं रहता, हमारा कल्यास होना संभव नहीं श्रीर न हमारा जीवन ही सार्थक हो सकता है।

इसके सिवाय जिन इन्द्रियों के द्वारा हम अपने विविध कार्यों का सम्पादन किया करते हैं, उनका शासक हमारा मन है। उसका स्वमाव अर्यंत चंचल है और वह एक ही स्थिति में रहना कभी मन की पसंद नहीं करता। वह सदा इघर-उघर बहकता फिरा चंचलता करता है और कभी-कभी तो जान-बुक्तकर भी ऐसा काम कर बैठता है जिसका परिशाम दीपक हाथ में लेकर कुएं में गिरने की भाँति आत्मधातक तक हो जाता है?। फिर मन एवं विषय का कुछ ऐसा संबंध भी जान पड़ता है कि एक दूसरे को स्वभावतः छोड़ना नहीं चाहता और दोनों मानो एक दूसरे से अधिक अनर्थ कर डालने की होड़ में लगे रहते हैं । साथ ही मन को दबाकर मार डालने की चेष्टा

करना भी व्यर्थ होता है: क्योंकि विषय-विकार की तनिक भी हवा लग जाते

१. 'कर्बार-मंथावली', सासी २ व ६, पृ० ८६।

२. 'कदीर-ग्र'थावली' साखी ७, पृ० २८।

३. वही, सासी ९, पृ० ५६।

ही यह मरकर भी जी उठता है । इसकी दशा वास्तव में उस मछली की-सी है जिसे काट-क्टकर छीं के के जार संभालकर रख दिया जाय और फिर भी वह किसी श्रांतिक प्रेरणा से वाध्य होकर एक बार दह में श्रा गिरे । इमारे मन की श्रानिथरता के कारण इमारे दैनिक व्यवहार में कभी एकतानता नहीं रहने पाती और न ऐसी स्थित के लाने की लाख चेष्टा करने पर भी हम कभी कृतकार्य हो पाते हैं। हमारे उक्त दृष्टिकोण की खुनावट में हमारे मन का मानो ताना-बाना लगा हुआ है जिसका रंग प्रति खुण बदलता रहता है और इसी कारण इमारे भीतर वास्तव में एक प्रकार का 'सूपिम जनम' वा सूच्म जन्म-मरण भी बारंबार होता रहता है जिसे हम कभी लख नहीं पाते, किंतु जिससे हमारी सुरति वा जीवारमा को उस पद में लीन हो जाने के लिए कभी श्रवकाश ही नहीं मिल पाता । श्रवस्त अपने हष्टिकोण को सदा एकरूप व एकरस बनाये रखने के लिए प्रयत्न करते समय हमें इस मन की ओर मी समुचित ध्यान देना परमावश्यक है।

कबीर साइब ने मन को स्थायी रूप से एकाम करने तथा इस प्रकार उक्त हिन्दिकीण का सतुलन ठीक बनाये रखने के लिए इमारे सामने एक 'सइजसमाधि' का खादर्श प्रस्तुत किया है, जिसे इनके खनुसार प्राप्त कर लेने पर इमारी सारी समस्या इल हो सकती है खीर उसकी प्राप्ति के लिए कुछ साधनाएँ खपेन्नित हैं। हमारी 'सुरति' हमारे जीव

सुरति शब्द- का वह निर्मल रूप है जिसमें हमारे मूल सत्य का प्रतिविंव योग बराबर मलका करता है। यह सुरति हमारे भीतर कबीर साहब के 'सति' के एक सुद्म, किंतु तदमिन्न दशा में

श्रवशिष्ट श्रंशवत् वर्तमान है। मन की बहुरंगियाँ वहिर्मुखी वृत्तियाँ जब तक उसके सामने घनी मेवमाला की भाँति घिरी रहती हैं, हम उनसे उपलब्ध विषयों के रसास्वादन में निमम्न रहते हैं, किंतु ज्यों ही कभी किसी संकेत-रूपी वायु के मोके से वे एक झख के लिए छिन्न-भिन्न होती हैं, उस परम ज्योतिमय 'सित' की छाया हमारी सुरित को एक बार स्वभावतः जारत व उत्तेजित कर देती हैं और समक पड़ने लगता है कि जिस स्थित में हम श्रभी तक

१. 'कर्नार-ग्रंथावर्ता', साली २३, पृ० ३०।

२. वहीं, सासी २४ पृ० ३०।

इ. वहीं, साली १ व २ पू० ३२।

पडे हुए थे, वह वास्तव में हमारे मीलिक सहजस्वभाव से नितांत भिन्न है। इसी चारिएक स्मृति वा जागरण को स्थिरता प्रदान करने के लिए कबीर साइव ने सुरति को किसी सद्गृह की बतलाई युक्तियो द्वारा उस अनाइत नाद वा 'ग्रनहद सबद' के साथ जोड़ देना परमावश्यक बतलाया है जो हमारे भीतर अपने आप उठा करता है और जो 'हरि की कथा'। अथवा भगवत्संकेत के रूप में इसे निरंतर संकेत भी किया करता है। इसीलिए उन्होंने अपने विषय में भी कहा है कि "सद्गुरु की वासी रूपी वज ने मेरे इदय को यक्ति-पूर्वक बेंध दिया जिससे उस वस्तु का रहस्य इमारी समक्त में आ गया. शक्ति ( माया ) के अधिकार में यंधन डालनेवाली भ्रम की 'जेवडी' छिन्न-मिन्न हो गई ग्रीर शिवस्थान ( उस पद ) में मेरा निश्चल निवास हो गया ।.....मेरा मन उन्मत होकर शून्य में प्रवेश कर गया. दिविधा की दुर्मीत भाग खड़ी हुई श्रीर इस प्रकार 'रामनाम' ( श्रनाहत शैंब्द ) में लीन हो जाने पर मैंने एक विचित्र अनुभव प्राप्त किया" । किर "सदगुर ने हमें इन्द्रियों के वे मार्ग सुक्ता दिये जिनसे होकर विषयों के मृग चोरी-चोरी चर जाया करते हैं, इसांलए हमने उन दरवाजों को बन्द कर दिया और ऐसा करते ही अनाहत का बाना सन पहने लगा। इस प्रकार इमारे मन में पवन-साधन वा प्राणायाम से ही सुख मिला है और हम इसे योग का परिशाम समझते हैं"3।

कवीर साहब ने इस प्रसंग का अपनी रचनाओं के अंतर्गत जहाँ-तहाँ कुंडलिनी-योग वा लययोग के अनुसार भी वर्णन किया है जिसकी चर्चा बहुवा योग-साधना-संबंधी अनेक अंथो में पायी जाती है। योग-मतानुसार इमारे शरीर के भीतर हमारे मेस्दंड अर्थात् रीढ़ की हड्डी की भिन्न-भिन्न अंथियों के रूप में नीचे से ऊपर तक कमशः मूलाधार, कुंडलिनी-योग स्वाधिष्ठान, मिल्पूरक, अनाहत, विशुद्ध व आज्ञा नामक

छः चक्र पाये जाते हैं जिनकी बनावट भिन्न-भिन्न संख्या के दलावाले कमलपुष्पों की भाँति होती है और इन सबके ऊपर इत्यांत् हमारे मस्तिष्क के सर्वोच्च भाग में एक सातवाँ चक्र भी वर्तमान १. 'गुरु इंग्साहिन' रागु आसा, पद ३१,९० ४-३। (दे० 'हरि की कथा अनाहद

वानीं )।

२. वधी, राग्र गौड़ी, पद ४६, पु० ३३२।

३. वही, रागु सोर्राठ, पद १०, ५० ६५५।

है जो अपने दलों की अधिकता के कारण एहलार कहलाता है। इसी प्रकार सबसे निचले चक मूलाधार के भी नीचे और हमारे में बंदेंड के निम्नतम अंश में किसी सिपणी की माँति साढ़ें तीन कीटो में सिकुड़ी हुई एक शक्ति भी रहा करती है जो यदि वायु को उलटकर प्राणायाम किया जाय, तो उसकी गर्मी से प्रबुद्ध होकर मेंबदंड के भीतर उक्त छः चक्रों को कमशः बेधती हुई अपर की ओर बढ़ने लगती है और अंत में उक्त सहसार के निकट जाकर लीन हो जाती है। प्राणायाम की साधना-द्वारा कुंडलिनी के उक्त प्रकार से उन्मुख होकर बढ़ते ही हमारी इन्द्रियों की सारी शक्तियाँ कमशः सिमटती हुई एक केन्द्र में आ जाती हैं और हमारे मन की बिखरी हुई वृत्तियाँ भी संकुचित होने के कारण उसे स्थिर व अंतर्भुख होने में किसी प्रकार की बाधा नहीं पहुँचा पातों। सारी शक्तियों का केन्द्रीकरण व एकीकरण हो जाने से हमारे भीतरी वातावरण का प्रत्येक अंश किसी दिव्य ज्योति से आलोकित हो उठता है और पूर्ण शांति व आनंद का अनुभव होने लगता है!

मेर्दंड के उस भीतरी मार्ग को, जिससे होकर उक्त कुंडलिनी ऊपर की स्रोर बढ़ती है, 'मुपुम्ना' नाड़ी कहा जाता है जिसके कमशः बायें वा दाहिने 'ईड़ा' (चंद्रनाड़ी) व 'पिगला' (स्थेनाड़ी) नाम की दो श्रन्य नाडियाँ भी उससे लगी हुई रहती हैं और इन तीनों का संधि-स्थान आशाचक के निकट है जिसे कबीर साइब ने 'त्रिकुटी' के नाम से अभिदित किया है। अतएव कंडलिनी के लय हो जाने की स्थिति का वर्णन सूर्य व चंद्र के संयोग द्वारा भी किया जाता है जिसके परिग्राम-स्वरूप केन्द्रित शक्तियों से ब्रह्मारिन प्रज्वलित हो उठती है, चंद्र की श्रोर से श्रमृत-साव होने लगता है श्रीर शून्य में श्रनाइत नाद की ध्वनि स्फुटित हो जाती है। कथीर साहय ने इसी कारण कहा भी है कि "प्राणायाम-द्वारा पवन को उलटकर पट्-चकों को वेवते हुए सुपुम्ना को भर दिया जिस कारण सूर्य व चंद्र का संयोग होते ही सद्गुढ के कथनानुसार ब्रह्माश्नि भी प्रज्वलित हो गई ब्रीर सारी कामनाएँ, वासनाएँ, ऋहंकार आदि जलकर भस्म हो गए" और इसी प्रकार "जब चंद्र व सूर्य का संयोग कर दिया, तब अनाइत शब्द होने लगा और जब श्चनाहत बजने लगा, तब स्वामी के साथ विराजने लगा.....जब चित्त निश्चल हो गया, तब राम-रसायन पीने को मिल गया और जब राम-रसायन

१ 'सवीर-ग्रंथावली', पर ७, पृ० ९०।

पिया, तब काल का खंत हो गया ख़ौर खमरस्व की प्राप्त हो गई।" इसीलिए इनका उपदेश भी है कि "हे वैरागी, पवन को प्राखायाम-द्वारा उलटकर पट्चकों का कुंडलिनी-द्वारा भेदन कर ख़पनी सुरति में शून्य के प्रति ख़नुराग उत्पन्न कर ख़ौर इस प्रकार उसकी खोज कर ले जो न तो जाता है, न ख़ाता है ख़ौर न जीता है ख़ौर न मरता ही है।"?

मन के शांत व निश्चल करने के अम्यास को इसी प्रकार कबीर साहब ने उसे 'उलट देना', 'लूँटे से बाँध देना', उसे 'मूँड देना', 'बेध देना', 'नन्हा-नन्हा करके पीस देना', 'विभृति बना देना' श्रयवा उसका 'मारना' आदि कहकर कई प्रकार से व्यक्त किया है। इस किया में उसका अनुसरण करना विलक्कल छोड़ देना चाहिए श्रीर उसके बहकने पर उसे बार-बार श्रपने लच्य की श्रोर मोड़ने का ही प्रयत्न करना चाहिए ताकि इस प्रकार का श्रम्यास करते-करते उसका चंचल स्वभाव कमशः नष्ट हो जाय । स्थिर व शांत होते ही उसका रूप नितांत भिन्न हो जाता है और वही मन जो पहले श्रपनी रँगीली वृत्तियो के कारण सविकार होकर हमारे सामने जाल विछाया करता था, अब निर्मल व निर्विकार होकर इमारी सहायता करने लगता है। इस रहस्य को जानकर प्रयत्न करने से वहां हमारे लिए 'गोरख', 'गोविंद' वा स्वयं 'करता' तक वन सकता है 3 तथा 'मधुसूदन' व 'त्रिभुवन देव' तक हो सकता है। " ऐसी स्थिति में सुरति व शब्द के बीच का भ्रमजनित व्यवधान श्राप से श्राप नष्ट हो जाता है, वह अपने आप जाकर उसमें लीन हो जाती है और दोनों के एकाकार हो जाने के कारण दृष्टिकोण के संतुलन की समस्या आप से श्राप इल हो जाती है। अब जिस दशा को स्थिर करने के लिए हमें सावधान रहना पड़ता था, वह सहज ही उपलब्ध हो जाती है श्रीर हमारे पूर्वस्वभाव का श्राम्ल परिवर्तन हो जाता है।

कवीर साहब ने उक्त साधना के अनंतर होनेवाले परिणाम को 'ब्रह्म-गियान' वा ब्रह्मज्ञान की भी संज्ञा दी है और उस आत्मानुमृति की स्थिति

१. 'कबीर-मंथावली', पद १७३, पृ० १४५: ।।

२. 'गुरु झबसाहिब' रागु गउड़ी, पद ४७, ए० ३३३।

३. 'कबीर-ग्रंथावली' साखी १०, ५० ६९।

४. 'गुरु ग्रंथसाहिव' रागु गउड़ी, पद २२, पू० ३२८।

में निरंतर टिके रहने को ही सहज समाधि में रहना कहा है। यह अपने अनुमव का वर्गन करते हुए बतलाते हैं कि "इस प्रकार मुक्ते ब्रह्मश्चान उपलब्ध हो गया श्रीर श्रव में करोड़ी कल्पों तक भी इसी सहजसमाधि प्रकार सहजसमाधि में विश्राम करूँगा। दयाल सद्गुरू की कृपा द्वारा अब हृदय कमल विकसित हो गया और परमज्योति का प्रकाश होते ही भ्रम के निराकरण से दशों दिशाएँ सुक्तने लगी। जान पडा जैसे रात्रि का अत हो गया, सुर्योदय हो चला, नींद टूट गई, मृतक हाथ में धनुष लेकर उठ लड़ा हुआ और काल अहेरी स्वयं भाग चला। उस अहात, अखंड व अनुपम रूप के दर्शन का अनुभव वैसा ही अकथनीय है जैसा मिठाई खाकर माध्यं के कारण, मन ही मन प्रसन्न हो संकेत-मात्र करनेवाले गेंगे का हुआ करता है। उक्त सहजरूप के प्राप्त होते ही वृत्त में मानी विना फुल के फल दीख पड़े, विना हाथ के तुरही बजती सन पड़ी और विना पनिहारिन के गागर भर गई। देखते ही देखते काँच कंचन में परिशत हो गया श्रीर विना मनाये मन मान गया। पत्नी (सरति) ऐसा उड़ा कि उसका पता ही न चला और जल जैसे जल में प्रवेश कर जाय, वैसे ही उसमें जाकर मिल गया। अब न पहले की भाति देवों की पूजा करनी है और न वैसे तीर्थ-स्नान की ही आवश्यकता रह गईं। श्रव तो भ्रम के नष्ट होने से श्रावागमन तक भी नहीं हो सकता। अब अपने में आपको देख लिया, आप ही आप सुक्तने लगा, अपने आप ही कहना-सनना रह गया और अपने आप हो समकता-बुक्तना भी रह गया। श्चव अपने परिचय की ही तारी लग गई श्रीर श्चपने श्चाप में सदा के लिए प्रवेश कर गया", आदि।"

इस प्रकार कबीर साइब की सइजसमाधि का स्वरूप केवल मानसिक परिवर्तन का नहीं और न वह किसी काल-विशेष तक सीमित ही है। उसमें सदा के लिए अपनी प्रकृति परिवर्तित हो जाती है स्थायी और अपना आगे का जीवन पूर्णतः और का और हो आत्म-शुद्धि जाता है। मन, पवन एवं सुरति के एकत्र होते ही ज्ञानाबि-द्वारा काया की प्रकृति उसी प्रकार जलकर नष्ट हो जाती है जिस प्रकार स्वर्ण के सारे विकार उसे तपाने पर मस्म हो जाते हैं। शरीर

१. 'कवीर-ग्रंथावली', पद ६, ५० ८९ : ९० ।

के शुद्ध स्वर्णवत् वन जाते ही मन भी निर्विकार व निश्चल बन जाता है। "मन की शांति से गोविंद का ज्ञान संभव होता है जिससे तन की शारी उपाधियाँ मुख में परिवर्तित हो जाती हैं। जो शत्र थे, वही मित्र हो जाते हैं: जो 'साकत' वा दुष्ट थे, वे ही हितचिंतक बन जाते हैं और जो 'मन' था, वहीं अपने राम का रूप धारण कर लेता है। अपने आपको पहचानते ही यह चंचल मन उलटकर नित्य व सनातन हो जाता है श्रीर समझ पड़ने लगता है कि अब में 'जीवत मुख्रा' श्रर्थात् अपने पिछले जीवन की हथ्टि से भरा हुआ, किंतु अपने इस नवीन जीवन के विचार से विलक्त जीता-जागता वन गया और श्रव स्वयं डरने वा श्रन्य को डराने का कोई प्रश्न ही नहीं रह गया" । सहजसमाधि कोई अल्पकालीन वा चिरकालीन मानिसक स्थिति नहीं, वह अपने स्वभाव का ही सर्वदा के लिए कायापलट है। वह अपने जीवन का ही एक निर्तात नवीन, किंतु साथ ही वास्तविक व विशुद्ध संस्करण है जिसके द्वारा अपना कुल वातावरण तक बदल जाता है। यहीं स्थिति उस वास्तविक श्वात्मशुद्धि की है जिसे कवीर साहव ने 'सोधी' (शुद्धि) नाम देकर उसे सभी 'दाति' वा सद्गुक द्वारा दातव्य वस्त्रश्रों में सर्वश्रेष्ठ ठहराया है 3 ।

अतएव अपने मन को संबोधित करते हुए कबीर साहब अपने एक पद में कहते हैं कि ''अरे मन, अब तू जहाँ चाहे वहाँ जाने को स्वतंत्र है, अब तुक्ते किसी प्रकार की रोक-टोक नहीं। अब तो मैं हरिपद का परिचय पाकर वहीं विश्राम करने लगा, इसलिए जहाँ कहीं भी तू जायगा तुक्ते राम ही राम दीख पहुँगे। जब तक शारीर की प्रकृति बहुरंगिगी

श्रमर जीवन बनी हुई थीं, द्वेत का श्रनुभव होता रहता था; श्रव तो ज्ञान की उपलब्धि के होते ही जहाँ न तहाँ वही एकमात्र

दृष्टिगोचर हो रहा है। अब सदा उसी में लीन रहने के कारण मुक्ते अपने श्रारीर तक की सुध भूल गई और मैं सदा के लिए सुख के समुद्र में मन्न हो गया। स्वभाव के उक्त प्रकार से पूर्णतः परिवर्तित होते ही अपनी स्थिति सभी प्रकार से सुरक्तित जान पड़ने लगती है और आगामी आवागमन की

१. 'कवीर-ग्रंथावलां', यद १७, ५० ९४।

२. भुरु अंथ साहिब' राग गउड़ी, पद १७, ५० ६२६।

३. 'सोधी सई न दाति' 'क० ग्रं०, सा० १,५० १।

४. 'कबीर-यंबावली', पद १४९, पृ० १३६।

आशंका भी निर्मूल हो जाती है। श्रव अपने मन में इस बात का हद विश्वास जम जाता है कि मैं भिर कभी जन्म ग्रहण नहीं करूँगा; क्योंकि पंचतत्वमयी काया से विमुक्त होते ही पृथ्वी-तत्व का गुण जलतत्व में निहित होकर श्राम्नतत्व के साथ मिल जायगा श्रीर श्राप्न-तत्व पवन-तत्व से मिलकर श्राकाश-तत्व में लीन हो जायगा श्रीर श्रप्नी सहजसमाधि लगी रह जायगी। तब जिस प्रकार स्वर्ण से बने हुए श्रनेक भूषण भी गलाये जाने पर एकरूप हो जाते हैं, उसी प्रकार में भी लोक व वेद की उपाधियों से रहित होकर शूर्य में प्रवेश कर जाऊँगा श्रयवा जिस प्रकार तरंगिणी (नदी) में उसकी तरंगें (लहरें) दीख पड़ती हैं, उसी प्रकार में भी समक्त पड़ने लगूँगा'' । यही वह श्रमरत्व का जीवन है जिसमें श्रपने पाँचभौतिक शरीर के नष्ट हो जाने का कोई महत्त्व नहीं रह जाता श्रीर न इसी कारण किसी काल की भयंकरता का कोई प्रभाव ही रह जाता है।

सहजसमाधि के उक्त परिचय से लिंद्य होता है कि उसका रूप स्वानुभृतिपरक होने के कारण केवल ज्ञानात्मक ही होगा, किंद्र बात ऐसी नहीं है।
कवीर साहब ने जो इस प्रसंग में अनेक स्थलों पर चर्चा की है, उससे स्पष्ट
है कि उक्त स्थिति का स्वरूप वास्तव में भिक्तमय भी है और इस हिंद्र से
उस दशा को ये 'भावभगति' नाम देते हुए समम्म पड़ते
भाव-भगित हैं। कवीर साहब के अनुसार 'भगित' वा भिक्त से मुख्य
तात्पर्य 'हरिनाम का भजन' मात्र है और अन्य बातें अपार
दु:स्व से भरी हुई हैं। इसी कारण ये नाम स्मरण को ही, यदि वह मनसा,
वाचा, व कर्मणा किया जाय तो सबसे बदकर साधना मानते हैं। किंद्र
'रामनाम' वस्तुतः एक 'अगोचर' पदार्थ है जिसका ऊपर से वर्णन नहीं किया
जा सकता, उसके भीतरी अनुभव द्वारा ही हम आनंद उठा सकते हैं।
उसका रहस्य उससे परिचित होने पर ही मिल सकता है । उस 'बसतु
अगोचर' को प्राप्त करने के लिए हमें अधकार के अंदर दीपक की
आवश्यकता पड़ती है और वह दीपक हमें अपने 'घट' वा शरीर में ही
समाया हुआ दीख पड़ता है । ''जब घट चक्र की कनक कोठड़ी में लगे

१. 'कबीर-ग्रंथावली', पद १५०, पु० १३६ : ७।

२. वही, साखी ४, ५० ५।

३. वही, पद २१८, पृ० १६२।

४. 'गुरु-ग्रंथ साहिव' रागु सोरठि, पद ७।

ताले को युक्तिपूर्वक कंडलिनी की कंजी-द्वारा खोल देते हैं, तब उसमें निहित माव-रूपिणी उक्त वस्तु के प्रकट हो जाते देर नहीं लगती । इस प्रकार पूर्वोक्त 'श्रनाहत बानी' ही वह भाव-रूपिशी वस्तु है जिसे हम ज्ञान-रूपी दापक का प्रकाश हो जाने पर उपलब्ध करते हैं और वहां दूसरे शब्दों में हरिनाम या रामनाम भी है जिसका भजन यहाँ पर विविच्चित है। उसके साथ सरित का संयोग होने पर जब तन्मयता आ जाती है और दोनों एकाकार हो जाते हैं, तब सारी स्थित ही भावमयी हो जाती है श्रीर तभी भजन ( मज = भागलेना श्रथवा भाग लेकर 'उसमें' लीन हो जाना ) की सार्थकता भी समय होती है। भाव-भगति को कबीर साहब ने इसी कारण 'हरि सं गठजोरा रे भी कहा है और एक अन्य स्थल पर सच्ची भगति की व्याख्या करते हुए बतलाया है कि "जिस प्रकार मृग बीखा के स्वर को सुनते ही विंघ जाता है और शरीर त्याग करने पर भी उसका ध्यान नहीं टूटता, और जिस प्रकार सछली जल के साथ ऐसा प्रेम कर लेती है कि प्राण छोड़ने पर भी श्रपना स्वभाव नहीं भूलती तथा जिस प्रकार कीट भुंगी में इतना लीन हो जाता है कि वह अंत में भूंगी ही बन जाता है, उसी प्रकार इस 'अमृत-सार' नाम का स्मरण करके भक्त लोग भव-सागर पार किया करते हैं"3 । इस प्रकार की भक्ति का ही नाम 'प्रेमभगति' भी है जिसमें "चंद्रमा की श्रोर से अमृतसाव हुआ करता है और आप ही आप विचार करते समय अपार म्यानंद मिला करता है" ।

कवीर साइव द्वारा निर्दिष्ट उक्त भाव-भगित का भी रहस्य इसी कारण किसी बाइरी पूजन वा गुणगान में निहित न होकर एक स्थितिविशेष में सदा निरत रहने तथा उसी के अनुसार निरंतर चेष्टा करने में ही लच्चित होता है। इसका संबंध उक्त भावविशेष से हैं। इसे वैसी किसी भावना वा प्रतीक से प्रयोजन नहीं जिस पर सगुणोपासना के लिए

उसका स्वरूप निर्भर रहना पहता है। श्रतएव इम यदि साधारण भक्ति की भिन्न-भिन्न नवधा पद्धतियों की इसमें लोज करें, तो

उनके प्रचलित रूपों का यहाँ सर्वथा श्रमाव ही मिलेगा। उदाहरण के

१. फबीर-ग्रंथावली', पद २३, ५० ९६।

२. 'कवीर-ग्रंथावली' पद २१३, पू० १६०।

३. वही, पद ३९३, १० २१८।

४. वही, पद ५, ५० ६९।

लिए यहाँ 'अवगा' की यह विशेषता है कि सबद के मुनते ही जी निकलने-सा लगता है और देह की सारी सध भूल जाती है, 'कीर्तन' में हरिगुए का स्मरण कर उन्हें गाने की ज्यों-ज्यो चेच्टा की जाती है, त्यो त्यों एक तीर-सा लगने लगता है?, 'स्मरशा' एवं 'वंदन' में क्रमशः "मेरा मन राम को स्मरण करता है श्रीर वहीं हो भी जाता है" तथा "जब मेरा मन राम का ही रूप हो गया, तब शीश किसे नवाया जाय" की दशा का अनुमव होता है, 'पाद सेवन' में "चरण कँवल मन मानियाँ" की स्थिति ऐसी आ जाती है कि इम मुख एवं दुःख दोनों को विलकुल भूल जाते हैं श्रीर वैशी सेवा करने लगते हैं कि जिसके विना रहा नहीं जाता"। इसी प्रकार 'श्चर्यन' में भी ''मांहैं पाती मांहि जल मांहैं पूजग्रहार'' होने से श्चवस्था ही कछ विचित्र सी रहा करती है तथा "साच सील का चौका" देकर हमें आरती के समय अपने प्राणों को ही उस 'तेजपंज' के समज उतार देना पहता हैं", 'दास्य' में "गले राम की जेवड़ी जित खेंचे तित जाऊँ" की दशा रहती है श्रीर कवीर साइब को इसी कारण कह देना पहता है कि "है स्वामी, मैं तेरा गुलाम हूँ, तू मुक्ते जहाँ चाहे बेंच डाल तथा तूने तो मुक्ते ऐसी हाट में उतार दिया है जहाँ पर तुही गाइक है और बेचनेवाला भी तुही है" । 'सख्य' में भी इसी भाँति, "सी दोसत किया अलेख" के कारण सदा "श्रंक भरे भरि" ने चेंटना होता रहता है श्रीर 'श्रात्मनिवेदन' की स्थिति में मेदरहित होने से अपनी दशा की सुध ही नहीं रहा करती और ऐसा श्रनुभव होता है कि "पाला गलि पांगी भया दुलि मिलिया उस कुलि" १ फिर

१. 'कबीर-ग्रंथावली', सासी ३३, ५० ७१।

२. वहीं, साली ६, ५० ६३।

३. वहीं, साबी ५, ५० ५।

४. वही, पद ४, पू० वद ।

५. 'कबीर-अधावली', रमेखी, पृ० २४१।

६. वही, सासी ४२, पृ० १३।

७. वहीं, रमेखी, ए० २४०।

द. बही, साखी १४, पृ० : 0 I

९. वही, पद ११३, पूर १२४।

२०. वही, साखी १२, ५० १३।

११. वही, सासी २५, ५० १४।

१२. वहीं, साखी १८, प० १४।

तो ऐसी अनिर्वचनीय समस्या उपस्थित हो आती है कि बूंद समुद्र में खो जाती है और लाख प्रयत्न करने पर भी नहीं मिलती और न ढूँढ़नेवालें का हो पता चलता है। अतएव अंत में यही कहकर भीन धारण करना पड़ता है कि 'मेरा तो मुक्तमें कुछ था ही नहीं, जो कुछ था उसी का था, इसलिए उसकी ही वस्तु को उसे सौंपते मेरा लगा हो क्या'"। सारांश यह है कि उक्त सारे व्यापार भीतर ही होते रहते हैं और आप से आप स्वमावतः चलते हैं।

सहजसमाधि की स्थिति में भाव-भगति से श्रोतप्रोत स्वभाव को इसी कारण कवीर साहब ने 'सहजसील' की संज्ञा दी है श्रीर बतलाया है कि किस प्रकार उक्त श्रेणी तक पहुँचे हुए महापुरुष की प्रकृति एक निराले ढंग की हो जाती है जिसमें कुछ विशिष्ट गुणों का समावेश रहा करता है। इस सहजसील का संज्ञित परिचय देते हुए ये एक स्थान पर कहते हैं कि इसके लिए कम से कम सती. संतोषी, सावधान, सबदमेदी तथा सुविचारवान् होने की आवश्यकता है जो सद्गुरु के प्रसाद अथवा अपार कृपा पर निर्भर है।" श्रीर इस बात को इन्होंने श्रपनी अनेक रचनाओं द्वारा स्पष्ट करने की भी चेध्टा की है। 'सतीत्व' गुण के लिए इनके अनुसार शुद्ध भावना व एकांत निष्ठा के साथ ही अपने प्रिय उद्देश्य की प्राप्ति के विषय में ऐसी उत्कट श्रमिलापा भी श्रपेचित है जिसमें वियोग की तनिक भी संभावना अमहा हो उठती है, 'संतोप' गुण के लिए हरि में अटूट विश्वास व उसके प्रति पूर्ण निभंतता तो चाहिए ही, अपने अमल में इस प्रकार निरंतर मत्त भी रहना चाहिए ताकि उसमें अपने को नितात मरन कर दें, 'सावधानी' के लिए इसी प्रकार संयमी, त्यागी, निर्मान व निःशंक होने की आवश्यकता है और एक शुरवीर की माँति पूर्ण हद्वती होना भी अपेद्मित है। 'सबदमेदी' का गुण इनके अनुसार शब्द के रहस्यों से पूरा परिचय तथा नामस्मरण में सदा निरत रहने का स्वभाव उत्तक कर देता है श्रीर 'मुविचार' का गुण भी एक सारमहितापूर्ण सक्चे व निष्कपट हृदय को वह बल प्रदान कर देता है जिससे कथनी व करणी में कोई विषमता नहीं आ

१. 'अबीर-ग्रंथावली', साखी ३, ५० १०।

२. वही, साखी ३, पृ० १९।

३. 'कबीर-ग्रंथावली', साखी २, पृ० ६३।

पाती। यह सहजसील सतत अभ्यास का फल होता है और अपने निजी चरित्रविशेष के रूप में सदा प्रकट हुआ करता है। इस सहजसील की सबसे बड़ी विशेषता इस बात में है कि उक्त सारे गुण आप से आप उत्पन्न हो जाते हैं और हमारे जीवन के स्वरूप को इस प्रकार परिवर्तित कर देते हैं कि वह पार्थिव अथवा संसारिक बने रहने की जगह आध्यात्मिक वा स्वर्गीय हो जाता है।

अतएव उक्त प्रकार से हृदयस्थित कपट की गाँठ सदा के लिए खुल जाती है, ख्रंत:करण निर्मल व विशुद्ध हो जाता है ख्रीर खात्मा की निर्मलता अलीकिक आनंद ला देती है। अब कथनी एवं करणी में कोई अंतर नहीं रह जाता। जैसा मुख से निकलता है, वैसा ही श्रपना दैनिक व्यवहार भी चलता है। परमात्मा कदा 'नेडा' वा निकट वर्तमान सहजाबस्था जान पड़ता है श्रीर अपने भीतर इस बात का अनुभव होने लगता है कि मैं श्रव कतकार्य हो गया हैं । यही वह सहज की अवस्था है जब "अपनी पाँचों जानेन्द्रियाँ अपने कहने में पूर्णत: आ जाती है और ऐसा प्रतीत होने लगता है कि हमें परमात्मा का स्पर्श वा प्रत्यक्त अनुभव हो रहा है।" हमारे भीतर मानो श्चव्यक्त व्यक्त हो जाता है, 'प्रेमध्यान' की तारी लग जाती है श्रीर शंत:पट के खलते ही सारी वेदनाएँ सुखमयी बन जाती हैं। उस समय संसार-मात्र के साथ आत्मीयता का बोध होने लगता है और किसी के प्रति वैर वा विद्वेष के भाव जारत नहीं होते । सारी सुध्य के खंतर्गत उस खारमतत्व या सति का प्रत्यच आभास होते रहने से वृच व बनस्पति के भीतर भी वही लचित होता है। उसके पत्ते में बहाा, पुष्प में विष्णु एवं फल में साज्ञात महादेव के दर्शन होने लगते हैं; उसका सारा श्रंग सजीव हो उठता है श्रीर पजा के लिए मी उसके किसी अंश का तोड़ना असह प्रतीत होता है । यह किसी व्यक्ति के विकास की पूर्ण अवस्था है जिसमें मन्ध्यत्व एवं देवत्व के बीच कोई अतर नहीं रह जाता । कबीर साहब ने इस स्थिति को पहुँचे हए

१. 'कबीर-ग्रंथावली', साखी २ पू० ३८।

२. वही, साखी २, ५० ४२। दे० 'ह्खेन ब्रह्मसंपर्यमत्यन्तं हुखमन्तुते'।
—श्री मद्भगवद्गीता, षध्याय ६, दलोक २८ भी।

३. 'कबीर-ग्रंथावली', पद १९८, पु० १५५।

महापुरुषों को ही भगत, हरिजन, साधू श्रयवा श्रधिकतर संत कहा है श्रीर उन्हें 'प्रत्यक्त देव' रूप माना है।

उक्त संतों के लच्चण बतलाते हुए एक साखी द्वारा ये कहते हैं कि वे (संत) लोग 'निरवैशी' अर्थात् किसी से किसी प्रकार की भी शत्रुता न रखनेवाले होते हैं, 'निह काम' होने के कारण किसी वस्तु की कामना न रखते हुए निःस्वार्थ होते हैं, उन्हें 'साईं सैती नेह' अर्थात् परमात्मां के

प्रति पूर्ण प्रेम की 'भावना' रहा करती है और वे सारे स्तंत 'विधिया सूं न्यारा' अथवा अलग रहने के कारसा निर्लिस व अनासक्त रहा कहते हैं। इनकी ये बराबर प्रशंसा

करते हैं और उन्हें आदर्श के रूप में परिचित कराने के लिए निरंतर सचेष्ट रहते हैं। संतों के हृदय को उन्होंने उजाला वा प्रकाशपूर्ण बतलाया है, उन्हें तत्वज्ञ व विवेकी हंस की उपमादी है तथा उनके त्याग, संतोष व निर्भोकता का वर्णन किया है। कबीर साइब के अनुसार संत जन दर से ही "तन षोगां मन उनमनां" र अर्थात् ज्ञीग शरीरधारी व अन्यमनस्क दीख पहते हैं और उनका संतपन करोड़ों के समाज में रहते हुए भी उसी प्रकार एकरस व एकभाव बना रहता है जिस प्रकार सर्वी द्वारा वेष्ठित रहने पर भी चंदन बूच की शीतलता बनी रहती है। उनके स्वभाव में कुछ भी परिवर्तन नहीं होता3 । कवीर साहब राम का भजनेवाला उसी को मानते हैं जो किसी प्रकार से 'ब्राहुर' वा ब्राशांत नहीं होता, जिसमें सच्चा संतोष होता है और जो धैर्यवान् होता है। जिसपर काम व कोघ अपने प्रभाव नहीं डाल सकते. जिसे तृष्णा नहीं जलाया करती श्रीर जो इसी कारण प्रफुल्लित मन के साथ गोविंद के गुण गाता रहता है, उसे दूसरों की निंदा नहीं भाती श्रीर न वह श्रमत्य भाषण करता है। इह काल की कल्पना का भी त्याग करता हुआ परमारमा में निरंतर लीन न्हा करता है। वह सदा सम हृष्टि व सब के प्रति 'बीतल' अर्थात एक माव के साथ उपकारी हुआ करता है और किसी प्रकार की 'दुविघा' वा दो प्रकार की धारणा नहीं रखता। श्रतएव कवीर साहव का कहना है कि इनका मन ऐसे ही मक्तों में विश्वास करता है । सार्गश यह कि भक्ति के लिए शुद्धाचरण भी परमावश्यक है।

१. 'कवीर-ग्रंथादली', साखी १, ए० ५० ( दे० प्रथम अध्याय मी)

२. वही, सासी ३, ५० ५१।

इ. वहीं, साखी २, ५० ५१।

४. 'क्वीर-ग्रंथावली', पद ३६३, पू० २०९।

उक्त शुद्धाचरण का व्यापार मानव-समाज में ही चलता है और उक्त नैतिक गुणों के प्रयोग समाज के खंतर्गत ही संभव हैं। ख्रतएव व्यष्टि के पूर्णत: सुघरते ही समध्टि का भी सुघर जाना ख्रानिवार्य सा है। कवीर साहब कदाचित् इसी कारण किसी सामाजिक व्यवस्था का ख्रादर्श हमारे सामने

समिष्टिगत का अश है और व्यक्ति का ध्येय उसके साथ एकाकार होना सुधार है, अतएव सामज, राष्ट्र अथवा विश्व के सामंजस्य की भा प्रक्रिया उसी प्रयत्न में आप से आप विकसित होती

चलेगी। इनका संत शाश्वत सत्य को अपने नित्य के जीवन तथा दैनिक प्रश्नों के संबंध में उतारते रहने की चेध्टा स्वभावतः किया करेगा और समाज के प्रत्येक व्यक्ति के मानवीय संस्कारों में सदा परिवर्तन होता ही रहेगा, अतः इस प्रकार किसी दिन भूतल पर स्वर्ग तक लाने का भी अवसर आ सकता है। ये सामाजिक समस्याओं पर इसी कारण आर्थिक, राजनीतिक आदि हिंदियों से अलग-अलग विचार करते हुए नहीं दीख पढ़ते। ये पूरे साम्यवादी हैं; किंतु इनके यहाँ सामाजिक प्रश्न आर्थिक वा राजनीतिक प्ररावाओं से नहीं जायत होते, बिल्क ठेठ 'समाज धर्म' के आदर्शानुसार उठा करते हैं। इनके अनुसार मानव-समाज के सभी अंग मूलतः एक हैं, अतएव केवल उनके 'अधिकार' मात्र में ही समानता का देखना अधूरा कार्य सममा जा सकता है। इनकी क्रांति अपनी सामाजिक व्यवस्था वा परिस्थिति के उलट-फेर की ओर उतना ध्यान नहीं देती जितना समाज के व्यक्तियों के इदय-रिवर्तन से संबंध रखती है।

मानव-समाज की मौलिक पकता की ग्रोर सर्वसाधारण का ध्यान दिलाते हुए कथीर साइव ने ग्रापनी रचनाश्चों के श्रंतर्गत कई स्थलों पर जाति, कुल, धन व धर्म संबंधी वैधम्य को लेंकर कुछ फुटकर विचार भी प्रकट किये हैं। ये कहते हैं कि "गर्मावस्था में तो कोई जाति वा कुल का चिह्न नहीं रहा

करता और सबकी उत्पत्ति एक ब्रह्म विंदु से ही हुआ सामाजिक करती है, फिर पंडित ब्राह्मण कर से हो गया ? और यदि साम्य वह ब्राह्मण व ब्राह्मणी का उत्पन्न किया हुआ है तो उसकी उत्पत्ति के दंग में भी कुछ विभिन्नता होती चाहिए थी।

परन्तु यदि वह भी सभी की भाँति जन्म लेता है, तो फिर वह किस प्रकार आहारा हो गया और दूसरे शूद्र यन गए अथवा वे किस प्रकार साधारण रक्त रह गए और वह पवित्र दूध हो गया ? सच्ची बात तो यह है कि जो बस का विचार कर सकता है, वही ब्राह्मण है "। इसी प्रकार "सर्वप्रथम एक ही ज्योंति से सारी स्थिट की रचना हुई, अतएव मूलतः हम किसी एक को अच्छा और दूसरे को जुरा नहीं कह सकते। मिट्टी एक ही है, न तो पात्र में कोई जुराई है और न उसके कुम्हार में ही कोई कभी है। सभी प्राणियों में वहीं एक अहरूय रूप से विद्यमान है "। और फिर "हम तो सबको एक ही एक समझते हैं। यह सारा जगत एक ही पानी, एक ही पबन तथा एक ही ज्योति का बना है। सभी वर्तन एक ही मिट्टी के बने हैं और उनका बनाने-वाला भी एक ही है तथा सबके भीतर वहीं एक काठ के भीतर अस्नि की भाँति ज्यास है" ।

धनी एवं निर्धन के संबंध में भी ये कहते हैं कि इस समय कोई निर्धन को आदर नहीं देता। वह लाख प्रयत्न करे तो भी उसकी ओर किसी का ध्यान नहीं जाता। यदि निर्धन धनवान के पास जाता है, तो निर्धन को आगे बैठा देखकर धनवान पीठ फेर लेता है। परन्तु यदि धनवान निर्धन के पास जाता है, तो निर्धन धनवान को आदर देता है और उसे

आर्थिक व अपने निकट बुला लेता है। फिर भी वस्तुतः निर्धन श्रीर धार्मिक साम्य धनवान् दोनो भाई-भाई है श्रीर जो दोनों में खन्तर दीख पहता है, वह प्रभु का नित्य कीतुक मात्र है। कवीर साहब

के अनुसार सच्चा निर्धन उसी को कहना चाहिए जिसके हृदय में रामनाम का धन न ही । ये स्वयं किसी से भी कोई वस्तु अपने लिए माँगना नहीं चाहते, बाल्क अपना काम करते हुए संतोषपूर्वक जीवन व्यतीत करना चाहते हैं। " इन्हें धार्मिक वा साम्प्रदायिक विषमता अधिक असत्य प्रतीत होती है और इसके विरुद्ध ये बार-बार लोगों का ध्यान आकृष्ट करते रहते हैं। ये हिंदू और मुसलमान में कोई मौलिक भेद नहीं देखते और मुन्नत एवं यशोपवीत इन दोनों को हो कृत्रिम ठहराते हैं। इन दोनों धर्मों तथा जैन, बौढ,

१. गुरु-प्रंव साहिव' रागु गौड़ी, पद ७, ए० ३२४।

२. वही, रागुविमास प्रमाती, पद ३, ५० १३४९।

३. 'कवीर-ग्रंथावली', पद ५५, पू० १०५।

४. 'आदियंथ', रागु भैरक, पद न, पूर ११६०।

५. 'गुरु-ग्रंथसाहिब', रागु सोरिठ, पर ११, पृ० ६५५।

इ. 'क्लार-ग्रंथावली', अप्टपदी रमेखी, ए० २३९।

शाक्त, चार्नाक आदि के भी वाह्य नियमों को ये पाखंडपूर्ण व व्यर्थ बतलाते हैं और उन सबकै अनुयायियों से कहते हैं कि मूल धर्म की खोर अपना ध्यान दें।

संचीप में कबीर साइब का उद्देश्य कभी किसी प्रचलित धर्म वा सम्प्रदाय का अनुसरण करना नहीं रहा और न इन्होंने किसी नवीन सामूहिक मत के प्रचार की कोई बुनियाद ही डाली। इनके अनुसार धर्म का स्वरूप सत्य के प्रति किसी व्यक्ति की पूर्ण आस्था, उसके साथ तादात्म्य की मनोवृत्ति तथा उसी के आदशों पर निश्चित व्यवहार की प्रवृत्ति में भी

उपसंहार देखा जा सकता है। इन्होंने सत्य को ही ईश्वरवत् माना श्रीर उसे ही सर्वत्र एकरस-स्रोतप्रोत भी बतलाया। इन्होंने

इसी प्रकार समाज के भीतर निर्देद रहकर कितपय व्यापक नैतिक नियमों के पालन की श्रोर ही विशेष ध्यान दिलाया। ये कपट, पाखंड, वारजाल एवं श्रात्याचार के घोर विगेषी थे श्रीर उसी प्रकार शुद्ध हृदय, सादगी, स्पष्टोक्ति एवं प्रेम के प्रवल समर्थंक भी थे। इनकी क्रांति बाहरी विप्लव न होकर श्रंतमुंखी थी श्रीर मानवी हृदय से ही सीधा संबंध रखती थी। ये जीवन के किसी विशेष पहलू के सुधार पर ही श्राधिक जोर न देकर उसका पूर्णंत: कायापलट कर देना चाहते थे। इन्हें किसी परलोक जैसे काल्पनिक प्रदेश में भी श्रास्था नहीं थी। ये इहलोक को ही श्रादर्श व्यक्तियों के प्रभाव-द्वारा स्वर्ग बना दिये जाने में विश्वाम रखते थे। वे जिस पद को 'हरिपद', 'निजपद', 'परमपद', 'श्रम पद'वा 'चौथापद' कहा करते थे, वह स्थानविशेष का बोधक न होकर स्थितिवशेष का निर्देश करता है। वास्तव में 'संत' शब्द का सार्थक होना भी तभी संभव है जब उसके द्वारा निर्दिष्ट व्यक्ति बढ़ा वा सस्य के श्रस्तस्व का पूर्णंतः श्रनुमव कर सुकनेवाला हो जाय?।

१. कवीर-ग्रंबावली', पद १८४, पूर १५० ।

२. 'अस्ति महाति चेद्वेद संतमेनं विदुर्वधाः ' (दे० प्रथम अध्याय भी)

## तृतीय ऋध्याय

## कबीर साहब के समसामयिक संत

( संवत् १४०० - संवत् १४४० )

## १. सामान्य परिचय

कबीर साइव के आविर्माव का समय ऐसा था जिसमें घार्मिक विचारधारा पर अनेक प्रकार के प्रभाव पड़ते जा रहे ये और उनसे अञ्चला रहकर किसी धार्मिक व्यक्ति का जीवन यापन करना सरल न था। इसलिए उनके समसामयिक बहुत-से अन्य महापुरुष भी उनसे प्रभावित हुए तथा अपनी

धार्मिक किया। ऐसे व्यक्तियों में सर्वप्रसिद्ध स्वामी रामानंद ये जो. बातावरण कवीर साहव से ख्रवस्था में बड़े ये और जिन्हें बहुधा उनका गृह होना भी समका जाता है। उन्होंने संभवतः

प्रसिद्ध भक्ति-प्रचारक द्याचार्य श्रीरामानुज स्वामी के श्रीसम्प्रदाय से अपना पूर्व संबंध विच्छेद कर स्वतंत्र रूप में 'रामावत सम्प्रदाय' को जन्म दिया या और अपने नवीन मत के प्रचार-द्वारा तत्कालीन सुधार-श्रादोलनों में सिक्रेय भाग लिया था। उन्होंने एक ऐसे इच्टदेव की कलाना की जो सर्वसाधारण के लिए भी कल्याणकारी प्रतीत हो सके और एक ऐसी उपासना चलायी जिसके श्रीधकारी मनुष्पमात्र समके जा सकें। उनकी इस विशेषता को ही श्राधारस्वरूप ठहराकर आगे गो० तुलसीदास ने अपने अपूर्व प्रंथ 'रामचिरतमानस' की रचना की, जो कम से कम हिंदू जाति के पारिवारिक जीवन का पथप्रदर्शक बन गया। ऐसे महापुष्प का अपने छोटे समसामयिक कबीर साहब को भी प्रभावित कर देना कोई कठिन बात नहीं थी और यद्यपि इन दोनों के प्रत्यन्त संबंध का कोई पुष्ट प्रमाण नहीं मिलता, फिर भी कबीर साहब का कुछ बातों में उनका ऋणी होना असंभव भी नहीं कहा जा सकता।

स्वामी रामानंद के समान उस समय कुछ ऐसे अन्य व्यक्ति भी वे जिनका संबंध कवीर साइव के साथ बतलाया जाता है। संत सेन नाई, पीपाजी, रैदास व धन्ना की भी गण्ना स्वामी रामानंद के शिष्यों में की जाती है। प्रसिद्ध है कि ये सभी कवीर साइव की भाँति उनसे दीवित

सेन नाई भी सम्मितित थे। स्वामी रामानंद व इन शिष्यों के आदि संबंध में अनेक कथाएँ भी प्रसिद्ध हैं और इनके परस्पर गुरुमाई होने की अनुश्रुति दृढ़ व प्रमाणित समभी जाती

है। यह प्रायः निर्विवाद-सा है कि ये सभी किसी एक स्थान के निवासी नहीं ये और न इनका समवयस्क होना ही असंदिग्ध रूप से स्वीकार किया जा सकता है। फिर भी इतना मान लेने में किसी प्रकार की ग्रहचन नहीं जान पहती कि इन सबकी विचारधारा लगभग एक समान ही प्रवाहित हुई थी श्रीर ये सभी तत्कालीन वातावरण द्वारा प्रमावित ये। इनमें से किसी एक पर भी किसी साम्प्रदायिकता की छाप लिवत नहीं होती और न उसमें उदारहदयता की कमी दीख पड़ती है। सभी प्रायः एक ही रंग में रँगे, उत्मक्त व स्वच्छंद श्राध्यास्मिक व्यक्ति जान पहते हैं श्रीर सभी प्रायः एक ही स्वर में गान करते हैं । साम्प्रदायिक भावनाओं से सर्वथा मुक्त एक अन्य संत भी इसी समय उत्पन्न हुए ये जिनका नाम कमाल था। ये कवीर साहब के औरस पत्र एवं दीचित शिष्य समभे जाते हैं और इनके संबंध में भी अनेक प्रकार की कथाएँ प्रसिद्ध हैं। इन्होंने कबीर साहब के अनेक भक्तों के श्राग्रह करने पर भी उनके नाम पर कोई पंथ नहीं चलया श्रीर न श्रपना ही कोई प्रथक् सम्प्रदाय छोड़ा। इन्होंने कदाचित् सम्प्रदायिक बखेड़ों के ही अय से अपना निवाह तक नहीं किया और सदा एक शीधा-सादा वा संयत जीवन व्यतीत करते रहे।

स्वामी रामानंद की छोड़कर इस काल के अन्य सभी संत अशिद्धित और अधिकारशूर्य व्यक्ति कहे जाते हैं और इन सक्का स्वभाव प्रायः एक-सा ही जान पड़ता है। स्वामी रामानंद का संबंध चाहे स्वामी रामानुजाचार्य से आती हुई आचार्य-परम्परा के साथ रह भी जुका हो, और उन्होंने कुछ प्रसिद्ध ग्रंथों पर माध्य आदि भी लिखे हो, किंतु सेन,

विशेषता क्वीर सहिन, पीपाजी, रैदास, धन्ना व कमाल पर ऐसी बातों का कदाचित् लेशमात्र प्रभाव न था। इन संतों की

प्रक यह भी विशेषता रही कि इनमें से किसी ने भी अपने पीछे किसी नवीन

पंथ के चलाने का प्रयास नहीं किया । इन सबका लच्य कवीर साहब की। भाँति ही एक सार्वभीम व व्यापक धर्म का प्रचार करना था जो सबके लिए मान्य हो सके। फिर भी पता चलता है कि पंच निर्माण की योजना का आरंभ होते ही लगभग इन सभी के नामों पर पृथक-पृथक सम्प्रदायों की सुष्टि हो गई। सेन पंथ, पीपा-पंथ व रैदास-पंथ के नाम आज भी सुनने में ब्राते हैं ब्रीर कवीर-पंथ की तो शाखाएँ व उपशाखाएँ भी बन गई है। स्वामी रामानंद का 'रामावत सम्प्रदाय' भी जो किसी समय 'श्री सम्प्रदाय" की रूढिवादिता के विरुद्ध स्थापित हुआ था, फिर उसी प्रकार की बातों के समर्थन में निरत जान पड़ता है और उसमें तथा अन्य वैसे सम्प्रदायों में कोई मौलिक ग्रंतर नहीं प्रतीत होता। उक्त संत मिन्न-मिन्न श्रेणी की। जातियों में उत्पन्न हुए व्यक्ति ये श्रीर श्रपने कुल कमानुसार जीवन यापना करते हुए एक उच्च ग्राध्यात्मिक ग्रादर्श का ग्रनुसरण करना उन्हें ग्रमीध्य रहा । उन्होंने कभी पूर्ण-सन्यास भी नहीं ऋपनाया, प्रत्युत ऋपने परिवार में रहकर जीविकोपार्जन करना तक उत्तम समका । उनकी स्वीकृत साधना की ही भाँति उनका जीवन सरल, शांत, निर्देह, निष्कपट व स्त्राडवरहीन था श्रीर उन्हें सभी प्रकार के प्रपंचों व विडंबनाओं से घुगा थी।

कबीर साइव व उनके उक्त समसामयिक संतों का कोई ऐसा प्रामाखिक विवरण नहीं मिलता जिसे असंदिग्धरूप से मान लिया जा सके। फिर भी उनकी उपलब्ध रचनाओं तथा अनुश्रुतियों के आधार पर उनके आविमांब-काल के विषय में कुछ अनुमान किया जा सकता है। तदनुसार स्वामी रामानंद, सेन नाई, कबीर साइब, पीपाजी, रैदास, कमाल व धन्ना को काल-कम के विचार से आगे-यीछे रखना कदाचित् अधिक उचित कहा जा सकता है।

## (२) स्वामी रामानंद

उत्तरी भारत की संत-परम्परा के इतिहास में स्वामी रामानंद का एक महत्त्वपूर्ण स्थान है। ये एक सहुदय व स्वाधीन-चेता व्यक्ति ये जो किसी प्रश्न पर विचार करते समय एक व्यापक द्राष्ट्रकी स्था उपयोग करते ये स्थीर किसी भी बात को सिढांत-रूप में स्वीकार कर लेने पर उसे यथावत् व्यवहार में लाने का भी प्रयत्न पूरी निर्मीकता के साथ

व्यवहार में लाने का भी प्रयत्न पूरी निर्भाकता के साथ महत्त्व किया करते थे। इनके चरित्र-चल व असाधारण व्यक्तित्व के कारण इनके समकालीन हिंदू-समाज का वातावरण इनसे प्रभावित हो उठा और सर्वत्र एक प्रकार की कांति की लहर फैल गई। ये अपने समय के एक प्रभावशाली पय-प्रदर्शक के रूप में दीख पड़ते हैं और उस युग के प्रायः प्रत्येक विशिष्ट सुधारक को इनका किसी न किसी प्रकार से आभारी होना आज तक स्वीकार किया जाता है तथा इस बात की चेध्टा की जाती है कि अमुक व्यक्ति के साथ इनका संबंध अमुक रूप में सिद्ध हो सके। वास्तव में जिस भक्ति-साधना का प्रचार इम आज उत्तरी भारत में देख रहे हैं उसके प्रधान प्रवर्शक स्वामी रामानंद ही ये और इन्हीं की प्रेरणा से उसे वर्तमान रूप मिला है। हरिभजन के आधार पर जाति व वर्ण-संबंधी कड़े नियमों को शिथिल कर सर्वसाधारण को भी कुलीनवृत् अपनाने की प्रधा चला इन्होंने मनुष्य-भात्र की वास्तविक एकता की ओर लोगों का ध्यान आकृष्ट किया। सबकी समम व सुमीते के विचार से इन्होंने धर्म-प्रचार के लिए संस्कृत की अपेचा हिंदी-भाषा को अधिक उपयुक्त ठहराया तथा लोकसंग्रह की हिंदी से जनता के बीच कार्य करनेवाले संयमशील साधुओं की एक टोली संगठित की और 'वैरागी' वा 'अवधूत' नाम देकर उन्हें सर्वत्र भ्रमण करते रहने के लिए प्रेरित किया।

स्वामी रामानंद का प्रसिद्ध स्वामी रामानुजाचार्य की पाँचवीं पीढ़ी में होना बतलाया जाता है और कहा जाता है कि इनका जन्म प्रयाग के किसी कान्यकुञ्ज-कुल में पुरुष सदन शर्मा के घर उनकी स्त्री सुशीला देवी के गर्म से हुआ या। इनका जन्म-काल भी 'अगस्त्यसंहिता' ग्रंथ के आधार पर

कित्युग् के ४४००वें वर्ष अर्थात् विक्रम संवत् १३५६ में सिन्ति होना समका जाता है जिसे अनेक आधुनिक विद्वानों ने परिचय भी स्वीकार कर लिया है। लड़कपन में इन्हें पढ़ने के लिए काशी मेजा गया था, जहाँ पर ये संभवतः शांकराद्वित मेत

के प्रभाव में अपनी शिक्षा समाप्त कर अंत में विशिष्टाद्वेती स्वामी राघवानंद के शिष्य हो गए। परंतु कहीं से तीर्थ-यात्रा करके लौटने पर खाने-पीने के संबंध में कुछ मतमेद उत्पन्न हो जाने के कारण इन्हें अपने उक्त गुरु का साथ छोड़ देना पड़ा। तब से इन्होंने अपने स्वतंत्र विचारों के आधार पर एक मिस्र मत का प्रचार करना आरंभ कर दिया जो आजकल 'रामावत' वा 'रामानंदी सम्प्रदाय' कहलाता है। ये अधिकतर काशी में पंचगंगा के आसपास किसी गुफा के भीतर रहा करते ये और केवल ब्रह्मवेला में कुछ समय के लिए बाहर निकला करते थे। फिर भी इनके संपर्क में आनेवाले उत्साही व उद्योगशील अनुपायियों ने इनके सिद्धांती का प्रचार दूर-दूर तक कर दिया। स्वामी रामानंद के गुरु स्वामी राधवानंद के विषय में प्रसिद्ध है कि उन्होंने भक्ति-श्रांदोलन का नेतृत्व प्रहण कर मक्तों को मान प्रदान किया था तथा सारी पृथ्वी पर श्रपनी घाक जमाकर वे स्थायी रूप में काशी में वस गए थे । जनश्रुति के श्रनुसार यह भी कहा जाता है कि वे योगविद्या में भी

पारंगत ये और अपने शिष्य रामानंद को भी पूर्ण योगी
स्वामी बना उन्होंने इन्हें अल्यायु होने से बचा लिया था। भक्त
राधवानंद नामादास के समकालीन व सहतीर्थ जानकी दास के पोते
चेले तथा वैष्णवदास के चेले मिहीलाल (अनुमानतः
१७वीं शताब्दी) ने भी अपने 'गुरु प्रकारी' नामक ग्रंथ में लिखा है कि.

'श्री अवधूत वेष को धारे, राघवानंद सोई। तिनके रामानंद जग जाने, कलि कल्यानमई'।

जिससे इस बात की कुछ पुष्टि होती हुई जान पड़ती है। इन्हीं राघवानंद-द्वारा रिवत कही जानेवाली 'सिद्धांत पंचमात्रा' नाम की एक छोटी-सी पुस्तिका की इस्तिलिखित प्रति प्राप्त हुई है जिसके आधार पर डा॰ वर्ध्वाल ने इनके साधना-मार्ग का योग और प्रेम का समन्वित रूप होना अनुमान किया है । उक्त अंथ की योग-संबंधी बातें अधिकतर इठयोग-प्रणाली का अनुसरण करती है और उसमें वैष्ण्व-धर्म द्वारा स्वीकृत माला, तिलक, सुमिरनी जैसे विषयों का भी पूरा समावेश है जिससे सिद्ध है कि उस काल का वातावरण नाथयोगी-सम्प्रदाय के सिद्धांतों व साधनाओं द्वारा भी बहुत कुछ प्रभावित रहा और इसी कारण वारकरी-सम्प्रदाय की भाँति रामावत-सम्प्रदाय में भी हमें योग एवं मिक्त का समन्वय दीख पड़ता है।

परम्परा से प्रसिद्ध है कि स्वामी रामानंद के बारह शिष्य ये जिनमें से पाँच, अर्थात् सेन नाई, कबीर साहब, पीपाजी, रमादास (रिवदास) एवं धन्ना के साथ 'पद्मावती' नाम की एक शिष्या को भी रामानंद के सिम्मिलत करके 'रहस्यत्रयी' के टीकाकार ने उन्हें शिष्य छः मान लिया है और 'जितेन्द्रियाः' भी कहा है। शेष सात में अनंतानंद, सुरसुरानंद, नरहर्यानंद, योगानंद,

१. नाभादास : 'भक्तमाल' ३०।

२. डा० बब्बांल : 'योगप्रवाह' ( श्री काशी विचापीठ, बनारस, सं० २००३ ) पृ०

३. वही, पुर मा

कुखानंद, भवानंद एवं गालवानंद को गिनाकर उन्हें 'नन्दनाः' बतलाया है और इस प्रकार वस्तुतः तेरह जान पड़नेवाले व्यक्तियों को 'सार्द्धादश शिष्याः' ही कहा है'। परन्तु स्वामी रामानन्द के उक्त शिष्यों की नामावली में बहुधा मतमेद भी पाया जाता है और सर्वसम्मत नामों में सेन नाई आदि के उक्त पाँच के अतिरिक्त केवल भवानंद, सुरसुरानंद एवं सुखानंद के ही नाम लिये जाते हैं; अन्य चार नाम प्रायः भिन्न भिन्न दीख पड़ते हैं। इसके सिवाय उक्त आठ नामवाले संतों की समकालीनता का प्रश्न भी आज तक किसी संतोधप्रद ढंग से इल नहीं हो पाया है। हाँ, उक्त भवानंद, सुरसुरानन्द एवं सुखानन्द नामों के अंत में जुड़े हुए 'आनन्द' शब्द के संकेत और कुछ उपलब्ध प्रंथों व प्रसंगों के आधार पर उन्हें स्वामी रामानन्द के शिष्यों में निश्चित रूप से सीमालत करने की परिपाटी बहुत दिनों से चलां आती है और संभव है यह बात सत्य भी हो। किंतु उक्त अन्य पाँच व्यक्तियों के विषय में भी वैसा ही परिशाम निकालने के लिए यथेष्ट साधन की आवश्यकता है जिस कारण उन्हें भी इनके शिष्यों में यो ही गिन लोना उचित नहीं कहा जा सकता।

जहाँ तक पता है, उक्त पाँच में से केवल सेन नाई ने ही स्वामी रामानंद का नाम अपने एक पद में लिया है और उन्हें 'रामाभगति का जानकार' भी बतलाया है। उनके इस कथन से जान पड़ता है कि वे संभवतः अपने समय में बतंमान रामानंद के ही संबंध में ऐसा कह रहे हैं और इसके

सेन नाई, कवीर व रामानंद आधार पर सेन नाई एवं स्वामी रामानंद का समकालीन होना मान लिया जा सकता है। परंतु केवल इस प्रशंसात्मक परिचय के ही सहारे सेन नाई को इनका शिष्य भी मान लेना ठीक नहीं जान पड़ता। कबीर साहब की उपलब्ध प्रामाणिक रचनाओं में स्वामी रामानंद का नाम

 <sup>&#</sup>x27;राष्ट्रवानन्द पतस्य रामानन्दस्ततोऽभवत् । सार्बदादश शिष्याः स्युः रामानन्दस्य सद्गुरोः । द्वादशादित्य संकाशाः संसार-तिमिरापदा । श्रीमदनन्तानन्दस्तु सुरस्रदानन्दस्तथा ॥१६॥ नरहरियानन्दस्तु योगानन्दस्तथैवत्र । सुखामावागालवंच समैते नाम नन्दनाः ॥१६॥ कवीरद्य रमादासः सेना भीषा भनास्तथा ॥ पणावती तद्बद्धंच पढेते च जितेन्द्रियाः ॥१८॥ 'भीकसुषाविन्दुस्वाद' (रूपकलाजी, पृ० २९४ पर उद्दूत) ।

२. 'रामामगति रामानंदु बानै, पूरन परमानंदु वसानै'। 'श्रंथसाहब', धनासरी १।

कहीं भी नहीं आता । कवीर पंथियों के मान्य धर्मग्रंथ 'बीजक' में एक स्थल पर रामानंद शब्द का प्रयोग अवश्य हुआ है ' जिसे स्वामी रामानंद के ही लिए व्यवहृत मानकर तथा उक्त ग्रथ को कवीर साहव की कृति भी समझते हुए कुछ लोगों ने इन दोनों के गुरु-शिष्य संबंध का प्रमासित हो जाना मान लिया है? । परंत क्या बीजक' में लंगडीत सारी रचनाएँ वास्तव में कबीर साइव की ही कति मानी जा सकती है अथवा क्या उक्त पद का ही सीधा-सादा-सा अर्थ लगाने पर ऐसा परिशाम कभी निकाला जा सकता है? १ किसी भी रचना का वास्तविक मर्म जानने के लिए उसमें प्रयुक्त वाक्यों में परिलक्षित भावों की संगति बैठा लेना परमावश्यक होता है। अतएव उक्त पद की प्रथम पंक्ति के 'आपन आस किजी' की यदि कोई अपने पर्वब्रह के अनुसार 'आपन अस किये' मानकर उसका अर्थ 'अपने समान कर लिया' कुछ देर के लिए लगा भी ले और 'रामनंद रामरस माते' का भी अभिप्राय उक्त स्वामी रामानंद की प्रशंसा में ही हुँदने लगे, फिर भी उक्त प्रथम वाक्य के आगे का कथन एवं दूसरें के अनंतर आनेवाले अंतिम वक्तव्य 'कहहिं कबीर हम कोइ किह थाके' उसे इन पद का उचित अर्थ एक बार फिर से समम लेने के लिए बाध्य करने लगेंगे। पूरे पद को निष्य इं रूप से ध्यानपूर्वक देखने पर स्पष्ट विदित हो जाता है कि उसके रचयिता का उद्देश्य हरि वा राम के सच्चे रहस्य को विना समभे बुभे केवल रामनाम की ध्वनि में ही मरन रहनेवाले मक्तों को सचेत कर देना-मात्र है और उसमें श्राये हुए श्रन्य प्रसंग भी उसी मूलभाव के समर्थन में व्यवहृत समम्हे जा सकते हैं।

इसके िवाय उक्त 'बीजक' ग्रंथ के ही एक पद में आये हुए प्रसंग 'ब्रह्मा, वरुण, कुवेर, इन्द्र, पीपा व प्रह्माद सभी कालग्रस्त हो गए' से विदित होता है कि यदि वह कबीर साहब की रचना हो, तो भी कम से कम पीपाजी की मृत्यु उनके पहले अवश्य हो चुकी होगी और उक्त पौराणिक भक्तों के साथ एक ही श्रेणी में उनके शिने जाने के कारण उनका बहुत पहले

श्वापन आस किनै बहुतेरा, काहु न मरम पाव हरि केरा।
 इन्द्री कहा करें विसराया, सो कहाँ गये जो कहत होते रामा।
 सो कहाँ गये जो होत स्थाना, होय जितक वहि पदि समाना।।
 रामानंद रामरस माते, कहिंद विदर्श हम किंद कि थाके'। 'दीजक' झन्द ७७।
 डा० वर्ष्यांत: 'दि निरगुन स्कृत आफ हिन्दी पोस्ट्री' पेन २०३ (टिप्पती)।

का०-१५

ही मर जाना भी सममा जा सकता है।। परंतु जैसा पहले भी कहा जा चुका है, इन्ही पीपाजी की एक रचना किवीर साहब के संबंध में प्रस्तुत की गई समभी जाती है और इनके एक अन्य पद<sup>२</sup> से यह भी कवीर, पीपा, स्चित होता है कि ये कबीर साहब के एक बहुत बड़े रैदास व धन्ना प्रशंसक ये तथा इनका यहाँ तक कहना था कि "कबीर साहब ने जिस 'सरयनाम' का प्रचार किया या उसी से मैंने भी लाभ उठाया है"। इस प्रकार उक्त दो भिन्न-भिन्न प्रसंगों के कारण हमें सहसा न तो स्वामी रामानंद, कबीर साहव व पीपाजी को पूर्ण समकालीन मानने का साइस होता है और न उनके गुरु-शिष्य-संबंध को ही स्वीकार कर कोने का । फिर इसी प्रकार संत रैदास ने भी कबीर साइव के विषय में अपने कुछ पदों के श्रांतर्गत 'हरि नाम के द्वारा जन्म-जन्म के बंधन तोड़ देने वाला'3, नामदेव, तिलोचन, सधना व सेन नाई की भाँति संसार-सागर से पार हो गया हुआ र तथा नीच कुलोत्पन्न होने पर भी तीनों लोकों में प्रसिद हो गया हुआ" कहा है और एक अन्य स्थल पर उन्हें सदेह मुक्त होकर निर्मण भक्ति का महत्त्व प्रदर्शन करनेवाला तक माना है जिससे स्पष्ट है कि कबीर साहब उनसे पहले ही भरकर प्रसिद्ध हो चुके होंगे और सेन नाई की भी मृत्य हो चुकी होगी । इसके िवाय इसी रैदासजी को धन्ना ने अपने

एक पद "-द्वारा नामदेव, सेन नाई वा कवीर साहब के समान ही माया का

'संत कबीर' पु॰ ४४।

वहीं, राग मलार, पद २।

'रैदासजी की बानी', पू॰ ३३।

श्वाके इंद बकरीद नित गऊ रे बच करे, मानिये सेख सहीद पीरा।
 बापि वैसी करी पूत ऐसी घरी, नांव नवर्लंड परसिथ कवीरा।
 'दि निगुंख स्कूल' प्० ३०२।

२. 'नाम कवीर सत्य परकात्या, तहाँ पीपै कछ पाया ।'

३. 'इरिकै नाम कदौर उजागर, जनम जनम के काट कागर।'
'अथ साहब', आसा ५।

४, 'नामदेव कवीर तिलीचनु सवना सैनु तरें' । वही, राग मारु, पद १ ।

५. 'आकै वाप वैसी करी पूत ऐसी करी, तिहूँ रे लोक परसिथ कवीरा।'

श्निरगुन का गुन देखो आई, देही सहित कवीर सिवाई।

७. 'रविदास दुवँता दोरनी, तितिनी तिकागी मादका, परगढु होका साथ संनि हरिदरसन पादका। इतिविधि सुनि के जाटरी उठि मगती लागा, मिले प्रतिष गुसाइका धनना बढ़मागा। 'अथ साहब', राग क्रासा २।

परित्याग कर हरिदर्शन पा चुकनेवाला बतलाया है और श्रंत में यह भी कहा है कि उक्त संतों की कथाएँ सुनकर ही मुक्त जाट के हृदय में भक्ति का भाव जारत हुआ और मैं भी सीभाग्यवश भगवान के दर्शन कर सका।

अतएव उक्त सभी बातों पर विचार करते हुए यही अनुमान लगाया जा सकता है कि उन पाँच व्यक्तियों में से कदाचित् किसी ने भी,स्पष्ट शब्दों में स्वामी रामानंद को अपना गुरु स्वीकार नहीं किया है और उनमें से सभी ने उनका नाम तक नहीं लिया है। कम से कम पीपाजी ने अपने को कबीर साहब द्वारा तथा घना ने नामदेव, कबीर साहब, निष्कर्ष रैदास तथा सेन नाई की कथाओं द्वारा प्रभावित होना

स्वीकार किया है। संभव है कि उक्त सभी संत एक ही समय और एक हो साथ ऐसी स्थिति में वर्तमान भी न रहे होंगे जिससे उनका स्वामी रामानंद का शिष्य और आपस में गुक्माई होना किसी प्रकार सिद्ध किया जा सके।

स्वामी रामानंद की रचनाएँ कुछ संस्कृत व कुछ हिंदी में बतलायी जाती हैं; किंतु कई विद्वानों को उन सब की प्रामाणिकता में संदेह जान पड़ता है। हिंदी की उपलब्ध फुटकर कृतियों में एक इनुमान के विषय में है श्रीर दूसरी उनका वाह्य पूजन-श्रचांनादि की श्रोर से विरक्ति-भाव प्रकट करती है। इस दूसरी रचना में कहा गया है कि "मक्ते

रचनाएँ मंदिरादि में पूजन के लिए श्रव कहाँ जाना है, श्रव तो मेरे घट के भीतर हृदय में ही रंग चढ़ गया है। मेरा

चित्त स्रव चलायमान होने की जगह पंगु वनकर स्थिर हो गया। कोई दिन या जब मैं पूरे उमंग के साथ चोत्रा, चंदन प्रभृति सुगंधित द्रव्य लेकर ब्रह्म का स्थानविशेष पर पूजन करने जाया करता था। श्रव तो मेरे गुरु ने मुक्ते उस ब्रह्म का परिचय मन के मीतर ही करा दिया। श्रव मैं जहाँ कहीं भी मंदिर-तीथादि में जाता हूँ, वहाँ जल व पत्थर ही दीख पड़ता है। वेदों व पुराणों का श्रध्ययन कर लेने पर भी मेरी यहाँ धारणा है कि वह (ब्रह्म) सर्वत्र एक ही समान व्याप्त है। इसलिए हमें उसके पूजन के लिए वहाँ मंदिरादि में तभी जाना चाहिए जब वह यहाँ (श्रपने हृदय में) विद्यमान न हो। मैं श्रपने उस सद्गुरु की विलहारों जाता हूँ जिसने मेरे सारे विखरे हुए अभों के जंजाल को नष्ट कर दिया। रामानन्द इस समय केवल ब्रह्म में ही लीन हैं। सद्गुरु के शब्दों ने इसके कर्म के करोड़ों वंधन खिन्न भिन्न

कर डाले हैं"। यह पद यदि वास्तव में स्वामी रामानन्द का है, ( छीर इस बात में संदेह करने का कोई प्रत्यक्त कारण भी नहीं दीखता तो ) हमें इन्हें संतमत के आदि प्रचारकों तथा उन्नायकों में निर्विवाद रूप से सम्मिलित कर लेना चाहिए।

डा॰ फर्कडर ने लिखा है कि स्वामी रामानंद के मत का मूल आधार श्री वैष्णव-सम्प्रदाय के सिद्धांतों में निहित न होकर 'श्रध्यात्म रामायण' में वर्तमान है। उनके अनुसार यह भी स्पष्ट है कि उत्तरी भारत के रामानजीय 'श्री सम्प्रदाय' ( जो दक्षिण में प्रचलित उनके श्री वैध्णव-सम्प्रदाय से कुछ भिन्न दीख पहता है ) माध्वीय 'ब्रह्म-सम्प्रदाय', विध्या डा० फर्कहर स्वामी के 'कद्र-सम्प्रदाय' तथा निम्बार्क स्वामी के 'सनक सम्प्रदाय' नामों की प्रणाली सर्वप्रथम स्वामी रामानंद: बल्लभाचार्य एवं चैतन्य द्वारा प्रवर्त्तित श्रादोलनी के पूर्व श्रनमान ही प्रचलित हो चुकी थी और इनके द्वारा आगे उनमें बहत से परिवर्तन भी हुए ये। अतएव जान पड़ता है कि राघवानंद ने ( जो मुलतः दिख्या भारत से एक 'रामावत' वैरागी के रूप में आये थे और जिनके प्रधान मान्य प्रंथ 'वाल्मीकीय रामायण', 'श्रध्यात्म रामायण' व 'अगस्त्य-संहिता' थे ) उत्तरी भारत में रामानंद को अपने मत में खींच लिया और इस प्रकार ईसा की पंद्रहवीं शताब्दों में एक नये आदोलन का सत्रपात किया। सोलहवीं ईस्वी शताब्दी में किसी समय उत्तरी भारत के उक्त 'श्री सम्प्रदाय' के साथ इसका अधिक सम्पर्क बढ़ा और तभी से दोनों एक व श्रमिल समके जाने लगे तथा रामानंद-विषयक जनुश्रतियाँ भी प्रचलित हो गईं। ये सभी बातें भक्त नाभादास के पहले अस्तित्व में आ चुकी थीं और तब से आज तक उनमें बराबर विश्वास किया जाता आ रहा है। परंत डा॰ फर्कहर की इस घारगा को अभी उनके अनुसार भी कोई प्रामाशिक रूप नहीं दिया जा सकता और इसका ग्रांतिम सत्य होना कुल सामग्रियों के उपलब्ध होने तथा उन पर पूर्ण रूप से विचार किये जाने पर ही निर्मर है।

१. 'अंथ साहय', रागु वसंत, पद १।

२. डा॰ जे॰ पन॰ फर्कुइर: 'दि हिस्टारिकल पोजिशन आफ रामानंद' (दि जनैल आफ दि रायल पश्चिपीटिक सोसायटी आफ मेट निटेन ऐंड आयरलैंड, १९२२ पु॰ ३७३-५०)।

स्वामी रांमानंद के दाशांनिक विदातों का आधार कदाचित् विशिष्टाद्वेत की मूल वातों में ही निहित है, अंतएव इस हष्टि से दोनों में कोई विशेष अंतर नहीं जान पड़ता। परंतु साम्प्रदायिक मान्यताओं के विचार से रामानुजीय 'श्री सम्प्रदाय' एवं रामानंदीय 'रामावत सम्प्रदाय' में कई प्रकार के मेद भी लक्षित होते हैं। सर्वप्रथम श्री सम्प्रदाय

श्री सम्प्रदाय के उपास्य देव 'नारायण' के स्थान पर रामावत वाले व 'राम' को स्वीकार करते हैं जो सर्वसाधारण की मनोवृत्ति के रामावत कहीं अधिक अनुकूल है। राम के आदर्श में एक ओर सम्प्रदाय जहाँ परमात्मा के सर्वव्यापी होने की भावना छिपी हुई है, वहीं उनके लीकिक चरित्र में हमें मानवीय व्यक्तिस्व का भी

पूर्ण विकास दीख पड़ता है। चीरसागरशायी नारावण वा विष्णु को हम एक अलीकिक स्थित में पाकर तथा उन्हें अपनी पहुँच के दूर समम्कर उनके प्रति केवल श्रद्धा के भाव प्रकट करते हैं, किंतु अपने अपूर्व मानवीय गुणों के कारण राम हमें उनसे अधिक निकट जान पड़ते हैं और उनके लिए हमें अपना प्रेम प्रदर्शित करते भी संकोच नहीं होता। यही कारण है कि 'श्री सम्प्रदाय' के नियमों में जहाँ अर्चन-विधियों का वाहुल्य है, वहाँ 'रामावत सम्प्रदाय' के अनुसार भक्त का हदय अपने इष्टदेव के भजन व गुण्यान से ही अधिक तृष्त होता रहता है। उसे वाह्य विधानों के अनुस्था पालन की विशेष चिंता नहीं करनी पड़ती। 'रामावत सम्प्रदाय' के अनुसायी का कुछ लगाव स्मार्च धर्म की श्रोर भी रहा करता है जिस कारण उसका क्यवहार हिंदूधमें के अन्य सम्प्रदायों के साथ कट्ठता व संघर्ष का न होकर उदारता व सहदयता का हुआ करता है।

स्वामी रामानंद की मृत्यु का संवत् १४६७ वि॰ में होना कहा जाता है जिस दृष्टि से इनकी आयु १११ वर्षों की ठहरती है। इनके दीर्ष काल तक जीवित रहने की ओर मक्त नामादास ने भी संकेत रामावत किया है और परम्परा से भी यही बात पुष्ट होती जान सम्प्रदाय पड़ती है। इनके रामावत सम्प्रदाय का प्रचार उत्तरी मारत में प्राय: सर्वत हो चुका है और आज तक उसके नाम पर अनेक मठ व असाड़े स्थापित हो चुके हैं। ये संस्थाएँ प्रदेश-विशेष

१. 'बहुत काल बयु थारिकै, प्रशत जनन की पार दियो ।' —नामादास की 'मक्तमाल' (रूपकलाजी संस्करण) पू॰ २५६।

के मुख्य आचार्यों के निवास स्थानों वा उनकी संगठित मंडली के केट्रों के रूप में होती हैं। इनमें कम से कम एक मंदिर सीताराम का होता है जिसमें कभी-कभी अन्य देवताओं के भी विग्रह रखे जाते हैं और एक छोटी-सी धर्मशाला भी रहा करती है जिसमें समय-समय पर सम्प्रदाय के अनुयायी ठहरते वा एकत्र होते रहते हैं। साधारणः इनके प्रवंध के व्यय का भार इनके ब्रासपास की हिंद जनता पर रहता है, परन्तु कहीं कहीं इसके लिए कुछ भूमि अलग निकाली हुई भी पायी जाती है। इन मठौं वा अखाड़ी में कुछ ऐसे भी होते हैं जिनकी प्रतिष्ठा अन्य ऐसी संस्थाओं से बढ़कर समभी जाती है श्रीर किसी समय पारस्परिक मतमेद उत्पन्न होने पर श्रथवा किसी अन्य महत्त्वपूर्ण अवसर पर भी उनके श्रंतिम निर्णय की प्रतीचा की जाती है। सम्प्रदाय के बहुत-से लोग वैरागी न बनकर ग्रहस्थ रूप में ही पाये जाते हैं और उनके लिए जो नियम हैं 'वे अधिक सरल व सुगम हैं । इन सब के लिए मल मंत्र केवल 'राम' वा 'सीताराम' है और उनके इष्टदेव श्रीरामचंद्र है जिन्होंने बहा की दशा में निर्गश व निराकार होते हुए भी भक्तों के लिए तथा विश्व का संकट दर करने की भी इच्छा से नरदेह घारण किया था।

#### (३) सेन नाई

सेन नाई के संबंध में दो भिन्न-भिन्न मत प्रचलित हैं। एक के अनुसार ये बीदर के राजा की सेवा में नियुक्त थे, प्रसिद्ध संत ज्ञानेश्वर के समकालीन ये और उन्हीं की शिष्य-मंडली में सम्मिलित थे। इनके बनाये हुए अनेक मराठी अभंग आज भी प्रचलित हैं जिनमें इन्होंने पंदरपुर के भगवान् विहलनाथ की स्तुति की है और एक सच्चे वारकरी भक्त प्रथम मत की भाँति उनसे अपने ऊपर कृपा करने की प्रार्थना भी की है। एक अभंग में ये अपने को स्वष्ट शब्दों में 'जन्मलो न्हावीय चें उदरी' अर्थात् 'एक नाइन माता के गर्भ से उत्पन्न हुआ' भी बतलाते हैं और एक दूसरे अभंग द्वारा ये यह भी कहते हुए दील पढ़ते हैं कि किस प्रकार एक दिन ये देवपूजा में लगे रहने के कारण राजा के निकट समय पर उपस्थित नहीं हो सके और इन्हें बुलाने के लिए दूतों को आना पढ़ा। ध्यान टूटते ही ये उनके साथ राज-दरवार में शीम पहुँचे, राजा के हाथ में दर्पण दिया और उसके बाल बनाने लगे। परन्तु राजा को दर्पण में अचानक भगवान् की चतुर्मजी मूर्ति दील पड़ी और

तैल-मर्दन कराते समय भी तैल की कटोरी में उसी प्रतिबिंब के दर्शन हुए जिससे प्रभावित होकर उसने विरक्तिभाव के साथ भक्तिमार्ग स्वीकार कर लिया। सेन नाई के उक्त अभंगों में उनकी भगवान् के प्रति एकांत निष्ठा, शुद्धहृदयता और प्रगाद भक्ति स्वंत्र लक्षित होती है और अपने कीर्तन, प्रेम तथा ज्ञानेश्वर-परिवार के प्रति अट्टूट अद्धा के कारण ये एक पक्के 'वारकरी भक्त' ही प्रतीत होते हैं। इनके जीवन-काल के विषय में कोई स्पष्ट प्रसंग इनके उक्त अभंगों में नहीं दीख पड़ता। केवल मृत्यु-काल का निर्देश 'आवण बदि द्वादशों के दिन दोपहर के समय' द्वारा किया गया है जो किसी भी संवत् में संभव है। प्रा० रानडे के अनुसार इनका समय सन् १४४८ ई० अर्थात् संवत् १५७५ में समक्तना चाहिए।

दसरा मत सेन नाई को बांधवगढ़-नरेश का सेवक होना बतलाता है श्रीर साथ ही इन्हें स्वामी रामानंद का शिष्य भी ठहराता है। इसके अनुसार सेन के राज-दरबार में यथासमय उपस्थित न हो सकने पर स्वयं भगवान ने ही जाकर उनकी जगह तैल-मर्दन कर दिया था। जब सेन को इस बात का पता चला, तब इन्हें बड़ी बलानि हुई श्रीर इसके मर्म को समक्त लेने पर स्वयं राजा भी इतना प्रमावित हुआ कि उसने सेन का शिष्यत्व तक स्वीकार कर लिया । स्वामी ग्रामानंद के तथाकथित अन्य शिष्यों में से घन्ना भगत ने सेन के लिए भगवान द्वारा उसका रूप धारण करने की कथा को अपने समय में घर-घर प्रसिद्ध होना बतलाया है। श्रागे चलकर नामादास ने भी अपने 'भक्तमाल' ग्रंथ में सेन नाई के विषय में एक छप्पय दिया है जिसमें कहा है कि मगवान ने इस भक्त के लिए नाई का रूप धारण किया या और शीव ही छुरहेरी वा नाइयों की पेटी तथा दर्पण लेकर उसने राजा का तैल-मर्दन भी किया या जिसका परिशाम यह हुआ कि राजा अपने नाई का ही शिष्य बन गया। र पहला मत दिल्ली भारत का जान पड़ता है और दूसरा उत्तरी भारत में प्रसिद्ध है श्रीर दोनों द्वारा निर्दिष्ट सेन के जीवन-काल के एक होने में भी संदेह किया जा सकता है।

श्री बी॰ एस्॰ पंडित नामक एक सजन ने श्रमी कुछ दिन हुए अपने

१. नामादास, 'भक्तमाल' १ रूपकलाकी का सस्करण पृ० ५३१।

<sup>.</sup> २. 'ब्रादिग्रंथ' रागु धनासरी, पद १।

एक निवंध में बतलाया है कि सेनजी की कथा का परिचय हमें मराठी कवि महीपति की 'भक्ति-विजय' नामक रचना में मिलता है को नाभादास की 'भक्तमाल' पर आधित है। महीपति ने इनके अनुसार नाभादास के कथन को मली माँति नहीं समझ पाया है और उन्होंने कई त्तीय मत मलें कर दी हैं। सेनजी वास्तव में बांधवगढ़ के ही निवासी ये और वहाँ के शासक 'राजाराम' के यहाँ नियक्त थे। खतएव उनके लगभग १५० की संख्या में उपलब्ध मराठी खभंगों के विषय में यही अनुमान किया जा सकता है कि या तो उन्हें किसी अज्ञात कवि ने उनके नाम से लिख दिया होगा श्रथवा उन्होंने स्वयं महाराष्ट्र में कुछ दिनों तक ठहरकर उन्हें उसी प्रकार बनाया होगा जिस प्रकार संत नामदेव ने पंजाब में रहकर अपने हिंदी पदों की रचना की थी। परन्तु श्री पंडित अपने उक्त अनुमानों के लिए कोई प्रामाणिक आधार देते हुए नहीं जान पड़ते। महीपति ने क्यों और किस प्रकार भलें की है तथा सेनजी के नाम से प्रसिद्ध सराठी अभंगों को उचित महत्त्व क्यों न दिया जाय, इसके लिए वे कोई कारण नहीं देते । इसके सिवाय उनके अनुसार अपने राजाराम (सं० १६११-४= ) के यहाँ नियुक्त होने पर ये स्वामी रामानंद के समकालीन भी नहीं सिद्ध होते।

गुरु अर्जुन देव द्वारा संग्रहीत सिक्सों के प्रसिद्ध मान्य ग्रंथ 'श्रादिग्रंथ' में सेन नाई का भी एक पद आता है जिसमें इन्होंने स्वामी रामानन्द का नाम लिया है श्रीर बतलाया है कि राम की भक्ति का रहस्य वे ही जानते हैं श्रीर पूर्ण परमानन्द की व्याख्या करते हैं। उस पद में प्रमुक्त 'जाने' व 'बस्वाने' शब्दों के रूप से अनुमान होता है कि उक्त कथन का निर्देश

परिशाम वर्तमान काल की ओर है। श्रतएव सेन नाई उक्त स्वामी जी के समकालीन माने जा सकते हैं, किंतु वाक्य के

प्रशंसात्मक होने पर भी इतने से ही इन्हें उनका शिष्य भी होना आवश्यक नहीं। जान पड़ता है कि वे अपने जीवन के पूर्व भाग में 'वारकरी सम्प्रदाय' द्वारा ही अधिक प्रभावित रहे। पीछे इनका आना उत्तरी भारत में भी हुआ जहाँ पर स्वामी रामानन्द के दर्शनों का भी इन्हें अवसर मिला। ये एक सरल हृदय के व्यक्ति में और सत्तंग प्रेमी होने के कारण स्वभावतः पर्यटन भी किया करते थे। इसलिए अपने जीवन के पिछले दिनों में इनका उत्तरी भारत में भी संत नामदेव की भाँति कुछ काल तक रम जाना कुछ आश्चर्य-जनक नहीं जान पड़ता। संत नामदेव ने जिस प्रकार सराठी अभंगों के

साथ-साथ हिंदी पदों की भी रचना की थी, उसी प्रकार इन्होंने भी किया होगा। स्वामी रामानन्द का समकालीन होने से इनका संत शानेश्वर का भी समसामयिक होना संभव नहीं कहा जा सकता। इनका समय चौदहवी विक्रमी शताब्दी के उत्तराई एवं पंद्रहवीं के पूर्वाई में समका जा सकता है, किंतु इनकी जन्म-भूमि आदि के संबंध में प्रायः कुछ भी शात नहीं है।

सेन नाई के नाम पर किसी सेन-पंथ का भी प्रचलित होना प्रसिद्ध है श्रीर डा॰ ग्रियर्सन का अनुमान है कि उक्त पंथ का अलग अस्तित्व में आना इस बात के कारण संभव था कि सेन तथा उनके वंशजों सेन-पंथ का प्रभाव बांधवगढ़ के नरेशों पर बहुत काल तक कायम रहा। परन्तु सेन-पंथ के अनुयाबियों अथवा उनके मत-विशेष का कोई पूरा विवरण उपलब्ध नहीं है।

#### (४) पीपाजी

पीपाजी की भी गणना स्वामी रामानन्द के प्रसिद्ध बारह शिष्यों में की जाती है और नाभादास ने अपनी 'भक्तमाल' में जो छप्पय इनके संबंध में दिया है, उसमें उन्होंने इस बात का उल्लेख स्वतंत्र रूप से भी कर डाला है । परन्तु जहाँ तक पता है, इनके विषय में स्वामी रामानन्द के शिष्य समभे जानेवाले सेन, कवीर, रैदास वा धन्ना ने इनकी समय कुछ भी चर्चा नहीं की है। इनका कदाचित् सबसे पहला प्रसंग मीरांबाई के एक पद में आता है जहाँ पर इनके भगवान के परिचय पाने एवं खजाने के पूर्ण किये जाने की ओर संकेत किया गया है। इनका जन्म-काल डा॰ फर्जुहर के अनुसार सन् १४२५ (सं० १४८२) बतलाया जाता है, किंतु किनपम ने गागरीन राज की वंशावली के आधार पर इनका समय सन् १३६० और १३८५ अर्थात् सं० १४१७ तथा १४४२ के बीच ठहराने का अयस्त किया है, जैसा एक भ्रमण-वृत्तांत

१. 'सेन पंथीज' 'धनसाईक्लोपीडिया आफ रेलिजन पेंड प्रिक्स' ( मा० २ ) ए० ३८४।

२. नामादास 'मक्तमाल' ( रूपबलाजी का संस्करण ) १० ४९८।

३. 'मीरांबाई की पदावली' (हिंदी-साहित्य-सम्मेलन, प्रयाग) पद २१, प्र० ११।

४. 'आकियालांबकत सर्वे रिपोर्ट (भा० २) ए० २९५-७ और भा० ३, ए० १११।

से भी प्रकट होता है' श्रीर उक्त दोनों निश्चयों में मेल खाता नहीं दीख पड़ता। इनकी अपनी दो रचनाओं से केवल यही प्रतीत होता है कि ये कबीर साहब के एक बढ़े प्रशंसक ये श्रीर उन्हें गुक्तुल्य श्रथवा मार्ग-प्रदर्शक भी मानते थे। इस प्रकार इनका भी समय प्रायः वही हो सकता है जो कबीर साहब का होना चाहिए श्रीर उस दशा में ये उनसे कुछ पीछे तक भी जीवित मान लिये जा सकते हैं। इस श्रनुमान की संगति कनिंघम के मत के साथ तभी बैठेगी, जब पीपाजी द्वारा श्रपनी राजगदी का बीच ही में पिरत्याग भी हुश्रा हो श्रीर वे विरक्त की दशा में कुछ काल तक भ्रमण व सत्संग करते फिरे हों। डा॰ फर्कुहर का निश्चय कुछ श्रधिक श्रागे तक पहुँच जाता है जो ठीक नहीं जान पड़ता। फिर भी राजस्थान के इतिहास से पता चलता है कि पीपाजी के बढ़े भाई राजा श्रचलदास खीची के साथ रागाकुंभा। (सं० १४७५-१५२५) की बहन लाला का ब्याह हुश्रा था श्रीर यह उनकी प्रथम रानी थी। श्रतएव सभी बातों पर विचार करते हुए पीपाजी का जन्म-काल सं० १४६५-१४७५ के लगभग मान लिया जा सकता है।

कहते हैं कि पीपाजी के हुदय में बाल्यावस्था से ही भक्ति-भावना अंकुरित हो चुकी थी, जो उनके सिंहासनासोन होने पर भी कम न हुईं। अपने गागरीन गढ़ में उन्हें बारह रानियाँ थीं और सभी प्रकार के आमोद-प्रमोद की सामग्री वर्तमान थी, किंतु उनकी साधु-सेवा बरावर चलती रहती थी। वे पहले भवानी के उपासक थे, किंतु कतिपय

जीवनी वैष्णवभक्त श्रतिथियों की प्रेरणा से स्वामी रामानंद के सम्पर्क में श्राकर ये उनसे प्रभावित हो गए। प्रसिद्ध है कि

श्रपनी राजधानी में लीटकर इन्होंने श्रपना सारा ठाट-बाट बदल डाला श्रीर साधु-वेश में रहने लगे। इनका स्वामी रामानंद के साथ एक बार तीर्थयात्रा करते हुए द्वारकापुरी तक जाना भी बतलाया जाता है। इस यात्रा में इनके साथ इनकी रानी सीता देवी भो गई थीं श्रीर उन्होंने मार्ग के विविध कच्छों में इनकी सब्बी सहधीमें खी बनकर इनके साथ सहयोग किया था। द्वारकापुरी की एक यात्रा में इनके किसी परिचित मक्त श्रीधर ने इनका सत्कार श्रपनी घोती तक बेंचकर किया था जिसके उपलब्ध में इस वैध्याव-दंपति ने जनता के बीच गा बजाकर धन संग्रह किया श्रीर उस श्राकंचन

१. 'ट्रेबेल्स आफ ए हिंदू' (वास्यूम १) ५० ५७।

२. 'श्री पौपाजी की बानी' 'सरव गुटिका' और रज्जवजी की 'सर्वनी' में संगृहीत ।

मित्र की सहायता की। सीता देवी ने उक्त अवसर पर लज्जा का परित्याम कर सबके सामने तृत्य के साथ गान किया था और पीपाजी ने सारंगी बजाई थी। इनकी यात्रा के स्मारकरूप में 'पीपावट' का बृहत् मठ आज भी वर्तमान है जहाँ यात्रियों के सेवा-सत्कार का बहुत खच्छा ,प्रवंध है।

पीपाजी की राज दंपति की द्वारकापुरी के प्रति इतना प्रेम हो गया था कि ख्रांत में ये वहाँ जाकर ठहरने भी लग गए थे। एक अन्य स्थान पर जहाँ ये विशेषरूप से रहा करते थे, कोई गुफा थी जो ऋहू एवं काली सिध नामक नदियों के संगम पर आज भी मीजूद है। गुफा इतनी भयावनी है कि उसमें प्रवेश करने का साइस किसी को नहीं होता। निवास स्थान कहते हैं कि वह नदी के जल तक भीतर ही भीतर चली गई है। वहीं स्नान कर पीपाजी अपने मंदिर में आ जाते ये जो गुफा के निकट ही बना हुआ है। उक्त स्थान पर आज भी पर्व के दिनों पर एक मेला लगा करता है जिसमें स्नान के लिए अनेक यात्री प्रति बार एकत्र हुआ करते हैं । स्थान कालावाइ राज्य में पड़ता है। पीपा-दंपति के विषय में यह भी प्रसिद्ध है कि ये श्रीकृष्ण के दर्शनों के लिए लालायित होकर एक बार भावावेश में समुद्र में कृद पड़े ये जहाँ इन्हें भगवान के युगल रूप के साथ साचात् हो गया श्रीर इस बात का चिछ-स्वरूप ये श्रपने शरीरों पर छाप लगाकर निकले थे। उक्त प्रकार की छाप आज भी द्वारकापुरी के तीर्थ-यात्रियों के शरीरों पर वहाँ के 'पीपामठ 'में उसी की स्मृति में दी जाती है। इनके विषय में अनेक चमत्कारपूर्ण कथाएँ प्रसिद्ध हैं जिनमें से सिंह-जैसे हिंस पशु को भी उपदेश देने के वृत्तांत का एक उल्लेख नाभादास के भक्तमाल में हुआ है। इनकी उदारता एवं निस्पृहता से सबंघ रखनैवाली अनेक घटनाओं के भी वर्णन बहुत-सी पुस्तकों में लिखे मिलते हैं।

पीपाजी की रचनात्रों के 'श्री पीपाजी की बानी' नामक दो-एक संग्रह श्रमी तक इस्तलिखित रूप में वर्तमान सुने जाते हैं। जहाँ तक पता है, इनमें से किसी के प्रकाशित होने का श्रवसर श्रमी तक उपस्थित नहीं हुआ। एक संग्रह बहुत दिनों पहले काशी से निकला था जो श्रव उपलब्ध नहीं है श्रीर न यही पता है कि उसमें संगृहीत पदों की रचना इस्तलिखित प्रतियों की रचनाश्रों के साथ कहाँ तक समानता है। इनका एक पद गुरु श्रांन देव द्वारा सम्पादित प्रसिद्ध 'श्रादिग्रंथ' में 'रागु धनासरी' के रूप में संगृहीत है जिसमें

जो पिंड में है वही ब्रह्मांड में हैं का सिद्धांत प्रतिपादित किया गया है और जो सभी प्रकार से संतमत की ही बातों का समर्थन करता है। उक्त पर में लिखा है कि मानव शरीर के ही भीतर अपना इष्टदेव, देवालय तथा सारे चर जीव हैं। उसी में धूप एवं नैवेश हैं और उसी में कुल पूजन की सामग्रियाँ भी हैं। काया के ही भीतर खोज करने पर नवीं निधियाँ राम की कृपा से विना कहीं आये-गये ही प्राप्त हो सकती हैं। जो कुछ भी ब्रह्मांड में है, वह सभी पिंड में भी वर्तमान है और जो कोई खोजता है, वह उन्हें उपलब्ध भी कर सकता है। पीपा परमतत्व को प्रशाम करता है वा निवेदन करता है और कहता है कि उक्त वस्तु को कोई सद्गुक ही लखा सकता है।

### (४) संत रविदास वा रैदासजी

संत रिवदास वा रैदासजी के विषय में धन्ना भगत ने कहा है कि इन्होंने नित्य प्रति ढोगें का व्यवसाय करते हुए भी माया का परित्याग कर दिया, ये साधुन्नों के साथ प्रत्यच्च रूप में रहने लगे और इस प्रकार भगवान के दर्शन प्राप्त करने में सफल हो गए रिवय रिवदास के पदी से भी इस बात का समर्थन होता है कि इनके कुट्बवाले

जाति 'डेट' लोग बनारस के आस-पास इनके समय में दोरी वा मृत पशुश्रों को डो-डोकर ले जाया करते ये और इस

प्रकार उन ढेढों का वंशन होते हुए भी इन्हें भक्त व महात्मा मानकर सदाचारी विश्रों तक ने इन्हें प्रणाम किया । अपनी जाति को इन्होंने कई स्थलों पर 'आंछों' व 'कमीनी' कहा है और अपने को 'खलास चमार' अथवा 'चमहया' भी बतलाया है जिससे सिद्ध है कि इनके चमार जाति का होने में कुछ भी संदेह नहीं। किर भी प्रसिद्ध भक्तचरित लेखक अनंतदास ने इनका कम से कम पूर्वजन्म में आक्षण होना बतलाया है और कहा है कि मांस खाने के कारण इनका जन्म चमार जाति में हो गया था। वर्ण-व्यवस्थानुसार आक्षणों को सर्वश्रेष्ठ माननेवालों के लिए आज

१. अंश्र साहव', धनासरी रागु, पद १ ।

२. 'ग्रंथ साइव', रागु भासा, पद २।

३. भीरी जाति कुटवां ढला ढोर दोवता निविद्व वानारैंसी आसपासा । अब बित्र परधान तिहि करिंद डेडचित तेरे नाम सरखाई रविदासुदासा' । —वहीं, रागु मलार, पद १ ।

भी यह ससमाना किटन है कि सिवाय उनके और दूसरा कोई, और विशेष-कर चमार जैसी नीच सममी जानेवाली जाति का मनुष्य किस प्रकार भक्त कहलाकर इतना प्रतिष्ठित वन सकता है। इसी मनोवृत्ति के कारण वे रिविदास के विषय में एक ऐसी घटना की भी कल्पना करते हैं जिसमें इन्होंने अपने शरीर पर चमड़े के नीचे यशोपवीत का होना प्रमाणित किया था और उसके कारण उस समय के ब्राह्मण अत्यंत लिजत हुए थे। नाभादास की 'भक्तमाल' के टीकाकार प्रियादास का यह भी कहना है कि संभवतः पूर्वजन्म में ब्राह्मण रह चुकने के ही कारण इन्होंने चमार के घर उत्पन्न होकर भी अपनी चमारिन माता का दूध पहले नहीं पिया और स्वामी रामानंद ने जब जाकर उपदेश दिया तथा इन्हों अपना शिष्य बना लिया, तब ये स्तन-पान करने लगे। इस प्रकार अपनी छोटी-सी अवस्था में ही ये उक्त कथन के अनुसार स्वामी रामानंद के शिष्य भी हो गए थे।

परंतु जैसा ऊपर कहा जा चुका है, स्वामी रामानंद के शिष्य समके जानेवाले रविदास-जैसे अन्य संतों का भी पूर्णतः समसामयिक होना प्रमाशित नहीं होता। धन्ना भगत रिवदास से कहीं छोटे जान पहते हैं और स्वयं इनकी भी कुछ रचनायों से सिद्ध हो जाता है कि सेन नाई ग्रीर कबीर साहब इनके समय तक मरकर प्रसिद्ध हो चुके थे। इन्होंने स्वामी रामानंद को अपना गुरु किसी भी उपलब्ध पद में गुरु स्वीकार नहीं किया है श्रीर न इनकी किसी भी पंक्ति से ऐसा प्रकट होता है कि ये उनके समकालीन थे। कबीर साहब के साथ इनकी मेंट की एकाध कथाएँ अवश्य प्रचलित है। किंतु सेन नाई के साथ इनका संपर्क में आना किसी प्रकार सिंद नहीं होता और न पीपाजी के ही साथ इनका कोई संबंध प्रमाशित होता है। परंत इनका काशी में रहना यदि कम से कम उक्त पद में आये हुए 'बनारस के आसपास दोरों के दोने बाले कुटंबों' से सिद्ध किया जा सके, तो वही दीर्घकाल तक निवास करने-वाले कवीर साहब के साथ इनकी मेंट, इनकी युवायस्था में ही सही, अबश्य हुई होगी और ये उनसे बहुत कुछ प्रमावित भी हुए होंगे। इसी प्रकार काशी में ही कुटी वा गुफा के भीतर निवास करके साधना में निरत रहने-वाले दीर्घजीवो स्वामी रामानंद से भी इनका किसी समय प्रत्यच वा अप्रत्यक्त रूप में प्रभावित हो जाना असंभव नहीं कहा जा सकता। किंत्र इसमें संदेह नहीं कि स्वामी रामानंद द्वारा इनका दीन्नित होना सिद्ध करने के लिए सेन नाई, कवीर साहब एवं पीपाजी से भी कहीं अधिक प्रमाखों की आवश्यकता होगी।

संत रविदास संभवतः काशी में ही रहा करते ये श्रीर इन्होंने अपने पैतक व्यवसाय को भक्त के रूप में अपनी प्रसिद्धि हो जाने पर भी कदाचित कभी नहीं छोड़ा । ये उसे ग्रपनी जीविका मानकर सदा चलाते रहे श्रीर जो कछ भी इन्हें उसके द्वारा प्राप्त होता रहा, उससे अपना भरण-पोषण करते रहे । कहा जाता है कि इन्हें अपने लहकपन से ही सत्संग का चसका लग चुका था श्रीर १२ वर्ष की अवस्था से ये मिट्टी की बनी 'रामजानकी' की मूर्ति पूजने लगे थे । स्वभाव इस कारण इनके सांसारिक भविष्य को उजवल न होता देखकर इनके पिता ने इन्हें बहुत समकाया-बुक्ताया और इनमें सुधार के कोई लच्या न पाकर इन्हें खेत में अपने से खलग भी कर दिया। तब से ये खपने पर्वजों के गह के पिछवाड़े एक छप्पर डालकर वस गए और वहीं रहकर अपनी जीविका चलाने लगे। अपने स्वमाव से ये परम निस्वह व संतोषी थे श्रीर उदार भी होने के कारण अपने बनायें चूते ये बहुधा साधु संतों को यों ही पहना दिया करते थे। इनकी निस्पृहता के संबंध में बहुधा एक प्रसंग का भी उल्लेख किया जाता है। प्रसिद्ध है कि एक बार इन्हें किसी साध ने पारस पत्थर लाकर दिया और इनके जुता सीनेवाले लोहे के खीजारों से ळलाकर उन्हें सोना बना उक्त पत्थर का उपयोग भी इन्हें बतला दिया। परंत. रविदास ने उस बहम्लय वस्तु को प्रहण करने से इनकार कर दिया श्रीर साध के बहुत आग्रह करने पर उसे अपने छुपर में कहीं खोंस देने के लिये कह दिया । तब से तेरह महीनों के अनंतर जब वह साधु वहाँ वापस आया और इनसे उस पत्थर का हाल पूछा, तब इन्होंने कहा 'देख लीतिए.

इनके बहुत-से अनुयायी महाराष्ट्र व राजपूताने में भी पाये जाते हैं, इस कारण कुछ लोगों ने अनुमान किया है कि ये किसी पश्चिमी मांत के रहे होगे। किंतु इसके लिए कोई प्रमाण नहीं मिलता और जान पड़ता है कि इनके अनुयायियों का उधर होना इनके अमण वा प्रचार के कारण संभव होगा। मीरांबाई की कुछ रचनाओं के खंतगंत 'गुरु मिलया रैरासजी

जहाँ था वहीं पीड़ा होगा'।

१. जी० डक्स्यू० जिम्स : 'दि 'चमासं' ( रेलिजन लाईफ आफ इंडिया ) पृ० २०८।

दीन्हीं स्थान की गुटकी विथा 'रैदास संत मिले मोहि सतगुर, दीन्हा सुरत सहदानी के जी वाक्यों के जाने से जान पड़ता है कि वे इन्हें अपना गुरु स्वीकार करती हुई इन्हें दी ज्ञागुरु भी कह रही हैं। उनके

मीरांबाई व ये कथन अब तक प्रामाणिक समके जानेवाले प्रायः रैदासजी सभी पद-संग्रहों में पाये जाते हैं, इसलिये उन्हें सहसा प्रक्रिप्त ठहरा देना कठिन प्रतीत होता है। इस कारण या

तो रविदास श्रीर मीरांबाई को समकालीन मानना होगा या उक्त रैदासजी वा 'रैदास संत' को किसी ख्रीर के लिए प्रयुक्त संकेत समझना पड़ेगा। इनमें से पहली धारणा को ठीक मानते समय इमें यह कठिनाई दीख पड़ती है कि जिस धन्ना भगत का उल्लेख स्वयं मीरांबाई ने ही किसी प्राचीन पौराखिक भक्त की भाँति किया है3, वे संत रविदास को एक प्रसिद्ध भक्त व अपना एक आदर्श समझते हैं और इस प्रकार जब घन्ना भगत ही संत रविदास के अनंतर आते हैं, तब मीरांबाई को उनसे और भी पीछे तक लाना पड़ेगा। हाँ, दूसरी धारणा में कदाचित् कुछ श्रधिक तथ्य जान पड़ता है। संत रविदास के अनुयायियों को बहुधा 'रविदास' वा 'रैदास' कहते हुए आज तक भी सुना जाता है। इस कारण अनुमान किया जा सकता है कि मीरांबाई के गुरु संभवतः रैदासी सम्प्रदाय के कोई ऐसे ब्राचार्य रहे होंगे जो उनके समय में जीवित रहे होंगे। इस धारणा की पुष्टि एक और बात से होती है । 'भक्तमाल' के रचयिता नाभादास ने अपने एक पद में ४ बीठलदास भक्त को 'रैदासी' कहा है श्रीर उन्हें पद गान करते हुए मृत्यु को प्राप्त होनेवाला एवं जगत-प्रिद्ध भी बतलाया है। इस बीठलदास रैदासी का समय जात नहीं और न निश्चित रूप से यही कहा जा सकता है कि मीरांबाई के साथ इनकी भेंट संभव थी वा नहीं। फिर भी इतना अनुमान कर लेने के लिए पर्याप्त अधार मिल जाता है कि मीरांबाई की उपर्यंक्त पंक्तियों में उल्लिखित 'रैदासजी' वा 'संत रविदास' शब्द किन्हीं ऐसे ही रैदासी के लिए व्यवहृत हुए होंगे। यो तो संत रिवदास का मीरावाई का गुरु होना

१. 'भीरांबाई की पदाबली' (हिंदी-साहित्य सम्मेलन, प्रयाग । पद २४, पृ० १०)

२. वही, पद १५९, पूर ५५।

३. 'मीरांबाई की पदावली ( हि०सा० सम्मेलन, प्रवाग ) तृतीय संस्करण, प्र०४८।

४, 'मक्तमाल' नाभादास खप्पय १७७, प्० ददद,९।

इनके वा इनके मत द्वारा पूर्ण रूप से प्रभावित होने पर भी सिद्ध किया। जा सकता है।

नामादास की 'भक्तमाल' पर टीका लिखनेवाले प्रियादासजी ने संत रविदास की शिष्या के रूप में किसी 'मालीरानी' का नाम लिया है। 'माली' शब्द उक्त रानी की व्यक्तिगत संज्ञा न होकर उसके पितवंश का योतक है। यह शब्द उसी प्रकार का है जैसा मीराबाई के लिए बहुधा प्रयुक्त होनेवाला 'मेइतशी' शब्द कहला सकता है। कालीरानी भी प्रसिद्ध चित्तीड की ही थी और वहाँ के महाराणा की महाराणी थीं जिस कारण उनका भी संबंध मीरांबाई के श्वसरकल से था । कहते हैं कि उन रदासाजी कालीरानी ने काशी जाकर संत रविदास का शिष्यत्व बहुवा किया था श्रीर चित्तीड लीटकर इन्हें उन्होंने अपने यहाँ निमंत्रित किया था। उनके समझ संत रविदास का ठाकरणी की मृति को अपनी छोर आकृष्ट करना, पंडितों का शास्त्रार्थ में इनसे पराजित होना, भोजन करते समय ब्राह्मणों की पंक्ति में धनेक स्थलों पर इनका स्वयं भी दीख पड़ना, तथा ऊपर उल्लिखित प्रसंगानुसार इनका अपने शरीर के चमड़े के नीचे से यक्तोपवीत प्रदर्शित करना-जैसी घटनाएँ इनकी चित्तीड़-यात्रा से ही संबंध रखती है। इन चमत्कारपूर्ण वातों की सत्यता के विषय में जो भी संदेह किया जा सके, इन्हें कालीरानी का गुरु मान लेने में अधिक कठिनाई न होगी। काशी जैसे प्रसिद्ध तीथ-स्थान का निवासी होने के कारण इनकी ख्याति दूर तक वरलतापूर्वक फैल गई होगी खीर इस प्रकार उक्त कालीरानी को भी इनके उपदेश प्रहशा करने के लिए आना पड़ गया होगा। इन कालीरानी को कुछ लोग महारागा संगा ( सं॰ १५३६-१५८४ वि॰ ) की धर्मपत्नी समकते हैं और इस विचार से संत रविदास का समय विक्रम की सोलहर्वी शताब्दी के पायः अंत क चला जाता है जो असंभव नहीं जान पहता ।

संत रिवदास की शिद्धा आदि के विषय में कुछ भी पता नहीं चलता और अधिकतर यही संभव जान पड़ता है कि ये अशिद्धित ही रहे होंगे। फिर भी इनकी रचना समके जानेवाले अनेक पद कई भिन्न-भिन्न संग्रहों में

१. 'मीरांबाई की पदावली' प्०७२, ७३।

२. 'भक्तमाल' नाभादास पु० ४८३-४८५ ।

पाये जाते हैं जिनसे इनके विचारों के विषय में अनुमान करने के लिए हमें सामग्री मिल जाती है। कहा जाता है कि इनकी बहुत-सी रचनाएँ राजस्थान की श्रोर अभी तक इस्तलिखित रूप में पड़ी हुई हैं और रचनाएँ उनकी संख्या कम नहीं है। किंतु अभी तक उन्हें

रचनाएँ उनकी संख्या कम नहीं है। किंतु अभी तक उन्हें एकत्र कर किसी प्रामाशिक संग्रह के रूप में प्रकाशित नहीं

किया गया है और न जहाँ तक पता है, कोई योग्य पुरुष इसके लिए प्रयत्न करते हए ही सूने जाते हैं। इनकी कुछ फ़टकर रचनाओं का एक संबद्ध प्रयाग के 'वेलवेडियर प्रेस' से 'रैदासजी की बानी' के नाम से प्रकाशित हन्ना है जो संभवतः अध्रा है। इसमें संग्रहीत अनेक पद 'ग्रंथसाहब' में आये हुए पदों से मिलते हैं। परंतु सावधानी के साथ भिलान करने पर कई रचनात्रों में बहुत कुछ त्रांतर भी दीखने लगता है। इन दोनों संबहीं में आयी हुई रचनाओं की भाषा में भी कहीं-कहीं बहुत अंतर है, जो संग्रहकर्ता की अपनी माधा के कारण भी संभव समका जा सकता है। फिर भी 'ग्रंथ-साहब' में श्राये हुए पदों को उसकी प्राचीनता के कारण कुछ श्रधिक प्रामाणिक समका जाय, तो श्रनुचित न होगा । संत रिदास की उपलब्ध रचनाश्रों में कुछ पद ऐसे भी मिलते हैं जिनमें फारसी भाषा का प्रभाव स्पष्ट लचित होता है श्रीर उन्हें इनकी रचना मानते समय कुछ संदेह भी होने लगता है। किंतु फारसी-मिश्रित भाषा वा पूर्णतः फारसी में लिखे गए अनेक पद कबीर साहब की उपलब्ध रचनाओं में भी मिलते हैं और इस भाषा में शब्द-रचना करने की प्रवृत्ति इन दोनों संतों के अनन्तर आनेवाले कई संतों में भी दीख पड़ती है। इन सभी संतों का फारसी भाषा से परिचित होना अभी तक प्रमाखित नहीं किया जा सका है और न बहुतों के साधारण प्रकार से भी शिचित होने का कुछ पता चलता है। ऐसी स्थिति में केवल इतना ही कहा जा सकता है कि ऐसे कुछ संतों की फारसी-मिश्रित रचनाएँ उनके बहुअत होने के कारण भी प्रस्तुत हुई होगी। हाँ, यह और बात है कि ऐसी अनेक कृतियों का इन संतों के साथ कुछ भी संबंध न हो और वे किन्हीं श्रन्य व्यक्तियों की रचना होने पर भी इनके संग्रहों में प्रक्ति रूप में आ गई हो। फिर भी जब तक ऐसी रचनाओं की पूरी छान-बीन नहीं हो जाती और उन संतों की वानियों के प्रामाणिक संग्रह प्रकाश में नहीं आते, तब तक इस विषय में कोई भी कथन श्रंतिम नहीं कहा जा सकता।

१. 'भक्तमाल' नाभादस, ५० ४८३ : ४८५।

का०--१६

संत रविदास हिंदू-समाज के नियमानुसार नीच कुलोत्पन्न एवं नीच व्यवसाय से अपना जीवन यापन करनेवाले व्यक्ति ये और इनका दारिद्र्य देखकर लोग बहुधा इनकी हँसी भी उड़ाया करते ये । फिर भी इनके विचार अत्यंत उच्च व उदार थे। ये हृदय के सच्चे ये और इसी कारण इन्हें तर्क-

वितर्क-द्वारा उपलब्ध कोरे ज्ञान से कहीं श्रिषिक सत्य की पूर्ण सिद्धांत श्रनुभूति में ही श्रास्था थी। ये कहा करते ये कि इस प्रकार ही 'राम' का परिचय पाने पर 'दुविधा' नष्ट होती

है श्रीर पिंड का रहस्य जान लेने पर मनुष्य जल के अपर तूंबे की माँति संसार में सदा विचरण करता है। जब तक यह 'परम वैराग' की स्थित प्राप्त नहीं होती, तब तक 'मगित' के नाम पर की जानेवाली सारी साधनाएँ केवल अम-मात्र कही जा सकती हैं। स्वर्ण की शुद्धि उसके पीटे जाने, काटकर दुकड़े-दुकड़े किये जाने, सुरिवृत रखे जाने वा केवल तपाये जाने से ही नहीं, प्रत्युत उसका सथोग सोहागे के साथ कर देने पर हुआ करती है श्रीर उसी प्रकार हमारे भीतर का निर्मलत्व भी सत्य की पूरी पहचान हो जाने पर ही निर्भर है। जब तक नदी समुद्र में जाकर प्रवृष्ट नहीं हो जाती, तब तक उसमें बेचैनी रहा करती है श्रीर समुद्र के साथ मिलन होते ही उसकी 'पुकार' मिट जाती है श्रीर उसे शांति एवं स्थिरता का अनुभव होने लगता है। तभी उसके जीवन की सफलता की सिद्धि होती है। हमारे भीतर अम का दोप आ गया है जिस कारण हम अपनी वास्तविक दशा की पहचान नहीं कर पाते श्रीर उस राजा की माँति दु:ख का अनुभव करते रहते हैं जिसने स्वप्न में अपने को भिखारी समक्तर अनेक प्रकार के कष्ट मेले श्रीर जिसकी स्थित उसके जग जाने पर ही सुधर सकी।

परंतु वह 'सत्य' वा'राम' कीन-सीवस्तु है जिसे हम अपने अम का निवारण हो जाने पर उपलब्ध करते हैं। संत रिवदास ने सत्य का रूप बतलाते हुए उसे 'अस हरि कहिये तस हरि नाहीं, है अस जस कहु तैसा' अर्थात् अनुपम

व अनिर्वचनीय कहा है। फिर भी ये उसका परिचय कई सत्य का प्रकार से देते हुए दीख पड़ते हैं। इनका कहना है कि परिचय वह आदि, मध्य एवं देश अर्थात् सर्वत्र एकरस है और चर, अचर आदि सभी में एक ही प्रकार किसी मिसामाला में

अनुस्यूत सूत्र की भाँति स्रोत-प्रोत है। वास्तव में वही एकमात्र है स्रोर

१. 'अंथ साहिब' रागु विलावल, पद १।

सारा दृश्यमान संसार उसके भीतर वैसा ही लिख्त होता है जैसा जलराशि में उसकी तरंगें समक पड़ती हैं, एक ही स्वर्ण के भिन्न-भिन्न ऋलंकार पृथक्-पृथक् जान पड़ते हैं श्रीर किसी पत्थर में गढ़ दी गई श्रनेक प्रतिमाएँ भिन्न-भिन्न प्रतीत होती हैं। वह न तो उत्पन्न होता है श्रीर न नष्ट ही होता है, श्रिपतु नित्य व निराकार बना हुआ सबके भीतर श्रलखित व निर्वकार की दशा में वर्तमान रहता है। जिस प्रकार का दर्पण में प्रतिबंद दीख पड़ता है, समुद्र में श्राकाशस्थित वस्तुओं की छाया प्रतिभासित होती है तथा गंघ का श्रनुभव वायु से हुआ करता है, किंतु इन सबके होते हुए भी उक्त दर्पण, समुद्र व वायु कमशः प्रतिबंद, छाया एवं गंघ में श्रस्तुते व निर्लिप्त रहा करते हैं, उसी प्रकार समूचे दृश्यमान संसार का मूल श्राधार होने पर भी ब्रह्म सदा उनसे श्रमभावित रहा करता है और इस नित्य वस्तु में प्रतिभासित होने पर भी वे श्रनित्य व मिथ्यामात्र हैं। वही एकमात्र श्रद्ध व श्रविनश्वर है श्रीर हमारे भीतर वही जीवात्मा के रूप में स्थित है, किंतु भ्रम के कारण हमें उसका बोध नहीं होता।

उक्त भ्रम वा श्रज्ञान ही सब दुःखों का कारण है श्रीर उसे निर्मूल करना हमारा परम कर्तव्य है। परंतु यह किस प्रकार किया जाया। कभी-कभी हम देखते हैं कि लोग इसके लिए धर्म का निरूपण किया करते हैं श्रीर वेद-पुराणादि के श्राधार पर कर्म-श्रक्म पर विचार करते हुए विधि-निषेधों

के नियम स्थिर करते हैं। किंतु बाह्य बातों में व्यवस्था भक्त की आ जाने पर भी केवल इसी के द्वारा भीतरी शांति समस्या नहीं मिलती और हृदय का संशय ज्यों का स्यों बना रह जाता है । इसी प्रकार हम यह भी देखते हैं कि

इस संवार में अपना जीवन थापन करनेवाले प्रत्येक व्यक्ति को चदा काम, कोघ, लोभ व मोइ की प्रवृत्तियों से काम लेना पड़ता है जिन सभी के मूल में भ्रम वर्तमान है। इसलिए मानव-समाज में रहते हुए ज़ब कभी हम उसकी उपेचा कर भक्ति की शरण में जाना चाहते हैं, तब इसकी प्रतिक्रिया के रूप में आपक्ति प्रवल हो उठती है और जब आपक्ति के प्रभाव में आ जाते हैं, तब उससे खुटकारा पाकर भक्ति की ओर भाग पड़ने को जी चाहता है। इन दो परस्पर विरोधी बातों के फेर में पड़कर हम कष्ट भेला करते हैं और

१, 'रैदासनी की नानी' (बै॰ प्रें॰, प्रयान) शब्द ५४, ए० २५।

२. 'दैदासजी की बानी' (बे॰ प्रें॰ प्रवाग, १९३० ई०) पद २३, पृ० १४।

समक में नहीं आता कि क्या करें। सबसे बड़ी समस्या तो हमारे सामने तब आती है, जब उक्त द्वंद से बचने के लिए विवश होकर हम अपने को सभी प्रकार से भगवान के ऊपर छोड़ देना चाहते हैं और हमें उसका प्रत्यच अनुभव नहीं हो पाता। आश्चर्य है कि सबके भीतर और सबके बाहर निरंतर विद्यमान रहता हुआ भी वह हमारे अनुभव में क्यों नहीं आया करता।

संत रविदास की उपलब्ध रचनाओं के श्रंतर्गत हमें इनकी किसी साधना-विशेष के स्पष्ट विवरण नहीं मिलते । जहाँ-तहाँ प्रसंगवश संकेती के रूप में व्यक्त किये गए इनके विचारों से जान पहता है कि इनकी 'प्रेम भगति का वास्तविक मुलाधार ग्रहंकार की निवृत्ति है। ये ग्राभिमान वा साधारण मान व 'बहाई' तक की भक्ति का एक प्रवल बायक मानते हैं और कहते हैं कि दोनों एक साथ कदापि नहीं रह सकते और न 'श्रहं' के किसी रूप में भी रहते हमें भगवान को कभी उपलब्धि हो सकती है। श्रभीष्ट वस्त की प्राप्ति के लिए हमें चाहिए कि सभी बातों की आशा का परित्याग कर केवल उसी एक में अपनी सारी वृत्तियों को केंद्रित कर दें और उसी एक लच्य की प्राप्ति के उपलब्त में अपना सर्वस्व तक अर्पित कर अपने आपको भल जाय: इम उसके लिए आर्च व देचैन हो उठें और अपनी सारी शानेंद्रियों को उसी एक की टोड में लगाकर मन को भी उसी की प्रतीचा में बद कर दें। तदनुसार एक तिनिष्ठा के फलस्बरूप हमें कमश: तादातम्य का श्रनुभव होने लगेगा श्रीर श्रंत में हमें अपने उद्देश्य की सिद्धि हो जायगी। संत रविदास का कहना है कि 'वास्तविक परिचय प्राप्त करने का रहस्य केवल सच्ची 'सोहागिन' ही जानती है जो अपना तन-मन सभी कुछ न्योखावर कर देती है और अभिमान का कुछ भी अंश अपने भीतर नहीं रखती. न भेद-भाव को ही कभी. प्रश्रय देती है। अपने पति के साथ निरंतर एक भाव से प्रेम न करनेवाली स्त्री सदा दु:खिनी व 'दुहागिन' हम्रा करती है?।

प्रसिद्ध है कि कबीर साहब ने रैदासजी को 'संतिन में रविदास संत है' कहकर किसी समय इनके प्रति अपनी श्रदा प्रकट की थी और संतमत के

१. 'रैदासजी की बानी' ( बै॰ प्रेस, प्रयाग, सन् १९३० ई० ) पद ७५, पृ० ३७।

२, 'अंग साइव' (तरखतारख संस्करख) राग स्ही, पद १।

अनुसार सच्चे मार्ग का पता देनेवाला भी इन्हीं को बतलाया या। कुछ लोग इसी प्रसंग के आधार पर संत रविदास की मुख्य साधना का पता लगाने की भी चेच्टा करते हैं और 'गुइ-परम्परा-क्रम से

श्राष्ट्रांग-साधन प्रचलित उसके श्रंगों की चर्चा करते हुए कहते हैं कि उसका नाम कदाचित् 'श्रष्टांग-साधन' था श्रीर उसके

श्राठ श्रंग इस प्रकार के थे:—(१) गृह, (२) सेवा, (३) संत उसके वाह्य श्रंग थे, (४) नाम, (५) ध्यान व (६) प्रण्ति उसके भीतरी श्रंग थे श्रीर (७) प्रेम व (८) विलय श्रथवा समाधि उसकी श्रंतिम श्रवस्था को स्वित करते थे जिनके द्वारा साधक ब्रह्म में लीन होकर पूर्ण सिद्ध वा संत वन जाता है । इस श्रष्टांग-साधन का श्रिषक परिचय नहीं मिलता श्रीर न इस विषय में विस्तार के साथ कहने के लिए कोई संकेत ही उपलब्ध है। फिर भी स्पष्ट है कि उक्त मार्ग का प्रत्येक श्रंग श्रस्यंत महत्त्वपूर्ण है श्रीर उसके श्रनुसार गार्हस्थ्य-जीवन में लगे हुए लोग भी कमशः श्रमसर होते हुए एक श्रनुसम श्रादर्श की स्थित को प्राप्त कर सकते हैं। संत रविदास को एक दीर्घंजीवन की साधना का श्रनुभव प्राप्त था श्रीर इन्होंने संभवतः सभी प्रकार की चेष्टाएँ करके श्रपना मार्ग श्रंत में निश्चित किया था । दुःस की वात है कि इनकी शिष्य-परम्परा में श्रव कोई वैशा श्रेष्ठ साधक नहीं मिलता श्रीर न इनकी सभी प्रामाणिक रचनाएँ ही उपलब्ध है।

'भक्तमाल' के रचियता नाभादास ने संत रिवदास के विषय में लिखते हुए कहा है कि 'इन्होंने सदाचार के जिन नियमों के उपदेश दिए थे, वे वेद शास्त्रादि के विरुद्ध न थे और उन्हें नीर-दीर-विवेकवाले महातमा भी अपनाते थे। इन्होंने भगवरकुपा के प्रसाद से अपनी जीवितावस्था में ही परमगति प्राप्त कर ली थी। इनके चरणों की धूलि की

महत्त्व वंदना लोग अपने वर्णाश्रमादि का अभिमान त्याग कर भी किया करते थे। रविदास की विमल वाणी संदेह की

गुरिययों के मुलकाने में परम सहायक है<sup>3</sup>।

संत रविदास के नाम पर एक रविदासी व रैदासी सम्प्रदाय का भी

१. 'विश्वभारती पत्रिका' कार्तिक पीप, सं० २००२, पू० २१५।

२. 'नक्तमाल' (नामादास ), ख्रप्य ५९।

३. 'मक्तमाल' ( नामध्दास ), ख्रपय ५९।

प्रचलित होना बतलाया जाता है श्रीर कहा जाता है कि उसके श्रनुयायियों की संख्या बहुत श्रिषक है। परंतु इस प्रकार के किसी सुसंगठित पंथ का कोई प्रामाणिक विवरण उपलब्ध नहीं है श्रीर न उसके प्रसिद्ध मठों वा

मठधारी महंतों का ही कोई ऐतिहासिक परिचय मिलता रैदासी है। बिग्स साहब ने किसी रैदासी सम्प्रदाय के श्रनुयायियों सम्प्रदाय का पंजाब राज्य के गुड़गाँव तथा रोहतक जिलों श्रीर दिल्ली राज्य के भी श्रानेक भागों में एक बड़ी संख्या में

वर्तमान होना लिखा है श्रीर गुजरात में उनका 'रविदासी' कहलाकर प्रसिद्ध होना भी वतलाया है'। परंतु वे इनका परिचय इससे श्रिषक देते हुए नहीं जान पड़ते। 'साधु-सम्प्रदाय' के लिए प्रसिद्ध है कि उसके प्रधान प्रवर्तक का संबंध संत रिवदास की ही शिष्य परम्परा से था श्रीर इस प्रकार उस पर इनके न्यूनाधिक प्रभाव का भी होना श्रनिवार्य है। किन्तु उक्त सम्प्रदाय के उपलब्ध इतिहास श्रयवा उससे संबंधित किसी महत्त्वपूर्ण साहित्य से भी इस बात पर पूर्ण प्रकाश नहीं पड़ता। श्रतएव श्रनुमान किया जा सकता है कि रैदासी वा 'रविदासी सम्प्रदाय' शब्द श्रिषकतर चमार जाति के उन व्यक्तियों के ही समूह का द्योतक है जो किसी न किसी प्रकार का एक धार्मिक जीवन व्यतित करते हैं श्रीर जो इसी कारण साधु वा संतकोटि के पुरुष भी माने जाते हैं। यो तो इस समय प्रायः सभी चमार श्रपनी प्रतिष्ठा बढ़ाने के उद्देश्य से श्रपने को 'रैदास' वा 'रैदासी' कहते हुए पाये जाते हैं श्रीर श्रपनी जाति के संगठन व सुधार की प्रवृक्तिवाले इनके नेता इस प्रकार के नामों के श्राधार पर विविध सामाजिक व राजनीतिक श्रांदोलन भी किया करते हैं।

#### (६) संत कमाल

संत कमाल कबीर साइव के श्रीरस पुत्र व शिष्य ये श्रीर एक पहुँचे हुए फकीर थे, किंतु इनके जीवन की घटना बहुत कम ज्ञात है। कबीर-पंथीय ग्रंथ 'बोधसागर' से पता चलता है कि कबीर साइब संचिन्न का आदेश पाकर ये संतमत का प्रचार करने श्रहमदाबाद परिचय की श्रोर गये थेरे। दादू दयाल की गुरु परम्परा में भी इनका नाम उनके ऊपर पाँचवी पीढ़ी में लिया

रे. जी० डब्ल्यू० जिम्स: 'दि चमासं' (रेलिजस लाइफ आफ इंडिया सिरीज), पु०२१०।

२. 'चले कमाल तब सीस नवाई। शहमदाबाद तब पहुँचे जाई ॥' (बोधसागर, बंबई ) पृ० १५१५।

जाता है जिससे इस बात की कुछ पुष्टि होती जान पड़ती हैं। इनकी कई रचनाओं द्वारा यह भी प्रकट होता है कि इनका भ्रमण महाराष्ट्र पांत एवं पंढरपुर के प्रिक्ष पुण्यच्चेत्र तक भी खबर्श्य हुआ होगा। ये विष्ठल की मूर्ति, भीमा नदी और कुछ बारकरी भक्तों के विषय में यत्र-तत्र उल्लेख करते हैं और उनकी प्रशंसा भी करते हैं। इनका अपने एक पद में यह भी कहना है कि जिस प्रकार 'दरवनम्यांने नामा दरजी' अर्थात् दिल्ला भारत में संत नामदेव हुए, उसी प्रकार 'उत्तरम्यांने भयो कबीर, रामचरण का बंदा है। उनोंका पूत कहे कमाल दोनों का बोलवाला है'। इसी प्रकार इन्होंने एक दूसरे स्थल पर 'हम यवन तुम तो हिंदु' कहकर अपना मुसलमान होना स्वीकार किया है और इनकी भाषा, शैली तथा 'मुरशिद मौला' आदि जैसे शब्दों के अधिक प्रयोग से भी यही सिद्ध होता है'। संभव है ये सुकियों के सम्पर्क में भी कुछ दिनों तक रह चुके हों और इनके विचारों पर उनका भी प्रभाव पर्याप्त रूप में पड़ा हो। इनकी कुल रचनाएँ अभी तक प्रकाशित नहीं हैं और जो कुछ संग्रहों के अंतर्गत फुटकर पदों के रूप में मिलती हैं, वे भी बहुत कम है।

संत कमाल के विषय में जो श्रनेक वार्ते प्रसिद्ध हैं, उनमें से एक कवीर साइब के साथ इनके कुछ मतभेद की श्रोर संकेत करती है। कहा जाता है कि कबीर साइब इन्हें 'सपूत' नहीं समझते थे, श्रपित उनकी धारणा थी कि हरिस्मरण से श्रिषक संपत्ति की श्रोर ही ध्यान देकर इन्होंने उनके कुल का नाम हुवो दिया श्रीर इस प्रकार 'कपूत' बन

क्यीर व गए। इस विषय की एक रचना कि स्लोक के रूप में क्याल 'अंथ साहब' के अंतर्गत कवीर साहब की ही कृति मानकर संग्रहीत हुई है। उक्त 'सलोक' के अनुसार कबीर का

बंश हूव गया, क्योंकि उसमें कमाल-जैसा पुत्र उसम हो गया। कारण यह कि उसने हरि का स्मरण छोड़कर घर में माल वा धन ला एकत्र कर दिया। संत कमाल के लिए ये शब्द वास्तव में अत्यन्त कठोर हैं और यदि ये सचमुच कवीर साहब के ही हैं, तो इनके लिए कोई न कोई आधार

१. 'श्री संत गाथा' ( इंदिरा प्रेंस, पूना,) ए० ७५, ७६, ७९ व ८७।

२. 'बूड़ा बंसु कबीर का उपनिष्ठी पूतु कमाहा। डारेका सिमरन छाड़िकै, चरि कै आया माहा।'

<sup>—&#</sup>x27;ग्रंथ साहब' ( तरखतारण संस्करण ) १० ११५।

भी अवश्य रहा होगा। किंतु भिन्न-भिन्न प्रंथों में भिन्न-भिन्न प्रकार की कल्पनाओं का सहारा लिया गया जान पड़ता है जिससे निश्चित रूप से कुछ कहना उचित नहीं प्रतीत होता।

उक्त घटना के संबंध में कहा जाता है कि एक समय जब संत कमाल अपने मत के प्रचारार्थ ग्वालियर गये हुए थे, तब किसी श्रद्धालु महाजन ने इन्हें बहुत-सा द्रव्य देना चाहा, किंतु इन्होंने अपनी विरक्ति के नियमानुसार उसमें से एक पैसा भी लोने से स्पष्ट अस्वीकार कर दिया। परन्तु जब ये

विश्राम करने के लिए गए श्रीर उक्त महाजन ने इन्हें गाढ़ी
वहीं नींद में पाया, तब हीरे का एक टुकड़ा लेकर उसने चुपकेसे इनकी पगड़ी की पैच में बाँध दिया। संत कमाल ने
जग जाने पर भी इस श्रोर ध्यान नहीं दिया श्रीर वहाँ से चल पड़े। जब
ये काशी वापस श्राये श्रीर इनकी पगड़ी की गाँठ की श्रोर कबीर साहब
की दृष्टि गई, तब इसका पता चला। गिरह के खुलते ही हीरा निकल
श्राया जिसपर कबीर साहब ने कहा:—

'नाम साइव का बेंचकर, घर लाया धन-माल। बुड़ा बंस कवीर का, जनमा पूत कमाल॥'

श्रीर फिर महाजन के आने पर जब उसका मेद खुला, तब उन्हें पूर्ण संतोध हुआ। इसी प्रकार इस विषय में एक दूसरा अनुमान यह भी किया जाता है कि संत कमाल अपने बचपन में अपनी लंगोटी कुछ डीली-डाली पहना करते ये जिस कारण वह कभी-कभी नीचे की ओर खिसक जाती थी। एक बार कबीर साहब का ध्यान इस ओर आकृष्ट हुआ और उन्होंने इन्हें अपनी लंगोटी कसकर बाँध लेने का आदेश दिया। संत कमाल ने उनकी आज्ञा का पालन करते समय पीछे से उसका वास्तविक अभिप्राय 'लंगोटबंद रहना' मान लिया और अपने जीवन भर अविवाहित ही रह भए। अतएब कबीर साहब को अंत में इनके विषय में किसी समय प्रसंगवश्य कह देना पड़ा कि

'बृड़ा बंस कबीर का जनमा पूत कमाल।"

पान्त एक 'भगतमाल' नामक अंथ में हमें उक्त पंक्तियों के संबंध में एक दूसरी ही घटना का पता मिलता है। इस अंथ के रचयितां का कहना है कि

१. महर्षि शिवजतलाल वर्मा : 'संतमाल' ( जाहीर, १९२३ ) ए० ५८ . ९ ।

एक बार कोई राजा कवीर साहब का शिष्य वनने के लिए बहुत-सा धन लेकर काशी आया । कवीर साहब को यह बात पसंद न थी, इस कारण उस श्रतिथि से श्राँख बचाकर ये कहीं श्रन्यत्र जाकर छिप रहे ।

राजा ने जब कबीर साहब को नहीं पाया, तब उनके योग्य पत्र संत कमाल का ही शिष्य बनकर इन्हें सारा घन समर्पित

कर दिया और वह अपने घर वापस चला गया। कबीर साहब को जब घर लौटने पर इसका पता चला, तब वे संत कमाल पर बहुत बिगड़े और उन्होंने इनके लिए उन शब्दों के प्रयोग किये जो उक्त 'सलोक' में आये हए हैं। परन्तु संत कमाल अपनी बातों पर पूर्ववत् ही हुद रहे और इन्होंने अपने पिता से कहा कि इस प्रकार धन लेने से वस्तुतः कुछ भी हानि नहीं हुई है। मैंने राजा से धन लेकर इरिनाम को कदापि नहीं बेंचा है। राम के नाम का तो, यदि सच पूछा जाय तो कोई 'मोजो' अर्थात् माविजा वा मूल्य हों ही नहीं सकता । फिर वह बेंचा कैसे जा सकता है? । श्रीर इस उत्तर को पाकर कबीर साहब चुप हो रहे।

इसी संबंध में उक्त ग्रंथ के श्रंतर्गत एक श्रन्य घटना का भी उल्लेख इस प्रकार किया गया मिलता है। कबीर साइव के उक्त प्रकार से बच्ट हो जाने के अनंतर अवसर पाकर कमाल ने यह भी कहा था कि यों तो धन लेकर शिष्य बनाने के कारण मुक्तमें कोई कमी भी नहीं आई है। आप 'कउड़ी' से 'हीरा' बने हैं और मैं 'हीरा' से भी 'लाल' बन गया

हैं। अतएव, यदि विचार किया जाय, तो आप 'आधा वही भगत' ही कहला सकते हैं और मैं 'सारा भगत' वा

पूर्ण मक्त बन गया हूं 3 । इस कथन का तात्वर्य 'संत कमाल ने उस

<sup>.</sup>१ 'भगतमाल' ( दुखहरमञ्जत, इस्तलिखित प्रति )-ये संत दुखहरम, संभवतः संत शिवनारायण के गुरु थे। देखिए इस संबंध में, आगे शिवनारायणी सम्प्रदाय, श्रध्याय ६ ।

२. किइ तो राम के नाम को, मोजो कल्ब आहि। तो में बेचा होहई मोही बतावह ताहि॥"

<sup>- &#</sup>x27;भगतमाल' (दुखहरन ) ए० १५१।

३. 'क्उडी शे हीरा भये । हीरा शे भये लाल । आधा भगत कवीर थे, शारा भगत कमाल ॥

<sup>-</sup>वही, पुर १५०।

अंथ के अनुसार इस प्रकार समकाया कि कबीर साहब के माता-पिता निरे 'साकठ जोलहा' ये जिनके पुत्र कबीर साहब एक भक्त के रूप में प्रकट हुए ये, परन्तु संत कमाल उन कबीर साहब के ही पुत्र व 'इंद्रियजीत' वा ब्रह्मचारी भी ये, इस कारण ये 'कउड़ी' से 'हीरा' मात्र न बनकर 'हीरा' से भी 'लाल' हो गए थे। इस प्रकार संभव है कि इस इंद्रियजीत शबुद के ही भीतर कबीर साहब के वंश के ब्रुवने का भी रहस्य छिपा हो, क्योंकि, जैसा कि ऊपर भी संकेत किया गया है, संत कमाल के विवाहित होने का कहीं पता नहीं चलता श्रीर उन्हें अधिकतर एक विरक्त के ही रूप में अब तक समका गया है। इनके शिष्य किसी जमाल का नाम सुना जाता है; किंतु इनके किसी पुत्र वा पुत्री का पता नहीं चलता।

जो लोग उक्त 'सलोक' को किसी दूसरे की रचना मानते हैं, उनका अनुमान है कि कबीर साहब की मृत्यु हो जाने पर बहुत-से लोगों ने संत कमाल से अनुरोध किया कि ये उनके नाम पर किसी नवीन पंथ की स्थापना करें, किंतु इन्होंने ऐसा करने से स्पष्ट शब्दों में इन्कार कर दिया और कहा

कि इस प्रकार का कार्य करना उस सत्य का गला घोटने के समान होगा जिसे मेरे पिता कबीर साहब ने अपने शब्दों द्वारा प्रकट किया है तथा उनके सिद्धान्तों को नष्ट

करने का प्रयत्न करना भी उनकी ही हत्या करने के तुल्य होगा, जो मेरे लिए कदापि संभव नहीं है। कहते हैं कि इनके इस प्रकार स्पष्ट कह देने पर क्यीर साइव के अनेक अनुपायी इनसे बहुत कष्ट हो गए और इनके प्रति विकद भाव प्रकट करते हुए उन्होंने यहाँ तक कह डाला कि कमाल के उत्पन्न होने के कारण कथीर की वंश-परम्परा ही लुप्त हो रही है। अतएव इस घटना के अनुसार 'ग्रंथ साइव' में आया हुआ 'सलोक' इस अवसर पर ही कहा गया माना जा सकता है। परन्तु इस अनुमान का समर्थन उक्त रचना के केवल पूर्वार्ड से ही हो सकता है, उसके उत्तरार्ड की संगति इसके साथ नहीं लगती।

संत कमाल की विचार-धारा का मूल स्रोत कबीर साहब के ही निर्मल

१. चितिमोइन सेन : 'मिडीवल मिस्टिसिन्म आफ ह 'हिया' ( ल्यूजक ऐंड कंपनी )> १९३० पु० ९१।

जलाशय से लगा हुआ प्रतीत होता है। ये उन्हीं की भाँति सच्चे हृदय को वाह्य साधनाओं से कहीं अधिक महत्त्व देते हैं और आंतिवश इधर-उधर

भटकनेवालों को सचेत भी करते हैं। उन्हीं के समान सिद्धान्त व ये राजा व रंक दोनों को एक समान देखते हैं, सभी साधना साधनात्रों से बढ़कर रामनाम को ही ठहराते हैं और बाहर-भीतर सब कहीं उसी एक की ज्योति के दर्शन पाते

हुए समक पड़ते हैं। जैसे,

'काहे कू जंगल जाता बच्चा, श्रपना दिल रखो रे सच्चा।' 'राजा रंक दोनों बराबर, जैसे गंगाजल पानी। मान करों कोई भूपर मारो, दोनों मीठा बानी।' 'सुख से बैठो श्रपने महेल मो, राम भजन नहीं श्रच्छा है। श्रांतर भीतर भई भरपूर, देखूं सब ही उजाला'। इत्यादि

इनकी वाणी में भी कहीं कहीं प्रायः वही खरापन व चुटीलापन लच्चित होता है जो कबीर साहब की रचनाओं की विशेषता है। इनमें गर्व की मात्रा कहीं भी नहीं दीख पड़ती। इसके विपरीत इनकी नम्रता एवं दैन्यभाव के अनेक उदाहरण पाये जाते हैं।

संत कमाल के जीवन-काल की निश्चित तिथियों का ठीक पता नहीं चलता और न इनकी आयु के संबंध में ही अनुमान करने के लिए कोई आधार मिलता है। इनकी समाधि का होना कोई कड़ा-मानिकपुर में बतलाते हैं दें, तो कोई उसका पता मूँसी के निकटवर्जी किसी स्थान के सबंध में देते हैं। किन्तु इनकी एक समाधि मगहर में कबीर साहब के रौजे के पास भी वर्तमान है जो संभवतः इन्हीं की हो सकती है। कमाज नामधारी कितप्य स्की साधकों के भी होने के कारण उक्त वा अन्य ऐसी समाधियों के विषय में उतने निश्चित रूप में कुछ कहा नहीं जा सकता।

#### (७) घन्ना भगत

धन्नाजी ने अपने को अपनी एक रचना में जाट जाति का होना स्वीकार किया है और यह भी बतलाया है कि ''गोविंद में सदा लीन रहने

१. 'श्री संत गाथा' ( इंदिरा प्रेस, पूना )।

२. डा० मोइनसिंह: 'काबीर ऐंड दि भक्ति मुवमेंट' १९३४ ( भा० २ ) प० ९३ ।

३. हा० एफ्० इ० के० : क्वीर ऐंड हिज फालोबसे १९३१, पृ० ९६।

बाले छीनी नामदेव की महत्ता, तनना-बुनना छोड़कर भगवान के चरणी में श्रीति करनेवाले जुलाहे कबीर के गुण, मृत पशुश्रों को ढोकर सदा व्यवसाय करनेवाले चमार रविदास के माया-स्वाग एवं घर-घर

समय जाकर बाल बनानेवाले सेन नाई की भक्ति का हाल सुनकर मैं भी भक्तिमार्ग की खोर खाकुष्ट हुखा। मेरे भाग्य

जारे और मुक्ते भी मालिक के दर्शन हो गए"। इस कथन से जान पहता है कि उक्त नामदेव, कवीर, सेन व रैदास, धन्ना के समय तक प्रसिद्ध हो चुके ये और उन्हीं के आदर्श पर इन्होंने सर्व प्रथम भक्ति साधना के चेत्र में पदार्पण किया था । इन्होंने स्वामी रामानन्द का नाम श्रपनी किसी उपलब्ध रचना में नहीं लिया है। फिर भो प्रतिद्ध है कि ये भी उक्त कवीर, सेन व रैदास की भाँति, उन स्वामीजी के बारह शिष्यों में से एक ये और इस बात का उल्लेख नाभादास ने भी अपनी 'भक्तमाल' में किया है। परंतु जैसा उन संतों के विषय में भी कहा जा चुका है, उनमें से भी किसी के रामानंद के शिष्य होने का कोई प्रत्यच् प्रमाण नहीं मिलता। इसके सिवाय ये सभी लोग पूर्वात: समकालीन भी नहीं जान पड़ते श्रीर धन्नाजी तो इनमें सबसे छोटे और पीछे तक जीवित रहनेवाले सिद्ध होते हैं। मेकालिफ ने इनके जन्म-काल का सन् १४१५ शर्थात् सं० १४७२ में होना श्रनुमान किया है, जो कुछ पहले जान पड़ता है र । इनके स्वामी रामानन्द का समकालीन होने तथा उनसे सम्पर्क में आने की बात का समर्थन किसी प्रकार भी नहीं होता । इनके विषय में सबसे प्रथम उल्लेख मीरांबाई ने किया है और उसमें निर्दिष्ट चमस्कार पूर्ण बातों के कारण तथा उक्त सभी प्रश्नों पर विचार करते हुए इमें उचित जान पड़ता है कि इनका समय विकम की सोलहवीं शताब्दी के प्रथम श्रथवा द्वितीय चरण तक मानें।

ये राजस्थान के टांक इलाके के श्रांतर्गत किसी धुश्रन वा धुवान गाँव में रहा करते ये जो छावनी देवली से बीस मील की दूरी पर है। इनका पैतृक

व्यवसाय कृषि का या श्रीर इनके परिवार की स्थिति जीवनी साधारण थी। गुरु श्रर्जुनदेव ने इनके सेवंध में कहा है कि इन्होंने 'बालबुधि' के अनुसार भगवद्भक्ति की थी

१, 'ब्री गुरु म'थसाहिन' ( तरखतारख संस्करख ) रागु आसा, पद २, पृ० ४०७-६

२. मैकालिफ 'सिस्ल रेलिजन' (बोल्यूम ५) पू० १०६।

३. 'श्रंब साइब' "भनैसंविया बालवृथि" पृ० ११९२।

श्रीर यह बात प्रतिद्ध भी है कि इन्हें भगवत् के दर्शन बहुत कम श्रवस्था में ही हुए थे। इनके संबंध में श्रनेक चमस्कारपूर्ण कथाएँ भी प्रतिद्ध हैं जिनमें से एक के श्रनुसार इन्होंने भगवान् की मूर्ति को हठात् भोजन कराया था। एक श्रन्य प्रतिद्ध के श्रनुसार एक बार इन्होंने खेत में डालने के लिए सुरिच्त गेंहूँ के बीज को श्रपने घर श्राये हुए हरिभक्तों को खिला दिया और श्रपने पिता के कुद्ध होने के भय से खेत में जाकर यों ही इल चला श्राये। नाभादास कहते हैं कि इनके भजन का प्रभाव ऐसा था कि उस खेत में विना बोये ही बीज उग श्राये श्रीर उसकी फसल भी बहुत श्रन्छी हुई। 'भक्तमाल' के टीकाकार प्रियादास ने इस विषय का श्रीर भी विश्वद रूप में वर्णन किया है श्रीर श्रन्य चरित-लेखकों ने भी धन्ना के संबंध में लिखते समय उस घटना की चर्चा की है।

इनका एक सरल हृदय गृहस्य व किसान होना इनके एक निज-रचित पद से भी सिद्ध है। वहाँ पर ये कहते हैं कि है भगवन, मैं तेरी खारती करता हैं। तु अपने भक्तों के मनोरथ पूर्ण किया करता है। अतएव मैं भी तुक से अपने लिए कुछ माँग रहा हूँ। मैं चाहता हूँ कि त् मुक्ते आटा, दाल श्रीर धी दे जिसे खाकर मेरा चित्त सदा प्रसन्न रहा करे। मेरी यह भी इच्छा है कि तेरी कृपा से मुक्ते पहनने के लिए जूता और कपड़ा भी मिल जाय, मेरे खेत में अच्छा श्रज पैदा हुआ करें और मेरे घर अच्छी लगहर दूध देनेवाली गाय, भैंस तथा एक तेज चलनेवाली अच्छी घोड़ी भी रहा करें। मैं इन सबके साथ श्रपने घर में रहनेवाली एक संदरी स्त्री भी चाहता हूँ "। इससे पता चलता कि ये घर से कभी विरक्त नहीं रहे, बल्कि सदा अपने पैत्क ब्यवसाय में लगे हए ही भगवदभजन करने का आदर्श अपने जीवन के लिए कल्यागा-कारक समझते रहे। इनके सांसारिक जीवन की घटनात्रों का पता हमें अभी तक नहीं मिला और न आज तक यही विदित हो सका कि इन्होंने किन-किन पदी की रचना की थी। इनके केवल चारपद गुरु अर्जनदेव द्वारा सम्यादित 'श्रादिशंय' में संग्रहीत हैं जिनमें से दो के विषयों का संकेत ऊपर

दिया जा चुका है।

 <sup>&#</sup>x27;धन्य धन्ना के भगति को विनहि बीज श्रंकुर : ।" ६२।

२. 'ग्रंथ साहव' ( तरखतारख ) धनासरी पद १. .६९५।

इनके शेप दो पदों में इमें इनके आध्यात्मिक जीवन के आदर्श की भी एक भलक मिल जाती है। ये कहते हैं कि 'आवागमन' में ही अनेक जन्म व्यतीत हो गए, किंतु अभी तक शांति नहीं मिली। लोभ व काम की आरसदा अवृत्त रहनेवाले मन के कारण भगवान् को भी भूल गया। अपने कल्याण की बातों से अनिभन्न मन को विषय का फल भी मधर

सिद्धांत प्रतीत होता है श्रीर उसकी प्रीति सद्गुलों से भी इट

में अपनाते नहीं बनता और यमराज के यहाँ व्यर्थ की ठोकरें खानी पहती है। जिसके हृदय में सदगृद की कृपा से ज्ञान का प्रकाश हो गया, उसका मन एकनिष्ठ हो जाता है श्रीर वही 'प्रेम भगति' को पहचान पाता है श्रीर वहीं ग्रांत में मुक्ति का श्रिधिकारी भी होता है। श्रंतर्वीति के प्रकट हए विना प्रभ की पहचान भी कभी संभव नहीं और धनना भी इसी प्रकार अपने 'धरगीघर' घन को पाकर संतो की श्रेग्ही में प्रविष्ट हुन्ना । इसी प्रकार ये अपने मन को संबोधित करके भी कहते हैं कि "ग्राजी, त ऐसा क्यों नहीं समक लेता कि 'दयाल दामोदर' के अतिरिक्त अन्य को महत्त्व देकर धुमना-फिरना व्यर्थ है। समक्त लो कि जो भगवान करते हैं, वहीं होता है और इसमें किसी का भी चारा नहीं। वह मालिक ऐसा है जो माता के गर्भ में डी पानी से मानव-शरीर को भीरचता है। कुंभी का पौधा जल में विना किसी आधार के भी फैलता है। भगवान की महिमा सोचने समकते की बात है। धन्ता का कहना है कि 'रे जीव, मुक्ते अपनी चिंता भी न करनी चाहिए: क्योंकि वास्तव में छिद्रहीन पत्थर के भीतर भी उसका कीडा भली भाँति सरचित व जीवित रह जाता है "। धन्ना के इन सीधे-सादे शब्दों से इनके सरल हृदय तथा सच्चे इंश्वर विश्वास की एक संदर माँकी मिल जाती है।

१. 'ग्रंथसाहन' (तरणतारण ) व्यासा पद १, प्० ४५७।

२. वही, आसा पद ३, ५० ४८८।

# चतुर्थ ऋध्याय

## पंथ-निर्माण का सूत्रपात (सं० १५५०:१६००)

## १. सामान्य परिचय

कबीर साइव की रचनाओं के अध्ययन से पता चलता है कि उन्होंने किसी
सम्प्रदाय के सिद्धांतों का अंधानुसरण नहीं किया था और न किसी
पूर्वकालीन मत का पुनरदार कर उसके आधार पर किसी नये पंथ की ही
नीव डाली थी। उनका प्रधान उद्देश्य, प्रचलित धर्मों के अनुयायियों की
विविध विडंबनाओं की आलोचना कर उनका ध्यान
कवीर साइब मूल प्रश्न की ओर आकृष्ट करना था। उनका कहना था
का कि धर्म के नाम पर जितने भी चाह्य कृत्य किये जाते हैं
आदर्श अथवा जो-जो धारणाएँ साधारणादः बनायी जाती हैं, वे
सभी निरर्थक व निराधार हैं और हमारे मानव-जीवन के
आदर्शानुसार उनका कुछ भी महत्त्व नहीं। इस प्रकार की बातें लाभदायक
होने की जगह प्रायः हानिकर ही सिद्ध होती हैं और उनके कारण पारस्परिक
देख व पास्वंड की प्रवृत्ति बढ़ा करती है। उनके विचार से अपने धार्मिक
सिद्धांतों का अनुसरण करने के लिए किसी एक जन-समूह का सदस्य होना

होने की जगह पायः हानिकर ही सिद्ध होती हैं और उनके कारण पारस्परिक देष व पाखंड की प्रवृत्ति बढ़ा करती है। उनके विचार से अपने धार्मिक सिद्धांतों का अनुसरण करने के लिए किसी एक जन-समृह का सदस्य होना भी अनिवार्य नहीं। धर्म का मूल तत्व सब किसी के व्यक्तिगत चिंतन तथा। उसके अपने विश्वास के अनुसार स्वरूप प्रहण करता है और सभी को अपनी-अपनी पहुँच के अनुपात से उसकी अनुभूति हुआ करती है, जिस कारण हृदय के शुद्ध व सच्चा रहने पर उसमें प्रेम व संतोष के भाव आप से आप जायत हो उठते हैं और उसके लिए किसी वर्ग या समुदाय का आअय ग्रहण करना आवश्यक नहीं रह जाता।

परंतु जैसा प्रायः देखा गया है, किसी मतिवशेष के प्रवर्त्तक को अपने सिदातों के प्रचार के लिए बहुधा संगठन करने की भी इच्छा हो जाया करती है और वह अपने अनुयायियों को इसके लिए आवश्यक उपदेश देने लगता है। उसे इस बात की अभिलापा रहती है कि मेरे सिदांत किस प्रकार अधिक से अधिक सफलता के साथ प्रचलित हो और मेरे मत के अनुयायी श्रधिक से श्रधिक संख्या में विद्यमान रहें। इसी कारण वह पंथ निर्माण अपनी मृत्यु के अवसर पर अपना कोई योग्य उत्तराधिकारी की प्रवृत्ति नियुक्त करता है और सफल प्रचार के लिए कुछ न कुछ कार्यकम भी निर्धारित कर देता है। कबीर साइब ने, जहाँ तक पता चलता है, कभी किसी वर्ग वा सम्प्रदाय की स्थापना के प्रयत्न नहीं किये थे श्रीर न उसके लिए कोई कार्य-कम ही निश्चित किये थे। उनके देहावसान के अनंतर उनके अनुयायियों ने उनके उपदेशों के प्रचार की चेष्टा की और इस प्रकार क्रमशः 'कबीर-पंथ' नाम का एक वर्ग -विशेष श्रस्तित्व में श्रा गया। किंतु 'नानक-पंघ', 'दाद-पंघ' जैसे श्रन्य वर्गों को स्वयं उनके मुल पवर्त्तकों ने ही जन्म दिया या श्रीर उन्हीं के आदेशानुसार उनका पचार-कार्य भी आगे वढा था। 'कवीर पंथ' की स्थापना का ठीक समय ज्ञात नहीं, किंतु इतना प्रायः निश्चित समझना चाहिए कि उसका वास्तविक संगठन 'नानक-पंथ' के अस्तित्व के आ जाने पर ही हन्ना होगा। कबीर साहब के मत में विश्वास रखनेवाले साधु पहले उन्हों की भाँति इचर-उधर घूमकर उपदेश दिया करते थे और उनकी कोई सब्बवस्थित संस्था न थी। 'कबीर-पंथ' के सर्वप्रथम प्रसिद्ध प्रचारक सरत गोपाल ने कदाचित इस प्रकार भ्रमण करते समय ही जगन्नायपरी में श्रपना शरीर त्यान किया था।

परंतु 'नानक-पंथ' के मूल प्रवर्षक गुढ नानक देव ने अपने मत के प्रचारार्थ मरते समय अपने विश्वसनीय साथी लहना को 'अंगद' नाम देकर उसे विधिपूर्वक अपना उत्तराधिकारी नियुक्त किया और अपने अनुयायियों को अपनी जगह उसका अनुसरण करने का भी आदेश दिया। तब से इस नियम का पालन कमशः उनके पीछे आनेवाले अन्य सभी नानक-पंथ व गुढ्ओं ने भी प्रायः एक समान किया और अपने वर्ग के कवीर-पंथ अनुयायियों को सुसंगठित कर पंथ की वालों के प्रचार के लिए अनेक योजनाएँ भी प्रस्तुत की। नानक-पंथ को एक पृथक् वर्ग के रूप में रखने की यह प्रवृत्ति निरंतर अधिकाधिक बढ़ती ही चली गई और अंत में एक शुद्ध आध्यात्मिक साथकों का समुदाय 'सिख' नामक एक जाति-विशेष के रूप में परिख्त हो गया। कवीर-पंथ का

मूल प्रवर्त्तक जो भी रहा हो, उसके निर्माण के भी प्रथम प्रयत्न कदाचित् कुछ इसी पकार से हुए थे और उसका प्रारंभिक रूप भी पहले संभवतः किसी संदेशवाहक उत्सादी व्यक्तियों का एक साधारण समुदाय-मात्र ही रहा या। किंतु पृथक् अस्तित्व की उक्त प्रवृत्ति ने क्रमशः उसे भी प्रभावित कर हाला और आगे चलकर उसको भी एक सम्प्रदाय-विशिष्ट के रूप में ही सीमित व संकुचित बनकर रह जाना पड़ा। 'नानक-पंथ' की स्थापना के पहले 'कबीर-पंथ' के किसी सुक्यवस्थित रूप का पता नहीं चलता।

फिर भी पंथ-निर्माण के इस प्रयोगकाल में हमें कुछ ऐसे संत भी मिलते है. जिन्होंने अपना कोई भी पंथ नहीं चलाया । उन्होंने कबीर साहब हारा प्रस्तुत किये गए वातावरण में श्रपने-श्रपने मतों की मूल धारणाएँ निश्चित कीं, उनके अनुसार जीवन-यापन का प्रयत्न किया और अपनी-अपनी बानियाँ भी रचीं। ऐसे संतों में संत जंमनाथ, शेख फरीद ब्रह्म, संत सिंगाजी तथा संत भीखमजी थे, जिनका परिचय इस अध्याय में यथास्थल आगे चलकर दिया गया है। इन लोगों में भी शेख फरीद ब्रह्म वस्तुत: सुफी ये श्रीर जंभनाथ का भी संबंध कदाचित् 'नाय-पंथ' से रह चुका था और इन्हें अपने-अपने मुल सम्प्रदायों से पृथक होने की कभी कोई आवश्यकता भी नहीं पड़ी थी। परंतु अपने निजी व्यापक सिद्धांतों को इन्होंने स्वतंत्ररूप से ही निश्चित किया था श्रीर उक्त श्रत्य दो संतों की भाँति ये भी उनके श्रनुसार श्रपनी साधनाश्रों में सदा प्रवृत्त रहे थे। इनके सिवाय इस युग के प्रसिद्ध भक्तों व अन्य स्फियो में भी अनेक ऐसे हुए जिन पर संतमत का बहुत कुछ प्रभाव पड़ा था और जिन्होंने उन्हें अपनी रचनाओं द्वारा प्रकट भी किया था। इनकी उपलब्ध रचनात्रों में केवल भावसाम्य ही नहीं मिलता, प्रत्युत कहीं कहीं इन्होंने अपने शब्द व वाक्य तक ठीक वे ही रखे हैं जो संतों की बानियों में पाये जाते हैं। उदाइरण के लिए ऐसे लोगों में भक्त स्रदास, मलिक मुहम्मद जायसी व मीरांबाई के नाम लिये जा सकते हैं।

महाकिव स्रदास का जीवन काल सं० १५४०:१६२० समक्ता जाता है जिस कारण इनका रचना काल इस प्रथम युग में ही आ जाता है। ये एक सगुगोपासक भक्त ये और 'मन-बानी को अगम अगोचर' मक्त स्रदास 'अविगत' की 'गति' को अनिर्वचनीय वा अकथनीय समक्ते ये। इन्होंने अपने 'अमरगीत' वाले पदों में 'निर्गन' के प्रति व्यंगमरी बातें कहलाकर श्रीर उसके विषय में 'निर्गुन कीन देस को बासी' जैसे प्रश्न कराकर उसका उपहास भी कराया था। फिर भी हमें इनकी रचनाश्रों के श्रंतर्गत ऐसे कुछ स्थल भी मिलते हैं जिनमें इनके संतमत द्वारा प्रभावित होने के विषय में स्पष्ट प्रमास पाये जाते हैं। जैसे,

'रे मन आपुकी पहिचानि! सब जनम तै भ्रमत खोयी, अजहुं ती कल्लु जानि॥ ज्यो मृगा कस्त्रि भूले, सुनी ताके पास। भ्रमतही वह दौरि दूँदै, जबहि पावे वास॥ इत्यादि॥'' 'जौलों सतसरूप नहिं सुक्तत। तौलों मृगमद नाभि विसारे, फिरत सकल बन चूक्तत॥'' 'अपुनपी आपुनही विसर्यो। जैसे स्वान काँच मंदिर में भ्रमि भ्रमि भूकि मर्यो॥ इत्यादि॥'' 'अपुनपी आपुनहि में पायी।

सब्दिह सब्द भयी उजियारी, सतगुरु भेद बतायी ॥' इत्यादि \* श्रीर इन चार उदाहरणों में से तीसरे का पूरा पद प्रायः वही है जो कबीर-पंथ के 'बीजक' में 'अपनपी आपुदी विसरी' से श्रारम्भ होकर दिखलाई पड़ता है।"

मीरांबाई का जीवन-काल इसी प्रकार सं० १५५५:१६०३ माना जाता है और वह भी इस युग के ही झंतर्गत पड़ता है। मीरांबाई के इच्टदेव गिरधर नागर नामधारी श्रीकृष्णचंद्र हैं जो सगुग्गरूप भगवान समक्ते जाते हैं और जिनकी मुन्दर छवि के वर्णन तथा जिनके गुग्गों के गान में ये सदा

लीन रहना पसंद करती हैं। उनकी भावना से अलग रह
भीरांबाई कर इनका एक च्या के लिए भी जीना असंभव है। ये
उन्हें अपने पूर्व जन्म का साथी भी बतलाती है और उन्हें

'पिव', 'साजंख' वा 'सैयां' जैसे शब्दो-द्वारा अभिहित करती हुई दीख पड़ती है। फिर भी वे 'गोपाल' इनके लिए कोई साधारख व्यक्ति नहीं और न वह उक्त सगुखरूप भगवान् के एक अवतार-मात्र का बोधक-मात्र है। ये उस

१. 'मूरररनाकर' ( काशी नागरी-प्रचारिखी-समा, सन् १९३४ ) पद ७०, पृ० ३८।

२. वही, पद २६८, ए० १९७।

३. वही, पद ३६९, ए० १९७ : = ।

४. वही, पद ४०७, ५० २४० : १।

५.३० 'बीजक' शब्द २६, १० २३५ (विचरदासा संस्करण, प्रयाग )।

प्रियतम को श्रपने श्रमेक पदों में 'निर्गुण', 'निरंजन', 'श्रविनासी' श्रादि भी कहती हैं जिस कारण इनका उसे पूर्ण ब्रह्म परमारमा मान लेना भी स्पष्ट लिख्त होता है। इसके श्रविरिक्त इन्होंने श्रपने कई पदों में उसका वर्णन इस प्रकार किया है जिससे जान पड़ता है कि वह वास्तव में न तो सगुण है, न निर्गुण ही है, श्रपित इन दोनों से परे ही वह श्रानिर्वचनीय वस्तु है जिसे संतों ने बहुधा श्रपनी रचनाश्रोद्धारा स्पष्ट करने का प्रयत्न किया है। भीरावाई ने श्रपने कई पदों में संत रैदास के प्रभाव को भी स्वीकार किया है श्रीर कहा है कि उन्हीं सतगुर की कृपा से मुक्ते शान की उपलब्धि हुई श्रीर में श्रपने पिय को पहचान पाया।

तदनुसार मीरांवाई की रचनाओं में हमें कवीर साहव, रैदास जैसे संतों को भाँति 'पिंड के रहस्य' का परिचय भी दिया हुआ मिलता है । ये भी प्रायः उन्हीं के शब्दों में वहाँ 'त्रिकुटी महल' में करोखे से काँकी लगाने तथा 'सुन्न महल में सुन्त जमाकर सुख की सेज विद्याने' की चर्चा करती हुई दीख पड़ती हैं । अथवा 'सेक सुषमणा' व 'गगन-

हुई दाल पड़ता है। अथवा सक्त सुवमणा व गामन-मीरांचाई व मडल की सेज' पर अपने प्रियतम के साथ मिलने के प्रसंग संत-मत का वर्णन करती हुई भी जान पड़ती हैं। उसी 'सेक्त' वाले पद को इन्होंने अन्यत्र 'अगम अटारी', 'अगम का देस'

वा 'श्रमरलोक' का भी नाम दिया है श्रीर उसकी स्थित से प्रमावित होकर इन्होंने विना करताल के पखावज का बाजा एवं 'श्रणहद की मंकार' मुनने का पता बतलाया है "। मीरांबाई को इस प्रकार संतों के प्रसिद्ध 'सुरत-शब्दयोग' का भी परिचय प्राप्त है श्रीर इसके संबंध में इन्होंने 'सुरतिनरत', 'सबद', 'निजनाम', 'मुमिरन व 'श्रमररस' शब्दों के प्रयोग किये हैं। इसके सिवाय इन्होंने श्रपनी रचनाश्रों में कहीं-कहीं पर उस शुद्धाचरण वा श्रपने 'सीलबरत की भी चर्चा की है जो संतमत के श्रमुसार परमावश्यक है श्रीर ठीक संतों

१. 'मीरांबाई की पदाबाली' (साहित्य-सम्मेलन, प्रवाग) तृतीय संस्करण, पद १२, ५० ५ ।

२. वहां, पद ३२, ५० १४।

३. वही, पद ७२, पृ० २७।

४. वहीं, पद १५२, ५० ५५।

५. वही, पद १९२, ५० ६४ : ५।

इ. वडी, पद १५१, ५० ५२।

<sup>10.</sup> वहीं, पद २३, पृ० १०

<sup>=.</sup> वही, पद २३, १० १०।

की ही भाँति इन्होंने संतंगुर के सबद के अपने जपर पड़े हुए प्रभाव का भी वर्णन किया है। इनका कहना है कि,

'सतगुर मिलिया सुंज पिछानी, ऐसा ब्रह्म में पाती। सगुरा सूरा अमृत पीवे, निगुरा प्यासा जाती।।' १६७॥' श्रीर अपने विषय में इन्होंने एक स्थल पर इस प्रकार वर्णन किया है जिससे प्रतीत होता है कि ये वास्तव में संतों की परम्परा में ही आ जाती हैं। जैसे,

'रैदास संत मिले मोहि संतगुर, दीन्हा सुरत सहदानी। मैं मिली जाय पाय पिय श्रपना, तब मेरी पीर बुम्मानी।।' १५६॥ में मिलक मुहम्मद जायसी नामक प्रसिद्ध सूफी किव का भी जीवन-काल (सं० १५५१: १६४८) लगभग इसी युग के श्रंतगंत पड़ता है श्रीर इनकी रचनाश्रों को भी देखने से पता चलता है कि उक्त समय में प्रचलित संतमत-द्वारा ये भी किसी न किसी प्रकार प्रमावित हुए थे। जायसी को इस्लाम धर्म पर बड़ी श्रास्था थी श्रीर इन्होंने श्रपनी

जायसी रचनाओं में उसे भिन्न-भिन्न प्रकार से भिन्न-भिन्न स्थलों पर व्यक्त किया है, तथा,

> 'तेहि महँ पंथ कहीं भल गाई, जेहि दूनों जग छाज बड़ाई। सो बड़ पंथ मुहम्मद केरा, है निरमल कविलास बसेरा॥"

कहकर उसे सर्वश्रेष्ठ बतलाने का भी प्रयत्न किया है। फिर भी इनकी कृतियों में कहीं-कहीं ऐसे भाव भी दीख पड़ते हैं जिनसे ये कवीर साहब द्वारा प्रभावित जान पड़ते हैं। उदाइरण के लिए,

'मातु के रकत पिता के बिंदू, उपने दुवी तुरुक श्री हिंदू ।'' में इन्होंने प्रायः कबीर साहब के ही शब्दों में हिंदू एवं मुसलमान में एक प्रकार की मौलिक समानता दिखलाने की चेष्टा की है। इन्होंने 'पद्मावत' में जो सिंहलगढ़ पर विजय प्राप्त करने का संकेत देते हुए कायागढ़ का रूपक बाँधा है", वह कबीर साहब के 'क्यूं लीजे गढ़ बंका माई' श्रादि के

१. 'मीरांबाई की पदावली' (हिंदी साहित्व-सम्मेलन, प्रयाग) तृतीय संस्करखपृ० ६८।

२. वही, पूर ५५।

३. 'जायसी-मंबावली' (काशी नागरी-प्रचारिखी-समा, सन् १९२४) पृ० ३५३।

४. वही, पृ० ३४४।

भ. वहीं, पूर्व १००।

६. 'कवीर अंथावली' (काशी नागरी-प्रचारिणी-समा, सन् १९२८) १० २०८ पद ३५९।

श्राघार पर ही खड़ा किया गया जान पड़ता है तथा इनका 'बूँदिह समुद्र समान' श्रादि भी ठीक उन्हीं के 'बूँद समानी समुंद में 'के श्रानुकरण में कहा गया प्रतीत होता है। इनकी 'श्रखरावट' की तो श्रानेक पंक्तियाँ, जैसे कबीर साहब की रचनाश्रों के पढ़ने के श्रानंतर ही लिखी गई जान पड़ती हैं।

मीरांबाई के उपर्यंक्त प्रकार से प्रकट किये संतमत द्वारा प्रभावित श्रानेक विचारों के आधार पर उन्हें बहुत-से विद्वान शुद्ध संतमत की अनुगामिनी समकते हुए से जान पड़ते हैं, और उनके अनुसार उन्हें संत-परम्परा के संतों में ही स्थान मिलना चाहिए। मीरांबाई की कुछ रचनाएँ मिखों के 'गुढ ग्रंथ साहय' के परकालीन संस्करणों में पायी जाती हैं क्या मीरांबाई जिससे भी वे लोग इस बात की पुष्टि करते हैं। परंतु स्रत थीं ? केवल इतने से ही मीरांबाई को संत-परम्परा के अतर्गत मान लेना उचित प्रतीत नहीं होता । मीरांबाई निर्गेश एवं सगुण से परे वा परात्पर परमात्मा की अपना इध्टदेव कहती हुई भी मूर्ति की उपासना को ही अपनी साधना का आधार मानती थीं। उनके हृदय में श्रीकृष्णचन्द्र के सींदर्य एवं गुण तथा लीलाओं के ही प्रति विशेष श्राकर्षण दीख पड़ता है श्रीर उनकी प्रगाद रागानुगा भक्ति का विकास उस लोक-संग्रह के उच्च स्तर तक पहुँचता हुआ नहीं लिखित होता जिसे संतों के कार्य-क्रम का एक प्रधान चेत्र समझना चाहिए। इसके सिवाय 'गुरु ग्रंथ साहब' के उक्त संस्करणों में मीरांबाई के ऋतिरिक्त भक्त परमानंद व भक्त गोविंद-जैसे लोगों की भी रचनाएँ संग्रहीत हैं, जिन्हें 'संत-परम्परा' में सम्मिलित नहीं किया जाता तथा भक्त सरदास की कतिपय रचनाएँ उसके प्रारंभिक संस्करण में भी पायी जाती हैं, श्रीर ऐसा होने पर भी उन्हें सदा सगुरा भक्तों में ही गिना जाता है। श्रतएव मीशंबाई को यदि संतों की श्रेगी में रखा भी जाय, तो उन्हें अधिक से अधिक पहले के पय-प्रदर्शक संतों की कोटि में ही गिन सकते हैं।

## २. कवीर-पंथ

इसमें संदेह नहीं कि कबीर साहव के जीवन-काल में ही उनके अनेक अनुयायी यन चुके थे, किंतु किर भी इतना निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता कि उनकी सहायता से इन्होंने किसी पंथ-विशेष के निर्माण का

१. 'जायसी-ग्रंथावली' (का० ना० प्र० समा, सन् १९२४) प्र० ३३९।

२. 'कवीर-ग्रंथावली' (का० ना० प्र० समा, सन् १९२८) पृ० १७, सा० ३ ।

स्त्रायोजन भी किया था। सच तो यह है कि कबीर साहब ने सदा एक स्रत्यंत सार्वभौमिक धर्म का ही उपदेश दिया था जिसे कबीर साहब किसी प्रकार का साम्प्रदायिक रूप देने की कोई स्नावश्यकता व कबीर-पंथ न थी स्त्रीर न उनका कोई पंथ चलाना स्रथवा उसे संगठित कर उसके प्रचारार्थ स्त्रपने शिष्यों को नियक करना कोई स्रथ

ही रखता था। उनके शिष्यों में से भी कम से कम एक ग्रर्थात् कमाल उन्हीं की भौति पंय-रचना के विरुद्ध थे, जैसा कि इम उनके प्रसंग में देख श्राए हैं। श्री नाभादास ने उनके श्रन्य शिष्यों में से पद्मनाभ का नाम लिया है श्रीर वतलाया है कि कवीर की कपा से उन्होंने किस प्रकार परमतत्व का परिचय प्राप्त किया था और देवल नाम को ही सब कुछ मानकर उसे खपना लिया था"। 'भक्तमाल' के प्रसिद्ध टीकाकार वियादास ने उनके छप्पय पर टिप्पशी करते हुए पद्मनाभ-द्वारा राम नाम के सहारे किसी कोडी के नीरोग हो जाने का चमत्कारपूर्ण प्रसंग भी उद त किया है, किंतु वे भी उनके किसी पंथ चलाने की चर्चा नहीं करते। किसी पद्मनाभ-द्वारा अयोध्या में 'राम-क्वीर-पंथ' के प्रचार का अनुमान कवीर-पंथी लोग अवश्य करते हैं. परन्त उक्त दोनों पद्मनाभों का एक होना किसी ऐतिहासिक आधार पर सिद्ध नहीं होता । कबीर साहब के समसामयिक एक पद्मनाभ के विषय में प्रसिद्ध है कि वे गुजरात प्रदेश के नागर ब्राह्मण ये ब्रीर उन्होंने सं० १५१२ में 'कहानदंडे प्रबन्ध' नाम का एक इतिहास-प्रंथ गुजराती भाषा में लिखा थार । उनका ग्रंथ उपलब्ध है, किंतु उससे श्रथवा श्रन्य किसी श्राधार पर भी उनके कवीर-शिष्य होने का पता नहीं चलता श्रीर न यही ज्ञात होता है कि उन्होंने कोई पंथ भी चलाया था। गुजरात प्रदेश में प्रचलित कबीर पंथ से भी उनका कोई संबंध सिद्ध नहीं होता।

कबीर-पंथीय साहित्य में इस बात का उल्लेख मिलता है कि कबीर साहब ने अपने चार प्रमुख शिष्यों को चारों दिशाओं में इस निमित्त भेजा था कि वे जाकर उनके मत का प्रचार करें और उनके नाम भी चत्रभुज, बंकेजी, सहतेजी और धर्मदास बतलाये गए हैं। इनमें से प्रथम तीन के संबंध में प्राय:

कुछ भी शात नहीं, किंतु चौथे श्रथांत् धर्मदास द्वारा द्वादश पंथा 'कबीर-पंथ' की 'धर्मदासी शास्ता' का मध्य प्रदेश में चलाया जाना बहुत प्रसिद्ध है और यह शासा श्राज भी

१. भक्तमाल'- "क्बीर कुपाते परमतस्व, पचनाम पर्ने लहाँ । ६८।

२. के० यम्० मावेरी: 'माइल स्टोन्स इन गुजराती लिटरेचर' वंबई, १९१४, पू० ४०।

विविध उपशाखाओं में विश्क होकर प्रचलित है। कवीर-पंथ के ग्रंथों में कवीर के नाम पर बारह ऐसे पंथों के प्रचलित किये जाने की भी चर्चा है जो वास्तव में कवीर के विद्धांतों के विरुद्ध प्रचार करते हैं। इन बारह पंथों में सबके नाम दिये गए हैं और उनके मल प्रवर्तकों का कछ परिचय भी बतलाया गया है। 'ग्रन्राग-सागर' के श्रन्सार उक्त प्रवर्तक दती के नाम क्रमशः 'मृत्यु ग्रंधा', 'तिमिर-दृत', 'ग्रंध ग्रचेत', 'मनभंग,' 'ज्ञानभंगी', 'मकरंद' 'चितभंग, 'ख्रकिलभंग' 'विसंभर', 'नकटा', 'क्रगदानि' तथा 'इंसमृनि' हैं और इन सभी ने सच्चे मार्ग का अनुसरण ठीक-ठीक नहीं किया है । इन बारहों नामों का कुछ-कुछ परिचय हमें तलसी साहेव के 'घट-रामायन' तथा परमानंद साहेच के 'कबीर मन्ग्रर' नामक ग्रंथों की सहायता से मिलता है? । इनसे जान पड़ता है कि ये नाम वास्तव में क्रमश: नारायगादास, भागोदास, सरत गोपाल, साहेबदास, टकसारी-पंथ-प्रवर्त्तक, कमाली, भगवान दास, प्राग्रनाथ, जगजीवनदास, तत्वाजीवा तथा गरीबदास के हैं और इनके पंथ आज भी भिन्न-भिन्न प्रदेशों में प्रसिद्ध हैं। इन बारहों पंथों के नाम कवीर साहब द्वारा धर्मदास के प्रति बतलाये गए हैं श्रीर इस तालिका के श्रंतर्गत धर्मदास की शाखा का स्वभावतः नाम भी नहीं आता, अतएव स्पष्ट है कि इनके कुछ न कुछ सिद्धांत उक्त शास्ता के प्रतिकल पहते हैं अथवा ग्रंथकर्ता का उद्देश्य उक्त शाखा को इन बारहों से बढाकर बतलाने का ही हो सकता है।

जो हो, इतना तो निश्चित है कि कबीर साइब का विचार नवीन पंथ के निर्माण के विपरीत होने पर भी उनके शिष्यों व प्रशिष्यों के हृदय में उनके नाम पर कोई न कोई पंथ चलाने की प्रवृति श्रंत में हो ही गई और उनकी बानियों का संग्रह, उनके सिद्धांतों का प्रचार तथा उनके द्वारा निर्दिष्ट भिन्न-भिन्न साधनों की न्यास्था के रूप में भिन्न-

कवीर-पंथ का भिन्न प्रकार के उद्योग भी श्रारम्भ हो गए। तदनुसार हम श्रारम्भ देखते हैं कि कवीर साहब का देहांत हो जाने के कुछ समय के श्रानंतर कवीर-पंथ के नाम पर अनेक संस्थाएँ

चल पड़ीं और उनके अलग-अलग मठ एवं प्रधान तीर्याद भी स्थापित होने लगे। उक्त बारह पंथों के विषय में पता चलाने से भी जान पड़ता है कि 'अनुराग-सागर' की रचना के समय, अर्थात् संभवतः विक्रम की

१, 'अनराग-सागर' वेलवेडियर प्रेस, प्रयाग, १९२७) पृ० ९० : २।

२. 'घट-रामायन' पु० २३४: ५ व 'कबीर मन्ध्र' पु० २९६'।

ग्रहारहवीं शताब्दी के श्रंत तक वर्तमान उत्तर प्रदेश से लेकर मध्य प्रदेश. उड़ीला, गुजरात, काठियाबाड़, बड़ोदा, गुजरात, बिहार शादि प्रदेशों तक कबीर-पंथ पूर्ण रूप से प्रचलित हो गया था खीर उसकी भिन्न-भिन्न शाखाओं के बीच पारस्परिक प्रतिस्पर्धा के भाव भी जाएत होने लगे थे। इस समय 'कबीर-पंथ' का प्रचार किसी न किसी शाखा के रूप में भारतवर्थ के प्राय: प्रत्येक कोने में हो चुका है और जहाँ-जहाँ पर इसकी शाखा वा उपशाखा नहीं है, वहाँ पर भी कंबीर साहब द्वारा न्यनाधिक प्रभावित किसी न किसी संत के मत का अस्तित्व है। कवीर-पंथियों की संख्या अधिक न भी हो. तो भी कवीर साइब के आदशों को माननेवाले लोगों की आज भी कमी नहीं है।

#### (१) काशी शाखा

प्रचलित कवीर-पंथ के प्रमुख प्रवर्त्तकों में सुरतगोपाल का नाम लिया जाता है जिन्हें 'अनुराग-सागर' में अंध अचेत कहा गया है। प्रसिद्ध है कि ये कबीर साहय के शिष्य ये और इन्होंने पंथ की काशीवाली वा कवीर-चौराबाली शाखा को प्रचलित किया था। विशय वेस्टकाट ने उक्त शाखा की गुरु-परम्परा की तालिका में इनका नाम चौथा दिया है सरतगोपाल श्रीर किसी श्यामदास का नाम सर्ववयम रखा है। इनकी गही का भी होना वे सन् १५५६ वा सं० १६१६ वतलाते हैं और इनका समाधि लेना ३५ वधों के अनंतर सन् १५६४ वा सं० १६५१ में ठडराते हैं। परन्तु उक्त तालिका के तैयार करने में स्वीकृत आधार वे बनारस के किसी वैरागी को यतलाते हैं जिसकी जानकारी कई वालों में प्रचलित जनश्रति से मेल खाती नहीं दीखती। उधर कबोर-पंधीय ग्रंथ 'गुहमहातम्य' (पु॰ १:२) से पता चलता है कि कवीरचीरा की शाखा-द्वारा स्वीकृत गुरु-परम्परा के अनुसार कबीर साहव के अनंतर पहला नाम सरतगोपाल का आता है और श्यामदास का नाम उसके अनंतर तीसरा पहता है । इस तालिका के अनुसार कवीर साहय के अतिरिक्त २०वें गुरु रामविलास दास है, जो कदाचित् इस समय भी वर्तमान है। श्रव यदि

१. १. मनीर, २. सुरतगोपाल, ३. शानदास, ४. श्यामदास, ५. लालदास, ६. इरिदास, ७. सीतलदास, =.सुसादास, ९. हुलासदास, १० माधोदास, ११. कोकिल दात, १२. रामदास, १३. महादास, १४. हरिदास, १५. शरणदास, १६ पूरन-दास, १७. निर्मलदास, १८. रंगीदास, १९. गुरुअसाद, २०. प्रीमदास, व २१. रामविलास दास-।

कवीर साहब का मृत्यु-काल हम सं० १५०५ मानते हैं, जैसा पहले अनुमान किया भी जा जुका है, तो इस समय सं० २००७ तक ५०० वर्ष हो जाते हैं, श्रीर प्रत्येक गुरु के गही-काल का माध्यम २५ वर्ष मान लेने पर उक्त तालिका प्राय: ठोक जान पड़ती है। ऐसा होने पर सुरतगोपाल का कबीर साहब के अनंतर ही पंथ का प्रवर्ष क बन जाना व गहीं पर बैठना असंभव नहीं प्रतीत होता। प्रसिद्ध है कि सुरतगोपाल जाति के बाह्य थे और उन्होंने 'अमरसुखनिधान' नामक अंथ की रचना की थी। परंतु 'अमरसुखनिधान' के विषय अथवा उसकी भाषा पर भी विचार करने पर

१. टिप्पणी:-संत-परम्परा के सभी पंथों की गुरुगहियों के महंतों की नामतालिका नहीं मिलती और जो मिलती है उनमें भी अधिकतर किसी समय का उल्लेख नहीं दोख पडता । फेरल 'नानक-पंथ' के प्रथम दास गुरुओं के जीवन-काल तथा 'बाबरी-पंथ' के श्रांतम ९ महंतों के मृत्युकाल का पता निश्चित रूप से मिलता है। इसके सिवाय सत्त-नामी सम्प्रदाय की कोटवां झाखा के प्रथम चार ग्रहकों तथा इस प्रकार राधा-स्वामी सरसंग के भी प्रथम चार संतों के विषय में कह सकते हैं। नामक-वंध के अतिम ९ रामधों का गद्दी-काल १०० वर्ष ठदरता है जिसका माध्यम लगभग१९ वर्षों का पहता है और इसी प्रकार 'बावरी-पंच' के बर्तमान को छोड़कर शेप छंतिम ७ रारुको का गदी-काल २१५ आता है जिसका साध्यम लगभग ३१ वर्षों का निवलता है। फिर इसी प्रकार उक्त ३ अंतिम सत्तनामी महंतों के कार्य-काल = २ वर्षों का माध्यम २७ वर्ष होता है तथा 'सत्संग' के भी वर्तमान को छोडकर दोप तीन ग्रहकों का समय ५९ वर्ष होता है जिसका माध्यम लगभग १९ वर्ष श्राता है। इसके सिवाय 'धरनीस्वरी' सम्प्रदाय' के विनोदानंद (मृ० सं० १७३१) के अनंतर बाबा रघुपतिदास (मृ० सं० १९९०) तक के वर्तमान महंत की छोड कर क्षेत्र आठ संतों के समय १२८ वर्ष का वदि माध्यम निकाला जाब तो वह भी ३२ वर्षों का जाता है तथा इसी प्रकार 'निरंजनी सम्प्रदाय' के भी ग्रहकों की तालिका में हरिदास (सृ० सं० १७००) के अनंतर गंगादास के उत्तराधिकारी नरसिंहदास के महंत बनने के समय, अर्थात् सं० १८४५ तक वा ६ महंती के १४५ वर्षों का माध्यम निकाला जाय तो वह भी २४ वर्ष आता है। अतएव, उक्त छही माध्यमी अर्थात १९, ३१, २७, १९, ३२ व २४ का भी यदि माध्यम निकाल लिया जाय, तो उसका परिखान कम से कम २५ वर्ष का समय ठहरता है, जो संतों के संबंध में कदाचित अधिक नहीं कहा जा सकता। केवल 'राम-सनेडी सम्प्रदाय' के संबंध में यह काल बहुत अधिक जान पहला है जिसका कारण अज्ञात है। इस लेखे में एक बात यह भी उल्लेखनीय है कि पंजाब, राजस्थान पर्व आगरा अर्थात् पश्चिम के महतो का कार्य-काल कम दीखना है जहां कोटवां, मांनी व भूरकुड़ा अर्थात पूरववाली का वही समय उनसे कहीं अविक है।

समय तक रहे।

वह पुस्तक उनकी रचना नहीं जान पड़ती। श्रतएव सुरतगोपल ने कबीर-पंथ को किस रूप में चलाया, उसका प्रारंभिक संगठन दैसा था और उसके प्रचारार्थ उन्होंने किन-किन साधनों के प्रयोग किये ये श्रादि-जैसी बातों के विषय में निश्चत रूप से कहना कठिन है।

सरतगोपाल तथा उनके शिष्य शानदास की समाधियों का जगननाथपुरी में होना बतलाया जाता है स्रोर श्यामदास तथा लालदास एवं हरिदास श्रयवा सीतलदास की भी समाधियाँ कवीरचौरे में नहीं पायी जातीं। सरत-गोपाल से सातवीं पीढ़ी नीचे के गुरु मुखदास की समाधि 'नीरू टीले' में वर्तमान है श्रीर कहा जाता है कि उन्हीं के समय में वह स्थान कवीरचौरा की सर्वप्रथम पंथ के अधिकार में आया था। कवीरचौरा की म्मि उसके भी पीछे, कदाचित काशी-नरेशों की सहायता से प्राप्त की गई थी। कवीरचौरे में गुरुश्रों की समाधियों का निर्माण संभवतः शरणदास, सुरतगोपाल के अनंतर १४वें महंत के समय से होने लगा और वही स्थान मख्य केंद्र भी बन गया । ये शरगादास एक योग्य और प्रभावशाली महंत जान पहते हैं; क्योंकि इनके समय से ही उक्त केंद्र का प्रवंध सुचाइ रूप से होने लगा। इन्हीं शरगदास के एक शिष्य प्रसिद्ध रामरहस दास ( सं० १७८२ : १८६६ ) ये जो गया के कवीरवाग में रहा करते थे और जिन्होंने बड़े अध्ययन और चितन के उपरांत पंथ के सर्वमान्य ग्रंथ 'बीजक' के कतिपय स्थलों के आधार पर अपनी 'पंचग्रंथी' प्रतक बनायी थी। इनका पूर्वनाम रामरज द्विवेदी था और इन्होंने काशी में रहकर बहुत दिनों तक संस्कृत के दार्शनिक साहित्य का अध्ययन किया था। इनके अनुशीलन एवं गंभीर चितन का ही फलस्वरूप उक्त संदर प्रथ का निर्माण था । कवीरपंथीय साहित्य में उक्त ग्रंथ का स्थान बहुत ऊँचा है श्रीर उसके आदर्श पर इधर अनेक अन्य अंथों की भी रचना हुई है। ऐसी रचनाओं में पूरन साहब की प्रसिद्ध 'त्रिज्या' टीका भी है जो 'बीजक' पर ही की गई है श्रीर जो सं० १६३८ में तैयार हुई थी। ये पूरन साहब बुरहानपुर ( मध्य प्रदेश ) के निवासी ये और वहीं पर कदाचित् महंत के रूप में अपने अंतिम

कबीरचीरा का मठ काशी नगर के खंतर्गत उसी नाम के एक मुहल्ले में ख्राज भी वर्तमान है। मुख्य कबीरचीरा स्थान पर इस समय एक मंदिर बना हुआ है जहाँ कबीर साहब के उपदेश देने का पवित्र स्थल दिखलाया जाता है। इसके पास ही एक स्थान पर उनके एक चित्र की पूजा प्रतिहन प्रातः काल और सायंकाल की जाती है और अनेक कवीर-पंथानुयायी एकत्र होकर उनकी आरती लेते और उनके स्तोत्र पढ़कर उनके प्रति अपनी

प्रगाद अदा प्रदर्शित करते हैं । कबीरचौरा की चहारदीवारी

कवीरचीरा वा आँगन के दक्लिन गली के पीछे दो आँगन और मठ घिरे हुए हैं जिनमें से पश्चिमवाले में 'नीरू टीला' है। 'नीरू टीला' वह स्थान समका जाता है जहाँ पर कवीर

साइव के पिता व माता समके जानेवाले नीरू व नीमा का निवास था। इस स्थान से पूर्व की ओर आजकल एक धर्मशाला है जिसे 'कवीर महाविद्यालय' भी कहते हैं। यहाँ पर बहुत-सं लोग रहकर विद्याध्ययन व सरमंग किया करते हैं और इनका जीवन अधिकतर आश्रमवासियों की भाँति व्यतीत होता है। नीरू टीलावाले विभाग में बहुधा कवीर-पंथ की कुछ स्त्रियाँ भी रहा करती हैं जिन्हें 'माई लोग' कहा जाता है। कबीरचौरा का सारा आश्रम वहाँ के महंत के अधीन है जो दीवान, कोतवाल तथा पुजारी नामक मिन्न-मिन्न कर्मचारियों-द्वारा उसका प्रवंघ कराते हैं और जो बाहर से आये हुए यात्रियों से प्राप्त मेंट तथा मठ की संपत्त आदि के मालिक समके जाते हैं। इस मठ के संवंघ में प्रति वर्ष एक मेला भी लगता है जो प्रायः एक सप्ताह तक चलता है। इस अवसर पर 'जोतप्रसाद' की विधि संपन्न की जाती है और नवीन व्यक्ति कबीर-पंथ में सम्मिलित भी किये जाते हैं।

कवीरचौरा स्थान से लगभग एक कोस की दूरी पर उत्तर की खोर वह स्थान भी वर्तमान है जिसे 'लहरतारा' का तालाव कहते हैं। इस समय यहाँ पर कोई पहले-जैसा तालाव नहीं है, किंतु एक छिछली-सी नीची भूमि है जहाँ पर जनअति के अनुसार पानी में शिशु कवीर का बहता हुआ शरीर नीमा द्वारा सर्वप्रथम पाया गया था और जो इसी कारण

लहरतारा उनके जन्म-स्थान-सा ही पवित्र माना जाता है। यहाँ पर भी एक छोटा-सा स्थान आँगन के रूप में वर्तमान है जिसका प्रबंध एक पुजारी किया करता है। यह स्थान भी वास्तव में कबीरचीरा-शासा के ही अधीन है और इसकी भी देखभाल सदा वहाँ के महंत ही किया करते हैं।

कवीर साइव के इस जन्म-स्थान की भाँति उनके मृत्यु-स्थान मगइर को भी कवीर-पंथियों द्वारा तीर्थवत् महत्त्व दिया जाता है। मगइर गोरखपुर के निकट, किंतु बस्ती जिले के श्रंतर्गत, एक गाँव है जहाँ पर पुरानी श्रमी नदी के किनारे एक मठ बना हुआ है। इस मठ के श्रंतर्गत दो विभाग हैं

जिनके बीच में एक ऊँची दीवार खड़ी की गई है। एक श्रोर का खंड मुसल-मान कवीर-पंथियों के अधिकार में है जिनके महंत को 'भनी करन कवीर' कहा करते हैं । इस महत की गद्दी कवीर साहब की एक समाधि वा रौज़े के निकट बनी हुई है और उसकी दूसरी स्रोर एक स्रीर भी समाधि है जो 'कमाल का रौजा' के नाम से प्रसिद्ध है। कवीर साहब के उक्त रीज़े से भिन्न उनकी एक दूसरी भी समाधि है जो मठ के दूसरे खंड में वर्तमान है और जो हिंदू महंत के अधीन है। इस समाधि के पूजापाठ की विधि पहलेवाली से भिन्न है और प्रायः उसी प्रकार की है जैसी कबीरचीरा की है। इस खंड के पुजारी कबीर साहब को वस्तुतः एक पूज्य देवता के रूप में मानते हैं, परंतु दूसरे खंडवाली की दृष्टि में वे किसी 'पीर' वा पूच्य संत से अधिक नहीं थे। हिंदू कवीर-पंथियों का यह मठ कवीरचौरा शाखा के ग्राश्रित है ग्रीर यहाँ पर उक्त स्थान के महंत प्रति वर्ष अगहन के महीने में आकर 'जोतप्रसाद' की विधि संपन्न किया करते हैं। इस मठ के प्रयंघ में मगहर के निकट ही दो अन्य गाँव भी बलवा श्रीर खुरसवाल नाम के हैं जो इसकी संपत्ति समक्ते जाते हैं श्रीर जहाँ पर इसके साधु भी रहते हैं।

क्वीरचौरा-शाखा के श्रंतर्गत श्रीर भी श्रनेक स्थान भिन्न-भिन्न प्रदेशों में वर्तमान हैं। वे सभी यहाँ के महंत की श्रधोनता स्वीकार करते हैं श्रीर वहाँ पर ये प्रायः प्रत्येक वर्ष जाकर कवीर-पंथियों को दर्शन श्रन्य स्थान दिया करते हैं। मध्य प्रदेश का बुरहानपुरवाला मठ, पुरी जगन्नाय की कवीर-समाधि, द्वारका का कवीर-मठ श्रादि स्थान इसी प्रकार के कहे जा सकते हैं। इन सब में तथा उत्तर प्रदेश व बिहार के कई ऐसे श्रन्य स्थानों में भी कवीरचौरा की स्वीकृत पूजन-पद्धति का श्रनुसरण होता है।

# (२) छत्तीसगढ़ी शाखा

कवीर-पंथ की एक अन्य प्रसिद्ध शासा के प्रवर्षक धर्मदास कहे जाते हैं और उसका मुख्य केन्द्र मध्य प्रदेश में है। इस 'धर्मदासी शासा' के अनुयायी संख्या में कवीरचौरा-शास्त्रावालों से कदाचित् छत्तीसगढ़ की कहीं अधिक हैं और इसकी उपशास्त्राएँ भी बहुत-सी शास्त्रा व यन गई हैं। कहा जाता है कि इसकी स्थापना पहले-पहल धर्मदास बांचवगढ़ स्थान में हुई थी, जो धर्मदास का निवास-स्थान था। धर्मदास के विषय में पौराणिक तो अनेक उपलब्ध हैं, किंतु उनका ऐतिहासिक जीवन-वृत्त कहीं भी नहीं मिलता । इस शाखा द्वारा मान्य गह-परम्परा की तालिका के देखने से पता चलता है कि उन्हें लेकर आज तक १५ गुरु हो चुके हैं। अब यदि कवीरचीरावाले गुरुओं की भाँति ही इनकी भी गद्दी के समय का माध्यम २५ वर्ष मान लिया जाय, तो धर्मदास के गद्दी पर सर्वप्रथम बैठने का काल विक्रम की सत्रहवीं शताब्दी के कहीं द्वितीय चरण में जाकर पड़ेगा, श्रीर इस हिसाब से उनका कवीर साइव का गुरुमख-शिष्य होना किसी प्रकार भी सिद्ध नहीं हो सकेगा। इसके विपरीत कवीर-पंथ के अनेक प्रसिद्ध ग्रंथों में सर्वत्र लिखा मिलता है कि कवीर साहब ने धर्मदास को स्वयं दर्शन व उपदेश दिये थे। कहा गया है कि धर्मदास कसींधन बनिया ये और तीर्थाटन के लिए मयरा, चूंदावन गये थे. जहाँ पर उन्हें कबीर साहब के प्रथम दर्शन हुए ये और फिर दसरी बार उन्होंने इन्हें काशी में भी देखा था। श्रंत में कबीर साहब ने उन्हें एक बार फिर बांधवगढ जाकर भी कतार्थ किया और उनका स्नातिथ्य ग्रहण कर उन्हें श्चनेक उपदेश व आशीर्वाद दिये। इन बातों से पहले घारणा होती है कि धर्मदास ने कबीर साइव को उनके जीते जागते शरीर के रूप में देखा था. श्चतएव ये उनके गुरुमुख-चेले श्रवश्य रहे होंगे। किंतु, कवीर-एंथ के ही कई मान्य अंथों की कुछ पंक्तियों? से इस बात में सदेह भी होने लगता है और अनुमान करने के लिए पर्याप्त कारण मिल जाता है कि धर्मदास को भी कबीर साइब के दर्शन कदाचित् वैसे ही हुए होंगे जैसे चरणदास को शुकदेव मुनि के, तथा गरीबदास को स्वयं कबीर साइव के ही हुए ये और उन लोगों ने भी इसी प्रकार उन-उन महापुरुषों को गुरु मान लिया था।

इसमें संदेह नहीं कि धर्मदास एक बहुत योग्य व्यक्ति ये और उनके प्रभाव द्वारा कवीर-पंथ को वड़ी सहायता मिली। उनके नाम से बहुत-सी

१. १. धर्मदास, २. चूडामिननाम, ३. सुदर्शननाम, ४. कुलपिननाम, ५. प्रमोध-नाम वाला पीर, ६. केवलनाम, ७. धर्मोलनाम, ५. सुरत सनेहीनाम, ९. इक्कनाम, १० पाकनाम, ११. प्रगटनाम, १२. धीरवनाम, १३. उप्रनाम, १४. द्यानाम, १५. काशीदास।

२॰ 'जिंद इत जब घरे सरीरा, घरमदास मिलि गए कवीरा।'
— 'अमर सुखनिधान' ( धनी धरमदास की शब्दावली पृ० २:३ पर उद्भृत )
तथा, 'साहेव कवीर प्रमु मिले विदेही, भीना दरस दिखाइया'।
— 'धनी धरमदास की शब्दावली' पृ० ५२

रचनाएँ प्रसिद्ध हैं जिनमें से कई एक का एक संग्रह 'धनी धर्मदासजी की शब्दावली' के रूप में प्रयाग के 'वेलवेडियर प्रेस द्वारा प्रकाशित भी हो चुका है। इसमें संग्रहीत रचनात्रों की ब्रानेक पंक्तियों में धर्मदास श्रपने को कवीर साइव का शिष्य होना स्वीकार करते हैं. **रचना**एँ तथा उनसे अपने कल्यास के लिए प्रार्थना करते हुए भी दीख पड़ते हैं। धर्मदास के पद मक्ति-रस द्वारा सर्वत्र श्रोतप्रोत हैं श्रौर उनसे स्पष्ट है कि उन्हें कवीर साहव के प्रति प्रगाढ़ श्रद्धा रही होगी। धर्मदास कवीर साहब को वास्तव में कोरे गुरु ही नहीं, बल्कि अपने इष्टदेव के रूप में भी देखते हैं। उक्त सम्रह के कुछ पदों में कबीर साहब के जीवनवृत्त से संबंध रखनेवाले भी कुछ प्रसंग आए हैं। कवीर-पंथ की अनेक अन्य पस्तकें भी धर्मदास की रचना समक्ती जाती हैं श्रीर बहुत-से ग्रंथ तो कवीर साहब एवं धर्मदास के संवाद के रूप में ही लिखे गए हैं।

प्रसिद्ध है कि धर्मदास का पहला नाम जुड़ावन या, उनकी परनी आमीन कहलाती थी श्रीर उनके दो लड़के नारायणदास व चूड़ामिण थे। यह भी कहा जाता है कि नारायणदास ने पहले कवीर साहब का विरोध किया था श्रीर संभव है इसी कारण पूर्वकथित 'द्वादश पंथ' के प्रसंग में उसे 'मृत्य श्रंघा' नाम भी दिया गया है श्रीर उसके द्वारा प्रचारित

मत की आलोचना वा निंदा तक की गई है। आमीन एवं परिवार चुड़ामिश का कवीर साहव के प्रति अदा का भाव प्रदर्शित

करना बतलाया जाता है और यह भी प्रसिद्ध है कि वे लोग भी धर्मदास की भाँति उनके शिष्य वन गए ये तथा चूड़ामणि धर्मदास के श्रनंतर उनकी गद्दी पर बैठे भी वे । धर्मदास की समाबि का भी सुरतगोपाल की भाँति जगन्नाथपुरी में होना बतलाया जाता है।

कबीर-पंथीय शंथों को देखने से पता चलता है कि कबीर साइब ने धर्मदास को कबीर-पंथ की स्थापना का निर्देश करते हुए यह भी बतलाया था कि तुम्हारे पीछे आनेवाले उत्तराधिकारी ४२ पीढ़ियों तक इसी प्रकार प्रचार करेंगे। तब से धर्मदास के पुत्र चूड़ामिए श्रीर उसके वंशज सुरत सनेहीनाम नामक आठवें गुरु तक प्रायः एक ही ढंग से

चले श्राए । किंतु नवें गुरु अर्थात् इक्कनाम के समय से शाखा का कुछ मतमेद का अंकुर दीख पड़ने लगा। इक्कनाम मुख इतिहास सनेहीनाम के असली श्रीरस पुत्र नहीं समके गए। वे

उनके दासी-पुत्र होने के कारण बहुत लोगों की दृष्टि से उत्तराधिकारी होने

के योग्य नहीं ये। ग्रातएव इटकेसर-जैसे मठों के कवीर-पंथियों ने श्रपने को उक्त शाखा से प्रथक समझना आरंभ कर दिया। इसी प्रकार एक बार फिर ११वें गुरु अर्थात प्रगटनाम के मरने पर भी उत्तराधिकार का कगड़ा आरंभ हुआ, जो मुकदमेवाजी तक में परिसत हो गया। अंत में वंबई हाई कोर्ट द्वारा तय हो गया कि प्रगटनाम की वैध पत्नी के गर्भ से उत्पन्न होने के कारण धीरजनाम ही १२वाँ गुरु होने के अधिकारी हैं। फिर भी योग्य होने के कारण धीरज नाम के अनंतर उप्रनाम, जो धीरजनाम के मुकाबले में असफल हो चुके थे, उनके उत्तराधिकारी अर्थात् १३वें गुढ बने। अत में इस प्रकार का कगड़ा यहाँ तक चला कि १४वें गुरु अर्थात दयानाम की मृत्य, अर्थात् स० १६८४ के अनंतर ४२ वंशवाले 'वंश' शब्द की मिल-मिल व्याख्याएँ होने लगीं। इस संबंध में कहा गया कि कवार साइव ने सत्य की नीति निर्धारित कर उसे अपने वचन-वंश-द्वारा प्रकट किया था, श्रतएव वास्तव में वंशवाले वही समक्ते जा सकते हैं जो उन वचनों को अद्वापूर्वक माननेवाले हैं, उस अविनाशी का यही अभिप्राय था। तदनुसार दयानाम तक हो चुके हुए, 'गुर-बचन-वंश' भी उस श्रेणी के समके गए जो 'विंद वंशा' भी ये अर्थात् जिन्हें उत्तराधिकार पुत्र भी होने के कारगा मिला था, किंतु आगेवाले इनसे मिन्न गुरुओं को 'नाद-वंश' का समका जाने लगा । इस मतव्य के स्राधार पर दयानाम के स्रनंतर एक उपशाखा इस 'नाद-वंश' वा 'नादीय वंश' की भी चल निकली, जो रामपुर जिले ( मध्य प्रदेश ) में वर्तमान है।

उक्त संज्ञित विवरण से भी स्पष्ट है कि इस धर्मदासी शाखा की गुरु-परम्परा में आरंभ से केवल प्रवर्त्तक के वंशवालों के ही सम्मिलित होते रहने के कारण किसी प्रकार की योग्यता के परखने का अवसर नहीं मिला करता था। गुरु का बन जाना एक पैतृक अधिकार-सा हो गया था, जिस कारण कोई गुरु अपनी योग्यता बढाने की

वैसी चिन्ता नहीं करता था। फलस्वरूप मठ के प्रबंध में बहुधा त्रुटियाँ दील पड़ने लगीं और अनुयायियों के हृदय में ग्रसंतोष ग्राने लगा। फिर तो पारस्परिक कलह, मुकदमेवाजी,

श्रयवा पृथक होकर मठ स्थापित करने तक की स्थिति ह्या पहुँची ह्यीर

१. 'नीति लखायी सत्य की, वचन वंश परकाश। वचन मानु स्रो वंश है, प्रकट कहा अविनाश' ।। 'कवीरपंथी शब्दावली' (भूमिका) ए० २।

पंथ के मूल प्रवर्त्तक के उद्देश्य का पालन अनुयायियों के कर्तव्य का अंग न रह सका। फिर भी कवीर-पंथीय साहित्य को देखने से ही पता चलता है कि धर्मदास के अनंतर ५वें गुरु अर्थात् प्रमोधनाम एक योग्य व्यक्ति रहे होंगे। उन्होंने अपने समय में उक्त प्रकार की रचना को बड़ी महायता दी और उसके रचयिताओं के। प्रअय व उत्साह प्रदान कर उसे समृद्धिशाली बना दिया। उनके समय में कदांचित् कवीर-पंथ के अनुयायियों की संख्या में भी वृद्धि हुई और वे सफल गुरु होने के कारण 'वाला पीर' तक कहलाए। उनके पीछे आठवें गुरु अर्थात् सुरत सनेहीनाम के समय में भी पंथ की विशेष उस्नित का होना पाया जाता है और उक्त दोनों गुरुओं के बीच का काल एक प्रकार से कवीर-पंथीय साहित्य व प्रचार की हिन्द से पंथ के लिए 'स्वर्ण्युग' भी कहा जा सकता है। सुरतसनेही नाम के पीछे का समय उसी प्रकार अधिकतर अधिकार एवं अवनित के कारण निकृष्ट समक्ता जा सकता है।

जान पड़ता है कि धर्मदास की मृत्यु हो जाने पर उनका ज्येष्ठ पुत्र नारायणदास ही बांधवगढ़ की गद्दी पर बैठा था। उनके दूसरे पुत्र चूड़ा-मिण्नाम को वहाँ से आलग हटकर कूडरमल स्थान में आपना मठ स्थापित करना पड़ा था जहाँ से फिर प्रमोधनाम के समय में मांडला की भी प्रसिद्ध हो चली। बांधवगढ़ में नारायणदास के उत्तराधिकारी

इसकी कदाचित् इस समय भी वर्तमान हैं। मांडला में प्रमोध-उपशास्ताएँ नाम एवं अमोलनाम की समाधियाँ बनी हुई है जहाँ पर एक चब्रुतरे पर उनकी पूजा एवं आरती हुआ करती

है। इसी प्रकार कवर्था नामक स्थान में भी कुछ समाधियाँ बनी हुई हैं जहाँ पर इक्कनाम के समय से गुरुश्रों की स्मृति में पूजनादि की विधि मनायी जाती है। धर्मदासी शाखा का वास्तविक केन्द्र इस समय धामखेड़ा है जहाँ पर उसके महंत सज-धज के साथ रहा करते हैं। धामखेड़ा में प्रति वर्ष माघ के महीने में वस्त पंचमी के श्रवसर पर एक मेला भी लगा करता है जिसमें दूर-दूर के कवीर-पंथी सम्मिलित होते हैं। यह मेला बहुधा तीन दिनों तक रहा करता है श्रीर कहा जाता है कि इस श्रवसर पर ३८ महंत श्राकर यहाँ के गुरु से श्रादेश ग्रहण करते हैं। हाटकेसर के महंत का संबंध श्रव इस मठ से नहीं रह गया है, किंतु वहाँ की गदी भी उक्त धर्मदासी शाखा के ही श्रंतर्गत है। इस शाखा में सम्मिलित की जानेवाली मध्य प्रदेश की एक छोटी-सी गदी वमनी की भी प्रसिद्ध है, जहाँ पर

धीरजनाम गुरु के वंशवाले उनकी परम्परा चलाते आये हैं, किंतु उनके अनुयायियों की संख्या बहुत कम होगी। अन्य कई विभिन्न स्थानों पर भी धर्मदासी अथवा छत्तीसगढ़ी शाखा का प्रभुत्व अभी तक किसी न किसी रूप में बना हुआ है और उसके अधिकारों को मान्य समझनेवालों की संख्या कबीरचीरावालों से कहीं अधिक होगी।

# (३) धनौती शास्ता

उक्त दो प्रसिद्ध शालाश्रो तथा उनकी उपशालाश्रो के श्रांतिरिक्त, किंद्र कदाचित् कवीरचौरा शाला के ही श्रंतगत एक मठ धनौती (विहार) का भी प्रसिद्ध है जो कवीर-पंथ की 'भगताही' नामक शाला से संबंध रखता है। इस शाला के मूल प्रवर्त्तक भगवान गोसाई ये जो कुछ लोगों

के कथनानुसार जाति के आईशर ये और मूलतः पिशीश-धनीती की बाद (बुंदेलखंड ) के निवासी ये। महर्षि शिववत लाल शास्त्रा व का अनुमान है कि कबीर साहब के अमग्र-काल में मगवान सदा उनके साथ रहा करते ये और उनके समय-समय गोसाई पर दिए गए उपदेशों को लिख लिया करते ये और उन्हें सरिच्चत भी रखते थे। उनका यह भी कहना है कि

वे पहले निम्बार्क-सम्प्रदाय में दीखित हो चुके ये, किंतु कबीर साहब के सम्पर्क में आकर उन्होंने अपने विचार बदल दिये। मगवान् दास ने वा उक्त भगवान् गोसाईं ने कमशः इसी प्रकार लगभग छः सौ वचन कबीर साहब के शब्दों और साखियों आदि के रूप में तरतीव देकर संग्रहीत किये ये और अपने लिए उनका गुटका भी बना रखा था। इन्हीं गुटका वाली रचनाओं को शिवजत लाल ने वर्तमान 'बीजक अंथ' का मूलरूप बतलाया है और अनुमान किया है कि इसके अधिक पद्यों को पीछे से धर्मराज ने अपनी ओर से जोड़ दिया। उनका यह भी कथन है कि भगवान दास गोसाईं कबीर साहब के साथ बोधवगढ़ भी गये थे और धर्मदास ने उनसे गुटका ले लेना चाहा था। किंतु भगवान् गोसाईं उसे लेकर विहार प्रांत में चले आये और वहाँ से उन्होंने अपने संग्रह को ही महत्त्व देकर प्रकाशित किया तथा अपने विचारानुसार 'पंथ' की 'भगताई। शाखा' स्थापित की। यह गहीं पहले-पहल विहार के दानापुर नामी कस्बे में

१. महाँषं शिवजत लाल: 'कशीर और कशीरपंथ' (किश्चन प्रेस, इलाहाबाद) प्>

प्रतिष्ठित की गई थी, किंतु पीछे चलकर वह घनौती लायी गई। शिवनत लाल के अनुसार इस शाखावाले लोग अभी तक निम्बार्क-सम्प्रदाय के ही भेषादि का धारण करना पंसद करते हैं। वे अन्य कबीर-पंथियों द्वारा स्वीकृत बातों की ओर विशेष ध्यान नहीं देते और न वे वैसी पूजा ही किया करते हैं। उनका मुख्य कर्तव्य 'बीजक' का पाठ तथा साधु-सेवा है और वे अपने को उक्त दो शाखावालों से प्रायः स्वतंत्र सममते हैं।

'अनुरागसागर' नामक ग्रंथ में कदाचित उक्त भगवान दास गोसाई' को ही 'तिमिर-इत' कहा गया है, क्योंकि आगे आनेवाली पंक्ति में बतलाया गया है कि 'बहतक ग्रंथ तुम्हार चुरै है । आपन पंथ निहार चले है" । और इस बात का संबंध उक्त गुटका लेकर उनके बिहार चले जाने तथा वहाँ पर 'भगताही शाखा' प्रवर्तित करने के प्रसंगों से पूर्णतया स्पष्ट हो जाता है। फिर भी किसी ऐतिहासिक प्रमाण द्वारा इस बात की पुष्टि नहीं होती कि उक्त गोसाई कबीर साइब के समय में वर्तमान भी ये। जनश्रति के श्रन्सार ये धर्मदास के लगभग १७५ वर्ष पीछे उत्पन्न हुए ये और इस हिसाब से ये बहुत अर्वाचीन कहे जा सकते हैं। परंत धनौती की गहीधारियों के नामों की जो तालिका? उपलब्ध है. उससे पता चलता है कि भगवान गोसाई से लेकर अभी हाल तक १३ गुरु हो चके हैं और यदि उनके समय को भी प्रति गुरु २५ वर्ष का मान लें, तो शाखा के प्रवर्त्तक का काल विकम की सत्रहवीं शताब्दी के अतिम चरण में ठहरता है। इस प्रकार भगवान् गोसाई न तो कवीर साहब के समकालीन सिद्ध होते हैं, न सुरतगोपाल के, और न धर्मदास के ही। उक्त तालिका को प्रकाशित करनेवाले रे॰ की का यह भी कहना है कि भगवान गोसाईं के उत्तराधिकारी शिष्य ने अपनी गद्दी किसी लढ़िया नामक स्थान में वितिष्ठित की थी और उसके अनंतर उसके शिष्य के शिष्य ने धनौती में

सर्वप्रथम अपना मठ बनाया।

१. अनुरागसागर (वे० प्रे ०, प्रयाग ) ए० ९१।

भगवान् गोसाई २. अवातनाम शिष्य ३. वनवारी ४. भीषम ५. भूषाल ६. परमेश्वर ७. सुखपाल ६. सीसमन ९. इरनाम १०. जयमान ११. स्वरूप १२. साधु १३. रामरूप।

#### (४) अन्य शाखाएँ व प्रचार

कबीर-पंथ की अन्य प्रसिद्ध शाखाओं में से जिनके नाम उक्त 'दादश पंथ' वाले प्रसंग में आ चुके हैं, कटक ( उड़ीसा ) में प्रचलित 'साहेबदासी पंथ', काठियावाड़ में वर्तमान 'मूल निरंजन पंथ', बड़ोदा के 'टकसारी पंथ' तथा मड़ीच में पाये जानेवाले और तत्वाजीवा द्वारा प्रवर्तित 'जीवापंथ' के नाम उल्लेखनीय हैं। कहा जाता है कि तत्वाजीवा ने

अन्य शास्तापँ कवीर सहव का चरणोदक लेकर उसके जल की सहायता व उपशासापँ से अपने यहाँ के किसी सुखे वट-वृद्ध को हरा भरा कर दिया था। वह वट-वृद्ध नर्भदा तट के निकट कही पर

आज भी 'कबीर वट' के नाम से उपस्थित समका जाता है श्रीर प्रसिद्ध है कि वहाँ पर कबीर साइव बहुत दिनों तक ठहरे भी थे। उक्त शासाओं के श्रतिरिक्त सत्य कवीर, नाम कवीर, दान कवीर, मंगल कवीर, इंस कवीर तथा उदासी कवीर नाम से कुछ श्रन्य पंथ भी प्रसिद्ध हैं, किंतु उनके विषय में कोई विवरण नहीं मिलता और न यही पता चलता है कि उनका भी संबंध किसी बड़ी शाला से है वा नहीं। इसी प्रकार कमाल, नित्यानंद तथा कमलानंद के नाम पर कुछ पंथ दिल्ला भारत में भी बतलाये जाते हैं, किंत उनका कुछ भी हाल विदित नहीं । विहार प्रांत के जिला मुजफ्करपुर तथा जिला शाहाबाद के श्रंतर्गत कमशः विद्पुर एवं मक्तनी में दो पंथ जम्मूदास एवं ज्ञानीदास द्वारा प्रवर्तित समके जाते हैं, जो संभवतः घनीती की उपशासाएँ भी हो सकते हैं। किसी शानीदास की एक उपशासा 'मार्गी शाखां के नाम से काठियावाड़ में और किसी अन्य कबीर-पंथी द्वारा प्रवर्तित उदाशास्त्रा गुजरात में वर्तमान है तथा राजस्थान के श्रंतर्गत भी कई मिल-भिन्न शालाएँ व उपशालाएँ प्रचलित हैं, परंतु उनके विवरण नहीं मिलते। धर्मदास की छत्तीसगढी शाखा की कुछ उपशाखाश्रों का होना सिंध, नैपाल तथा सिक्किम जैसे स्थानों में भी बतलाया जाता है।

कबीर-पंथ की शासाओं तथा उपशासाओं के उक्त परिचय से विदित होगा कि विस्तार में निरंतर वृद्धि होते रहने के कारण उनके अनुयायियों की संस्था में भी उत्तरोत्तर योग मिलता रहा है और अनुपात तुंसनात्मक दोनों का प्रायः एक ही रहा होगा। परन्तु बात ऐसी नहीं अध्ययन है। कबीर-पंथी लोगों की संस्था इचर की मनुष्य-गणना के अनुसार ८—१० लाख से अधिक किसी प्रकार भी नहीं समझी जा सकती। उक्त शासाओं और उपशासाओं की संस्था भी अधिकतर छोटी-छोटी बातों को लेकर ही बढ़ा दी गई है। भिन्न-भिन्न शासाओं और उपशासाओं के मूल वा महत्त्वपूर्ण सिद्धतों में अभी तक वैसा उल्लेखनीय अंतर नहीं देखा जाता और न कतिपय बाहरी बातों के अतिरिक्त उनका कहीं पता ही चलता है। उदाहरण के लिए कवीरचौरावाली शाखा को मोटे तौर पर 'बापशाखा' और छत्तीसगढ़ीवाली को 'माईशाखा' कहा जाता है। पहलेवाली तथा घनौती शाला में भी ऋघिकतर पुरुष ही कवीरपंथी वनाये जाते हैं, किंतु दूसरी में खियों को भी वैगगिनों की भाँति स्थान मिला करता है। कवीरचीरा तथा धनौतीवाले महंत अधिकतर ब्रह्मचारी अथवा विरक्त ही हुआ करते हैं, किंतु छत्तीसगढ़ी शाला में व चालीस वंशवाले नियम के आधार पर आभी तक अधिकतर विवाहित वा गृहस्य लोग ही गुरु वन जाते रहे हैं। अभी कुछ दिन हुए, उससे पृथक् होनेवाली 'नादीय उपशाखा' ने अविवाहित पुरुषों को गुरु बनाने का अपना नियम निश्चित किया है। इसी प्रकार नवीन शिष्यों के दीवित करने तथा दैनिक अथवा सामयिक पूजनादि की विधि बस्तने में भी कुछ कुछ भिन्नता दीख पड़ती है श्रीर श्रनुयायियों के तिलक-घारण श्रथवा अन्य मेथों के व्यवहार में भी कुछ साधारण वार्ते भिन्न-भिन्न प्रतीत होती हैं। इसके विवाय यह भी प्रसिद्ध है कि कवीरचौरावाले ऋधिक ध्यान ज्ञानमार्ग की ऋोर, छत्तीसगढ्वाले कर्मकोड की स्रोर तथा धनौतीवाले भक्ति की स्रोर देते हैं।

अपर दिये गए परिचय से स्पष्ट है कि क्वीर पंथ की उत्पत्ति एवं विकास के लिए पारंभिक चेत्र पूर्वी उत्तर प्रदेश, विहार, उत्कल एवं मध्य प्रदेश का भूखंड था, जहाँ से वह प्रचारित होकर क्रमशः सुदूर दिल्ल श्रथवा पश्चिम तक भी फैला। क्वीर साहब का निघन हो जाने के अनंतर यहुत काल तक उनके अनुयायियों का यही कार्य-चेत्र प्रचार-चेत्र रहा और हम देख आये हैं कि किस प्रकार सुरतगोपाल, ज्ञानदास तथा धर्मदास की भी समाधियाँ जगननाथपुरी में ही निर्मित हुई और कदाचित् उसी के लगभग वहाँ पर एक समाधि क्वीर साहब की भी बनायी गई जो अभी तक वर्तमान है। वास्तव में उत्कल प्रांत उन दिनों हिंदू धर्म का एक प्रधान केन्द्र समझा जाता रहा और वैष्ण्य सम्प्रदाय ने वहाँ पर बड़ी उन्नति कर ली थी। पता चलता है कि क्वीर साहब के प्रायः सौ वर्ष पिछे वहाँ पर छः बहुत बड़े-बड़े वैष्ण्य कि हुए जिनकी रचनाएँ आज भी उपलब्ध है और जिनके देखने से विदित

होता है कि उनके मत का वास्तविक रूप क्या या, उनका वैष्णव-धर्म, वस्तुतः, बौद्ध-धर्म-द्वारा बहुत कुछ प्रभावित या जिसकी छाप हमें उनकी कविता में अनेक स्थलों पर मिलती है। उदाहरण के लिए बलरामदास कि ने अपनी पुस्तक 'विराट गीता' में अपने इष्टदेव ओकृष्ण को अर्जुन द्वारा 'शूत्य पुरुष', 'शूत्य देही' तथा 'तोहर रूप देख नाहीं' कहलाया है ' और एक अन्य स्थल पर र भगवान को स्पष्ट रूप में 'निरंजन' तक भी कह डाला है। वहाँ के बौद्ध प्रभाव का पता इससे भी चल जाता है कि सन् १५२६ई अ अर्थात् स० १५८६ वि० में उड़ीसा के राजा प्रतापकद्र ने बौद्धों का दमन भी किया था।

इसी प्रकार विहार प्रांत में भी बीद धर्म का कोई न कोई रून कबीर साहब के समय में तथा उसके पीछे तक प्रचलित रहा। लामा तारानाय के अनुसार कहा जाता है कि कबीर साहब के निधन-काल के लगमग, अर्थात् सन् १४५० ई० अथवा सं० १५०७ वि० में चांगलराज नामक किसी राजा ने गया में बीद-मंदिर का निर्माण कराया था। यह भी बीद्ध्यमें का अनुमान किया जाता है कि उड़ीसा के उत्तरी भाग तथा प्रभाव छोटा नागपुर के जंगली इलाकों को घेरकर बीरभूमि से रीवा तक फैले हुए भूभाग में अनेक स्थलों पर धर्मदेवता वा निर जन की पूजा प्रचलित थी। यह 'धर्म-सम्प्रदाय' बीद-धर्म का प्रचलत या विरमृत रूग था। विहार के मानभूमि, बंगाल के बीरभूमि और बाँकुड़ा आदि जिलों में एक प्रकार के धर्म-सम्प्रदाय का पता हाल ही में लगा है और यह धर्ममत अब भी जी रहा है 3। कहना न होगा कि इसी मत का प्रचार पश्चिमी वंगाल में धर्मपूजा द्वारा प्रचलित था और उसके साहित्य को 'धर्म-मंगल-साहित्य' नाम दिया जाता था। इस साहित्य में सम्मलित

१. एन्० एन्० वसु : 'माडर्न बुद्धित्म पेंड इट्स फालोवर्स इन कोडीसा' ए० ४०।
'तोहर रूप देख नाहों, सून्य पुरुष सून्य देही ।
बोहले सून्य तोर देही, आवर नाम थिव कांही।
सून्यरे मदासिना थाहि, सेठारे नाम थिवराहि ॥ (उद्धृत)

२. अनाकार रूपं शून्यं शून्यं मध्ये निरंजनः। निराकार मध्ये ज्योति : सज्योतिभगवान् स्वयम्। ( वही )।

३. इजारी प्रसाद द्विवेदी: 'कवीर-पंथ और उसके सिद्धांत ' ( विदव-भारती पित्रका, संड ५, अंक ३ ) ए० ४५० ।

की जानेवाली रचनाश्चों में सब से बड़े देवता धर्म वा निरंजन बतलाये गए हैं, उनकी स्तुति की गई है, उनके चमत्कारपूर्ण श्चलौकिक चरित्र का वर्णन किया गया है तथा उनके सविधिपूजन का विस्तृत विवरण भी दिया गया है। कुछ लोगों का यह भी कहना है कि यह धर्म मूलतः वहाँ के प्राचीन निवासियों का एक विशिष्ट सम्प्रदाय या जिस पर पीछे से बौद्ध-धर्म का प्रभाव पड़ गया श्रीर उसमें न्यूनाधिक परिवर्तन भी हो गए।

## (४) पंथ का सिद्धांत

जो भी हो, कबीर-पंथ के विकास की प्रारंभिक दशा में उसके प्रचारकों का सर्वप्रथम संघर्ष इसी मतवालों के साथ हुआ। यह मत उक्त भूखंड की सर्वसाधारण जनता में भली भाँति मान्य हो चुका या और उस पर विजय प्राप्त करना कठिन था। कबीर-पंथ के प्रथम प्रचारकों ने इस बात की

गंभीरता का अनुमान कर उसे आत्मसात् कर लेना ही धर्म की उचित समका। उन्होंने उक्त मत के अनुसार बतलायी स्वीकृति गई लोकपिय सृष्टि अथवा प्रलय-कथाओं का कोई न कोई रूप इस कारण अपनी पौराणिक कथाओं के

न कोई रूप इस कारण अपना पीराणिक कथाओं के अंतर्गत कमशः समितित करना आरंभ किया और उन्हों के आधार पर आगे चलकर अपना मतभी दर्शाने लगे। वे धर्ममत की कथा का प्रायः वहीं रूप रखते थे जो उसके अंधों में विधित है, किंतु साथ ही अपने निजी सिद्धांतों के अनुसार उसमें कहीं न कहीं कुछ ऐसी वार्ते भी मिला देते थे जिससे अंत में 'धर्म ' वा 'निरंजन' की शक्तिहीनता एवं कवीर की शक्तिमत्ता सिद्ध होने लगती थी।

किसी महादेव दास नामक उड़िया वैष्णवरिवत 'धर्मगीता' ग्रंथ के अनुसार धर्म की उत्पत्ति एवं सृष्टि-रचना इस प्रकार हुईं—'श्रारंभ' में जब सूर्य, चंद्र, अष्टिदक्षाल आदि कुछ भी नहीं थे, उस समय महाप्रभु शून्य में आसन जमाकर बैठे हुए थे। जब उन्होंने समस्त पापों का नाश कर दिया,

तब उनके शरीर से धर्म का मुख प्रकाशित हो उठा। फिर धर्मगीता का अनेक कल्प व्यतीत हो जाने पर उन्होंने जमुहाई ली और स्विट-पवन की उत्पत्ति हुई जिसे महाप्रमु ने स्विट-रचना की रचना-क्रम आजा दी; किंद्र पवन को भय हुआ कि यदि में सृष्ट करता हूँ, तो उसके मोह में भी पड़ सकता हूँ। अतएव

उसने सृध्य का संकल्प छोड़ दिया श्रीर योग-तप में लीन हो गया। फिर

महाप्रभु ने अपने युग नामक दूसरे पुत्र को सृष्टि रचने की आजा दी, किंतु उसे भी मोह-अस्त होकर फँस जाने का भय हुआ और इसीलिए उसने भी सृष्टि नहीं की। अतएव, महाप्रभु ने निरंजन नामक तीसरे पुत्र को उत्पन्न किया और वह भी उसी भय से लीट आया। फिर महाप्रभु ने निर्मुंग नामक पुत्र को उत्पन्न किया जिसने अपने पुत्र गुग्ग को वह कार्य सौंप दिया। गुग्ग ने 'उल' वा रथूल को उत्पन्न करके फिर वही आजा दी और उसने धर्म नामक पुत्र उत्पन्न करके कहा कि सृष्टि-रचना का आरंभ करके शीझ लीट आना, नहीं तो मोह में फँस जाओंगे। वह बेचारा घवराया कि यह कैसे संभव होगा और उसके माथे पर पसीना हो आया जिससे माया नाम की एक स्त्री उत्पन्न हो गई। उसे देखकर धर्म के चित्त में विद्योग उत्पन्न हो गया और उसका शुक्र स्वलित होकर तीन भागों में वँट गया जिससे ब्रह्मा, विष्णु एवं शिव की उत्पत्त हुई। इन तीनो पुत्रों को सृष्टि रचने का आदेश देकर जब धर्म जाने को उद्यत हुआ, तब माया भी उसके साथ जाने लगी; पर धर्म ने उसे तीनों पुत्रों के ही साथ रहने का प्रवंघ कर दिया" ।

इस कया से कुछ भिन्न, किंतु अधिक विस्तार के साथ दिया हुआ सृष्टि रचना एवं धर्म की कथा का एक विवरण रमाई पंडित के 'शून्य पुराण' में भी पाया जाता है। सर्वप्रथम वे देशकाल तथा तत्वों को महाशून्य से आविर्मृत मानते हैं और तत्पश्चात् उसके धर्म रूपी शरीर से निरंजन की उत्पत्ति वतलाते हैं। निरंजन की अुवों के पसीने से धर्मगीता व आदिशक्ति का निकलना कहा जाता है और आदिशक्ति शुन्य-पुराण से ब्रह्मा, विष्णु एवं शिव का जन्म लेना बतलाया जाता है। इस प्रकार महादेव दास की 'धर्मगीता' पर रमाई पंडित द्वारा प्रचारित धर्म-सम्प्रदाय का प्रभाव स्पष्ट लिंचत होता है। इसके सिवाय महादेव दास ने सृष्टि-रचना की प्रायः वही शृंखला प्रस्तुत की है जो महायान को भी अभिप्रेत रही, किंतु उन्होंने धर्म को नेपाली बौदों की माँति स्त्रीवत् न मानकर उसे रमाई पंडित के अनुसार पुरुष रूप में ही प्रदर्शित किया रे। बलरामदास नामक एक अन्य उपर्युक्त किये ने भी अपनी 'ब्रह्मांड मूगोल गीता' में लगभग महादेव दास के ही ढंग से, किंतु कुछ

१. 'बर्मेगीता,' पच २६:९२ ( 'माडर्न बुद्धित्म' के पृ० १०१:१०८ पर उद्धृत )।

२. एन्० एन्० वसुः 'भाडमें बुद्धिनम' पृ० १०९-११०।

संज्ञिप्त रूप में सृष्टि-रचना का वर्णन किया है और उन पर भी उक्त रमाई पंडित का प्रभाव पड़ा हुआ जान पड़ता है ।

कवीर-पंधी लोगों के साहित्य में भी उक्त कथा आती है, किंतु उसमें कुछ अन्य बातें भी जोड़ दी गई हैं, जैसे 'अनुरागसागर' में बतलाया गया है कि सबसे पहले दीपलोक की उत्पत्ति हुई और वहाँ पर सत्यपुरुष की इच्छा से उसके १७ पुत्र हुए। इन पुत्रों में से निरजन अथवा धर्मरास ने बड़ी तपस्या की जिससे प्रसन्न होकर सत्यपुरुष ने उसे सुद्धि

श्रानुरागसागर उत्पन्न करने की शक्ति प्रदान की श्रीर उसके भाई 'सहज'-का क्रम द्वारा यह श्राज्ञा मेज दी। कूर्मनामी पुत्र के उदर से इसी समय प्रस्वेद निकला जिससे सब कहीं जलमय हो गया

श्रीर उसी जल पर दूध के ऊपर मलाई की भाँति पृथ्वी वन गई। तब निरंजन ने फिर एक बार तप किया जिससे एक अध्यागी कन्या की उत्पत्ति हुई। परंतु कन्या को काल ने खा लिया श्रीर श्रंत में योगजीत ग्रयवा ज्ञानी नामक पुत्र द्वारा काल का उदर फाड़े जाने पर उसका पुनर्जन्म हुआ। तब इस कन्या के साथ बातचीत करके उन्होंने उससे भीग किया जिससे ब्रह्मा, विष्णु श्रीर महेश की उत्पत्ति हुई। इन तीनों का जन्म हो जाने पर तीनों गुणो द्वारा पंचतत्वों की सुष्टि हुई श्रीर धर्मदास अंतर्धान हो गए। फिर उनके तप से तीसरी बार पवन की उत्पत्ति हुई श्रीर पवन से वेदों के उत्पन्न हो जाने पर समुद्र-मंथन आरंभ हुआ जिससे सावित्री, लच्मी व पार्वती निकल पहीं और चौदह रत्न भी निकले। इसके अनंतर ब्रह्मा अपने पिता धर्मराय का पता लगाने चले और उन्हें दुँदने के लिए उनकी बहन गायत्री गई। ब्रह्मा व गायत्री का पारस्परिक संभोग हुन्ना जिसकी सूचना ब्रह्मा ने अपनी माता को नहीं दी और उनकी माता ने उन्हें शाप दे दिया कि तुम्हारी पूजा नहीं होगी । अंत में विष्णु ने निरंजन का पता लगाया और तब माता द्वारा ख्रंडज, ब्रह्मा द्वारा पिंडज तथा विष्णु द्वारा उष्मज एवं शिव द्वारा स्थावरों की सुध्ट हुई। जीवों को जब कष्ट होने लगा, तब योगजीत श्रयवा ज्ञानी को सत्यपुरुष ने मेजा श्रीर उन्हें बचाया । यही योगजीत कबीर साइब वे जिन्होंने सत्ययुग, त्रेता, द्वापर एवं कलियुग में भिन्न-भिन्न रूप धारण किये। इस कथा के भी कुछ भिन्न-भिन्न रूप श्रन्य कवीर-पंथीय ग्रंथों में दीख पहते हैं और जान पहता है कि ऐसी विभिन्नता स्थानमेद के कारण है।

१. पन्० पन्० वसुः 'मादर्न वुद्धिका', पृ० ५१-५२ ।

इस संबंध में एक बात यह भी विचारणीय है कि बौद्धधर्म-द्वारा प्रभावित धर्म-सम्प्रदाय के उक्त ग्रंथ 'शून्य पुराण' श्रथवा उसी से श्रनुपाणित उक्त वैष्णुव कवियों की रचनाश्रों में जो सुष्टि-रचना का कम दीख पड़ना है, बह वस्तुत: हिंदू-धर्म-ग्रंथों के वर्णनों से भी बहुत भिन्न नहीं है। इनमें भी सुष्टि-रचना के पूर्व केवल जल के श्रस्तित्व की चर्चा की

पीराणिक गई है जो असत् वा शून्य के अनंतर उत्पन्न हुआ या सिद्धांत और जिस पर हिरएयगर्भ वा प्रजापित, जो एक स्वर्णमय अंडे से निकले थे. पड़े हुए थे। इन्हीं प्रजापित की शक्ति

वा प्रकृति से त्रिदेव की स्रिध्ट हुई, जो रज, सत एवं तम नामक तीनों गुणों के अनुसार क्रमशः ब्रह्मा, विष्णु एवं शिव के रूपों में स्रिध्ट की रचना, उसके पालन व उसके संहार में प्रवृत्त हुए। इस प्रकार का कम वेदों, ब्राह्मणों, उपनिषदों तथा सांख्यादि दर्शनों व पुराणों में थोड़ी बहुत भिन्नता के साथ प्रायः सर्वत्र लिखत होता है। अतएव जान पड़ता है कि बौद-धर्म के प्रसिद्ध सम्प्रदाय महायान ने पौराणिक हिंदूधर्म के साथ कई बातों के पारस्परिक आदान-प्रदान करते समय स्रिध्ट-रचना के उक्त वर्णन के मी साराश को प्रहण कर लिया या और उसे अपने निजी ढंग से प्रस्तुत करने का प्रयत्न किया था। अंत में हिंदुओं के पौराणिक धर्म की ही बातें क्रमशः बौदों के विविध सम्प्रदायों एवं नाथपंथ आदि के हाथों न्यूनाधिक परिवर्तित होती हुई कबीर पंथ में भी आकर सम्मिन्नित हो गईं। प्रजापित कमशः धर्म से निरंजन बन गए, आदाशक्ति वा प्रकृति ने माया-नारी का रूप धारण कर लिया और कल्पना का रंग कुछ गहरा चढ़ जाने के कारण एक विचित्र-सी कथा अस्तित्व में आ गई।

जिस प्रकार सुष्टि-रचना तथा त्रिदेवों के जन्मादि के उक्त विवरण के विषय में धर्ममत एवं कवीर-पंथ में बहुत कुछ साम्य है और जान पड़ता है कि कबीर-पंथ के अनुयायियों ने अपनी उक्त कथाओं की रचना करते समय हिंदू-पुरागों की भी सहायता ली होगी, उसी प्रकार उसकी छत्तीसगढ़ी शाखा की 'चौका विधि' आदि कतिपय चौका-विधि कर्मकंडीय विधानों में भी तांत्रिक बातों वा योड़ा-बहुत 'सेकोहेशविधि' का प्रभाव स्वष्ट दांख पड़ता है। कबीर-

१. दे० सिद्ध नाउपाद की 'सेकोइ शटीका' (टा॰ मैरिको पी॰ कारेली द्वारा संगदित) --- 'गायकबाड़ श्रीरिबंटल सिरीज', १९४१ ए० २४-२५,

पंथ की 'चौका विधि' एक महत्त्वपूर्ण कृत्य है जिसे उसके अनुयायी बहुघा नियमानुसार किया करते हैं। यदि हो सका, तो प्रत्येक रविवार को नहीं तो प्रति पूर्णिमा को वा कम से कम फाल्गुन एवं भाद्रपद की ही पूर्णिमाओं के अवसर पर यह किया जाता है। उस दिन उपवास किया जाता है श्रीर संध्या समय कुछ रात व्यतीत होते ही किसी समतल एवं स्वच्छ की हुई मूमि पर आटे के चूर्ण द्वारा पाँच व साढ़े सात हाथ का लम्या-चौड़ा एक समकोण चतुर्मं ज बनाते हैं और उसके भीतर एक अन्य वैसा ही छोटा चतुर्भन ढाई हाय लम्बा-चौड़ा बना लेते हैं, तथा इस दूसरे को श्राटे द्वारा भरकर उसके बीच में कुछ फूल भी रख दिया करते हैं। फिर महंत के ब्रा जाने पर उसे बाहरी चतुर्भज के एक ब्रोर बीच में विठलाकर उसकी दाहिनी स्रोर चरणामृत का पात्र, एक दूसरा पात्र जिसमें १२५ पान सजाए रहते हैं तथा कपास की पूरी हुई फूलवत्ती एक पंक्ति में रखते हैं और उसी प्रकार वायीं श्रोर दूसरी पंक्ति में एक बताशे श्रादि मिष्ठान का पात्र, एक नारियल और एक जलपूर्ण कलश की स्थापना करते हैं। सामित्रयों के ठीक हो जाने पर उपस्थित महंत पंथ के मान्य ग्रंथ से कुछ स्थलों का पाठ करते हैं और फिर फूलवत्ती-द्वारा आरती कर लेने पर कपूर भी जलाकर किसी पत्थर के दुकड़े पर रख देते हैं। इसके उपरांत नारियल को पत्थर पर पटककर उसके दुकड़े किये जाते हैं और फिर उक्त पानवाले पात्र में रखा कर्प्र भी जलाकर आरती की जाती है। इस आरती को फिर उपस्थित कवीर-पंथियों के सामने मेजकर वे नारियल के अर्दभाग को अपने पास रख लेते हैं और दितीय अर्दभाग को चाकु से छोटा-छोटा करके उसमें से एक दुकड़ा नारियल, एक पान तथा बताशादि सबको बाँटते हैं। इसे लोग प्रसाद मानकर बड़ी अद्धा के साथ वहाँ खाते हैं और उसका कोई भी श्रंश पृथ्वी पर गिरने नहीं देते। इसके उपरांत महंत द्वारा कुछ प्रवचन किये जाने पर उक्त विधि संपन्न सममी जाती है।

इस चौका-विधि के पश्चात् प्रायः 'जीतप्रसाद' की भी व्यवस्था की जाती है। उक्त रुई की बनी फूलबत्ती के नीचे जो गूँघा हुआ आटा रखा रहता है, उसे अन्य कुछ आटे में मिलाकर तथा उसमें धी जोतप्रसाद एवं गरी मिश्रित करके महत का सेवक उसे अपने स्वामी को समर्पित करता है जिससे वे छोटी-छोटी टिकरियाँ बना लेते हैं। इसी प्रकार महंत वा गुरु के चरखोदक-द्वारा महीन मिट्टी गूँचकर उसकी छोटी-छोटी गोलियाँ भी बना ली गई रहती हैं। महंत इन गोलियों तथा उन टिकरियों में से भी एक-एक अपने अनुयायी प्रत्येक व्यक्ति को पान के पत्ते के साथ दिया करते हैं। उस पान को 'परवाना' कहते हैं और वह भी एक विशेष प्रकार से सजायी गई और रात के समय आकाश से गिरनेवाली ओस की बूँदों से प्रचालित व पवित्र की गई पान की पत्तियों में से ही लिया गया रहता है। इन सभी उक्त सामग्रियों को कवीर-पंथी एक विशेष अद्धा की हष्टि से देखते हैं और अपने समझ की गई विधियों को वे अपने कल्यागार्थ महत्त्व देते हैं। वास्तव में उक्त सभी बातें उनके लिए संस्कार वा कृत्य-विशेष के प्रभावपूर्ण प्रतीक हैं और वे उन्हें उसी प्रकार आवश्यक सममते हैं जिस प्रकार तांत्रिक व्यवस्थानुसार किये गए कमों को कोई हिंदू या बौद कर्मकांडी मान लिया करता है।

कबीर-पंथीय साहित्य में उक्त बातों की रहस्यपूर्ण व्याख्या भी की गई है। उदाहरण के लिए नारियल का तोड़ना एक अहिंसात्मक बलिदान समका गया है जो काल वा निरंजन के उग्लज्ञ में कबीर पंथियों द्वारा अपने लिए सत्यलोक की प्राप्ति के निमित्त किया जाता है – नारियल की ऊपरी कड़ी खोल कालस्वरूप है जिसके भीतर कल्याण की कोमल

विधियों की मधुर गरी छिनी रहती है। इसी प्रकार 'परवान।' स्वयं व्याख्या कबीर के ही शरीर का प्रतीक हुआ करता है और 'अमरमल' के अनुसार उसके द्वारा मुक्ति निश्चित हो

जाती है । हाथरसवाले प्रसिद्ध संत तुलसी साहैय ने अपने धट-रामायन में अप के अंतर्गत कि जिस विधियों की व्याख्या कुछ अन्य प्रकार से भी की है और नारियल के तोड़ने व मोड़ने का अभिप्राय अपने मन का मोड़ना तथा तिनुका तोड़ने का अर्थ तीन गुणों से रहित हो जाना, आदि बतलाकर चौका-विधि को एक प्रकार की योग-साधना की ही रूप-रेखा में परिणत कर दिया है। तो भी कबीर-पंथी इन बातों पर उतनी गंभीरता के साथ विचार करते हुए नहीं देखे जाते।

कबीर-पंथीय साहित्य के इंतर्गत बौद-जातकों की भाँति रचे गये कुछ अंथ दीख पड़ते हैं। कबीर-पंथियों की धारणा है कि सत्यपुरुष ने जगत् की

१. तुलसी साहेव: 'घट-रामायख' (बेलबेडियर प्रेस, इलाहाबाद) ए० २३८ व २६८।

दुर्व्यवस्था को देखकर ज्ञानी अर्थात् कबीर को समय-समय पर सुधार के लिए भेजा था। तदनुसार सत्ययुग में उन्होंने 'सत सुकृत' के रूप में अवतार लिया, जेता में 'मुनीन्द्र' कहलाये, द्वापर में 'कक्णामय' पौराणिक बनकर प्रकट हुए तथा कलियुग में 'कबीर' होकर अवर्तार्ण साहित्य हुए। प्रत्येक युग में उन्होंने भिन्न-भिन्न व्यक्तियों के ऊपर कृपा की और अपने अलीकिक चरित्रों द्वारा सबके समज

स्थादर्श स्थापित कर उन्हें मुक्ति का मार्ग दिखला दिया। इस संबंध में धोषल राजा, मधुकर ब्राह्मण्, रानी इन्दुमती, राजा चंडविजय, मुदर्शन श्वपच, इन्द्रदमन स्थादि की कथाएँ 'स्रनुरागसागर' स्थादि ग्रंथों में दी गई है स्थीर कबीर साइब के विविध उपदेशों को भी प्रसंगवश उनमें सम्मिलित कर दिया गया है। इन कहानियों की स्थिकांश बातें हिंदुओं की स्थनेक पौराणिक कथाश्रों से भी बहुत मेल खाती हैं।

कवीर-पंथीय साहित्य का श्रधिकतर वह श्रंश जो पौराणिक कथाओं, कर्म-कांडों, गोष्टियों वा संवादों से संवंध रखता है, पंथ की धर्मदासी वा छत्तीसगढ़ी शाखा के श्रनुयायियों की रचना है श्रीर उसके श्रंतर्गत 'मुखनिधान', 'गुक्माहात्म्य', 'श्रगरमूल' गोरखगोष्टी', 'श्रनुरागसागर', 'निरंजन-बोध',

कवीर मन्शूर जैसी रचनाएँ आ सकती हैं। इनके सिवाय कवीर-पंथीय ऐसी पुस्तकों में कवीर साहब के विविध चरित्रों तथा उनके साहित्य प्जनादि से संबंध रखनेवाली उपासना-पद्धतियों की भी गणना की जो सकती है। उक्त साहित्य के शेष भाग में

वे थोड़ी-सी पुस्तक आती हैं जिनमें पंथ के मत की दार्शनिक व्याख्या की गई है। ऐसी पुस्तक विशेषकर वे हैं जो पंथ के सर्वमान्य ग्रंथ 'बीजक' के भाष्य के रूप में हैं ज्यवा जिनमें लेखक ने पंथ के मीलिक सिद्धांतों का विवेचन करते हुए अपनी निजी तर्क-पद्धति का सहारा लिया है। इस अग्री के ग्रंथों के निर्माण में अधिक हाथ कवीरचौरा अथवा धनौती की शाखाओं के अनुयायियों का रहा है और आज मो वे ही इस और विशेष ध्यान दिया करते हैं। फिर भी कवीरचौरा के अनुयायियों ने अपने मान्य वा 'खास' ग्रंथों में बुद्ध स्थान उन्हें भी दिया है जो छत्तीसगढ़वालों द्वारा निर्मित है और जिनमें उक्त पौराणिक पद्धति का ही अधिक अनुसरण किया मया है। पौराणिक पद्धतिवाले ग्रंथों में कई एक बहुत बड़े-बड़े हैं और उनमें प्रायः सभी प्रकार की बातें दी गई हैं। इनमें 'अमरमूल' तथा 'कबीर

मन्यूर' के नाम लिये जा सकते हैं। 'श्रमरमूल' के रचियता का नाम विदित्त नहीं, किंतु उसके देखने से पता चलता है कि वह महंत सुरत सनेही नाम के समय में बनाया गया था। 'कबीर मन्यूर' के रचियता स्वामी परमानन्द थे जिनका जन्म-स्थान संभवतः आजमगढ़ अथवा उसके निकट या और वहीं उन्हें शिक्षा भी मिली थी। वे साधु होकर पर्यटन करते हुए फीरोजपुर (पंजाब) चले गए और वहीं रहने लगे। 'कबीर मन्यूर' पहले सं० १६३७ में उर्दू में लिखा गया था। इसका हिंदी में उल्था पीछे से किया गया और यह 'कबीर मन्यूर अर्थात् स्वसंवेदार्थ प्रकाश' करके प्रसिद्ध हुआ।

कवीर साइब के मूल मत का परिचय देते समय बतलाया गया था कि वे निजी अनुभवजन्य ज्ञान को ही माननेवाले थे। उन्हें कोई शब्द-प्रमाण् स्वीकृत नहीं था, और इसीलिए स्वसंवेच सत्य को ही वे अंतिम सत्य समक्तते थे, परसंवेच को नहीं। परंतु आगे चलकर अदालु कवीर-पंथियों ने 'स्वसंवेच' शब्द के विक्रत रूप 'स्वसंवेद' का एक भिन्न अर्थ भी

स्वसंवेद व निकाल लिया और यहाँ तक कहने पर उद्यत हो गए कि परसंवेद उसका धर्थ कबीर साहब का अपना वेद अथवा उनकी स्वरचित वालियाँ है और 'परसंवेद' परसंवेद के विकत रूप

का अर्थ 'दूसरों का वेद' अर्थात् प्रसिद्ध वेद अथवा अन्य मान्य प्रय हैं। कहीं-कहीं तो उक्त स्वसंवेद्य वा स्वसंवेद का एक अन्य रूप सुपंवेद वा सूच्मवेद भी हो गया और उसके अतिरिक्त अन्य वेदादि जैसे ग्रंथ केवल स्थूलवेद अथवा मोटी-मोटी बातों के बतलानेवाले हो बनकर रह गए।

'कबीर मन्शूर' में बतलाये गए सिदातों के अनुसार जीव पहले अपने सत्य-स्वरूप में या और उसकी देह पाँच पक्के तत्वों अर्थात् धैर्य, दया, शील, विचार और सत्य तथा तीन गुणों अर्थात् विवेक वैराग्य, गुरु-मक्ति और साधुमाव की बनी हुई थी। यही देह 'इंसा' की देह कही जाती थी जिसका प्रकाश प्रवं स्वमाव अलौकिक व अदितीय था।

कवीर मन्धूर परंतु सर्वगुणसंपन्न देवी शरीर को पाकर हंसा को स्वभावतः का सिद्धांत आनंद के कारण कुछ आत्मिनस्मृति-सी हो गई और वह कच्ची देहवाला बन गया। फलतः उक्त धैर्य आकाश में

परिगात हो गया, शोल अग्नि बन गया, विचार जल में परिवर्तित हो गया, दया ने वायु का रूप धारण कर लिया और सत्य पृथ्वी हो गया और इन तत्वों के साथ-साथ प्रकृति के भी पञ्चीस आकार, कच्चे रू। में आ गए। जिस समय इंसा आनंदिवभीर होकर अपनी आँख उठाकर सूत्य की ओर देख रहा था, उसी समय उसकी छाया ब्ली-रूपिणी हो गई और दोनों के संयोग से समस्त संसार की रचना आरंभ हो गई और अहकार के कारण एक से बहुत्व का प्रादुर्भाव हो गया। कहना न होगा कि उक्त ब्ली-पुरुष का संयोग वास्तव में माया व ब्रह्म का संयोग था और उस ब्रह्म को ही वेद-शास्त्रादि सन्चिदानन्द कहकर वर्णन करते हैं। उनका यह वर्णन वाह्म स्प से किया गया स्थूलवर्णन ही कहा जा सकता है। उसका भोतरी रहस्य केटल स्वसंवेद को ही विदित है। अन्यथा सूक्त्म देह से स्थूल देह में आने पर वह स्वमावतः अम में पढ़ गया था जिस कारण उक्त वेदादि का उसे निर्माण करना पड़ा था। स्वसंवेद की सहायता से वह पुनः अनेक से एक वा दौत से अदौत की और उन्मुख होकर प्रकाश में आ जाता है।

फिर भी जब तक जीव में वासना का श्रंकर विद्यमान है, तब तक वह अहैत की ओर उन्मुख होकर भी शीम मुक्त नहीं हो पाता और बार-बार ब्यावागमन के चक्कर में फँसा रहकर जन्म लेता श्रीर मरता रहता है। बेद-बेदांतादि केवल ब्रह्मत्व की प्राप्ति के उपाय बतलाकर ही रह जाते हैं. उन्हें पता नहीं कि यह स्थिति भी जीव को आत्यंतिक नित्य सुख देने में श्रसमर्थ है। वह स्थिति विना 'पारख' वा सद्गुद की सहायता के उपलब्ध नहीं होती। केवल कबीर साइव में ही यह सामध्यें है कि जीव का सारा भ्रम छुड़ाकर उसे अपने सत्यस्त्ररूप की श्रनुमृति करा देते हैं और उसकी बुद्धि सदा के लिए स्थिर हो जाती है। यह स्थिति 'सस्य पद', 'परमपद' वा 'पारखपद' की स्थिति है जो 'तत्वमिं '-जैसे महावाक्यों की स्थिति से नितांत भिन्न और कहीं ऊँची है। इसे प्राप्त करके ही कोई सच्चा गुरु वा पारखी कहला सकता है श्रीर वही वास्तव में 'बंदीछोर' कहलाने के भी योग्य होता है । उसे प्रत्येक रहस्य की बास्तविक अनुभूति बनी रहती है, अतएव सत्य का परखनेवाला भी वही एकमात्र हो सकता है । इस प्रकार सारी बातों पर विचार कर लेने पर ऐसे दैवी महापुर देवल कवीर साहब ही ठहरते हैं जिन्होंने हुं सो को उबारने के लिए शरीर धारण किया था श्रीर जिनकी शरण में गये विना जीव का कल्याण हो नहीं सकता । 'कवीर मन्शूर' के रचियता ने इस बात को बड़े विस्तार के साथ प्रंथ के प्राय: पचास पुष्ठों में व्यक्त किया है और उसका अधिकांश साम्प्रदायिक विचारों से ही पूर्ण है।

उक्त 'कबीर मन्द्रार' प्रंथ की रचना बहुत कुछ पंथ के पहले ग्रंथों के आधार पर, किंतु कल्पना का अधिक से अधिक आश्रम लेकर की गई है और उसमें अनेक ऐसी बातों का भी समावेश हुआ है जो कबीर साहब के मूल विद्वांत के विरुद्ध पड़ती हैं। किंतु पंथीय साहित्य के अंतर्गत कुछ ऐसी भी रचनाएँ आती हैं, जो अधिकतर 'बीजक' के

पंता भी रचनीए आता है, जा आवकतर पाजक के विज्ञान के भाष्य के रूप में हैं और जिनमें इसी कारण उसके भाष्यों का भिन्न-भिन्न अंशों का स्पष्टीकरण करते समय पारिभाषिक सिद्धांत शब्दों की व्याख्या में अधिक सावधानी से काम लिया गया है। ऐसी रचनाओं में उपनिषदों तथा वेदांत के

अत्य महस्वपूर्ण प्रत्यों के विचारों के साथ सामंजस्य स्थापित करने के भी प्रयत्न लिंद्यत होते हैं और विषय की गंभीरता के कारण उनमें बड़ी विलय्ता भी आ गई है। फिर भी उनके विवेचन की शैली अधिक तर्कसंगत वा पांडित्यपूर्ण है तथा विषयों का प्रतिपादन भी बहुत कुछ स्पष्ट व स्वामाविक है। रामरहसदास की पुस्तक 'पंचगंथी', पूरन साहेब की 'त्रिज्या' नामक बीजक की टीका तथा उन्हीं का छोटा-सा ग्रंथ 'निर्ण्यसार' इस बात के उदाहरण में दिये जा सकते हैं। 'बीजक ग्रंथ' कवीर साहब की असली रचनाओं का संग्रह चाहे न भी हो, किंतु इसमें संदेह नहीं कि उसमें इनके मूल सिदांतों की छाया एक बहुत बड़े अंश में वर्तमान है और उसके किन एवं दुकह स्थलों को समके विना इसके मत के रहस्य को मली माँति हृदयंगम कर लेना एक असंभव-सी बात हो सकती है। रामरहसदास एवं पूरनसाहब ने उक्त किनाई को दूर करने के लिए ही अपनी उक्त रचनाएँ प्रस्तुत की हैं और यही बात उनके महत्व का कारण भी है।

# ३. नानक-पंथ वा सिख-धर्म

## (१) उपलब्ध सामग्री

गुढ नानक देव की जीवनी और उनके अनंतर प्रचलित 'सिख-धर्म' तथा 'खालसा-सम्प्रदाय' के इतिहास की सामग्री बहुत कुछ अशों में उपलब्ध है। कबीर साहब के विषय में कदाचित् आरंभ से ही लिखने-पढ़नेवालों का अभाव-सा रहा और जिन लोगों ने आगे चलकर उनके संबंध में कुछ चर्चा की, उन्हें अपने विषय से कालानुसार अधिक दूर पड़ जाने के कारण परिचय देते समय कल्पना से ही काम लेना पड़ा।

इसी कारण जहाँ कवीर साहब के जीवन-काल वा जीवन-वृत्त की सामग्री का उपयोग करते समय इमें बहुत कुछ संभालकर चलना पड़ता है, वहाँ गुरु नानक देव की चर्चा करते समय वैसी किसी श्रहचन का सामना नहीं करना पहता। हमें दीख पहता है कि एक स्रोर जहाँ कबीर साहब का नाम पहले-पहल केवल प्रसंगवश ही सुनने में आता है ( जिस कारण वैशी साधारण बातों की आर से सहसा आँखे मूँदते हुए एच॰ एच॰ विल्सन-जैसे खोजी विद्वानों को भी उन्हें कोई काल्पनिक व्यक्ति मात्र मानकर उनके नाम 'कबीर' का किसी अन्य मनुष्य का केवल उपनाम-मात्र होना अनुमान करना पड़ता है), तो दूसरी छोर गुरु नानक देव का देहांत होते ही उनके समकालीन व्यक्तियो-दारा उनके जीवन की छोटी-छोटी-सी बातें भी लिखी जाने लगती हैं श्रीर कालांतर में उनके श्राधार पर अनेक 'जनम सालियों' की सृष्टि हो जाती है। इसी प्रकार हमें यह भी पता चलता है कि एक ब्रोर जहाँ कबीर साहब के द्वारा किये गए किसी ऐसे प्रयत्न का संकेत नहीं मिलता जिससे उन्होंने अपने उनदेशों का प्रचार करने का कभी निश्चय किया हो, वहाँ दूसरी स्रोर हमें इस बात का स्पष्ट प्रमाण मिलता है कि गुरु नानक देव ने अपने अंतिम समय में अपने स्थान पर गुरु अंगद को स्वयं विठलाया था, और उनके सामने पाँच पैसे तथा एक नारियल अर्पित कर अपने सारे अनुयायियों को उन्हें अपनी जगह अगला गुरुमानने का अनुरोध भी किया था। इसके सिवाय इमें यह भी विदित है कि गुरु नानक देव की वाणियों के। संग्रह कर उन्हें सुरिच्चत रखने की परिपाटी भी उनकी मृत्यु के कुछ ही पीछे आरम्म हो गई थी और इस नियम का पालन अन्य गुरुओं की कृतियों के संबंध में भी होता आया। किंतु कथीर साहव की रचनाओं की प्रामाखिकता में आज भी अनेक प्रकार का संदेह किया जाता आ रहा है और किसी पंकि-विशेष को उनकी कृति मान लेने वा ऐसा न करने के लिए अभी तक कोई निश्चित आधार वा आदर्श प्रस्तुत नहीं किया जा सका है। वास्तव में गुरु नानक देव को एक ऐतिहासिक व्यक्ति, उनके द्वारा प्रवर्तित मत को एक सुन्यवस्थित व सुसंगठित सम्प्रदाय का सिद्धांत तथा उनके अनुया-यियों को ऐतिहासिक परिश्पितियों के अनुसार विकसित एक धार्मिक समाज इमें मान लेना ही पहता है।

१, एच्० एच्० विल्सन : 'रोलेजस सेक्ट्स आफ दि हिंदून', १० ६९ ( टिप्पखी )।

#### (२) गुरु नानक देव

फिर भी गुरु नानक देव तथा उनके अनंतर आनेवाले अन्य सिख गुरुश्रों के जीवन-चरित्रों पर श्रमी तक पौराणिकता की छाप बहुत श्रंशों तक लगी हुई दीख पड़ती है श्रीर इसका कारण केवल यही है कि इधर के लेखकों ने भी उन्हें ऐतिहासिक सामग्रियों के आधार पर आश्रित कर उनको प्रत्येक बात की छानबीन नहीं की है, बहिक दो प्रकार के अधिकतर पुराने अनुयायियों के कथनों को ही मानते नानक चले आ रहे हैं। इसका परिशाम यह हुआ है कि हमारे सामने इस समय कम से कम दो प्रकार के नानक दीख पड़ रहे हैं जिनमें एक तो ऐतिहासिक हैं और दूसरे वे हैं जिन्हें देवत्व श्रयवा ईश्वरत्व तक की भावना से संयुक्त करके 'निरंकारी' वा निराकार बना डाला गया है। ऐसे नानक संदेह कार्य करनेवाले होते हुए भी कभी-कभी इस प्रकार की अलौकिक घटनाएँ उपस्थित कर देते हैं जिनके सामने स्तव्ध हो जाना पड़ता है और जिन्हें सिवाय अद्धाजनित काल्पनिक चमत्कार कहने के और कोई दूसरा मार्ग नहीं दीखता । जो हो, वर्तमान सामग्रियों से अधिक प्रामाशिक आधार जब तक उपलब्ध नहीं होते और हमारे यहाँ महापुरुषों की जीवनियों का आलोचना-पद्धति के अनुसार लिखा जाना आरंभ नहीं होता, तब तक हमें ऐसी ही बातों पर संतोध करना पड़ेगा श्रीर उन्हीं में से तथ्य को छानबीन के साथ निकालकर स्वीकार करना होगा ।

सिखों के पुराने धार्मिक साहित्य-संग्रहों के श्रनुसार गुरु नानक देव का जन्म विक्रमीय संवत् १५२६ के वैग्राख माम शुक्ल पद्म की तृतीया, तदनुसार १५ श्रमेल, सन् १४६६ को राइ मोई की तलवंडी नामक गाँव में हुआ था। यह गाँव वर्तमान लाहीर नगर के दक्षिण-पश्चिम लगभग तीस मील की दूरी पर एकं ऐसी जगह अवस्थित जन्म-काल व है, जो गुजरानवाला एवं मांटगुमरी जिलों की सीमा जन्म-स्थान के पास ही पड़ती है। इस भूभाग के इद-गिर्द पहले एक बहुत घना जंगल था जो पंजाब प्रांत के मध्यवर्तीय वनसंड

का एक अंश था । तलवंडी का वातावरण अधिकतर जनशूत्य और भुनसान था और प्राचीन भारत की वनभूमि का स्मरण दिलाता था। गुरु नानक देव के पिता कालूबंद उसी गाँव के पटवारी ये जो खेती-बारी का व्यवसाय भी करते ये श्रीर उनकी माता का नाम तृप्ता था, जो राबी एवं व्यास नामक दो प्रसिद्ध निदयों के बीचवाली 'मांक' वा दोश्राबे की भूमि के निवासी किसी राम नामक व्यक्ति की पुत्री थीं। उस समय पंजाब प्रांत में प्रचलित प्रथा के श्रनुसार माता को श्रपनी संतान की उत्पक्ति के समय श्रपने मायके जाना पड़ता था। इस कारण तृप्ता को भी श्रपनी प्रथम संतित को जन्म देते समय मांक में जाना पड़ा था श्रीर उनकी पुत्री नाना के घर उत्पन्त होने के कारण 'नानकी' कहलायी थी। नानक का नाम भी उक्त नानकी बहन के नाम के श्रनुसरण में ही रखा गया श्रीर इसी नाम से ये श्रागे चलकर भी प्रसिद्ध हुए।

उक्त गाँव को 'राइ भोई' की तलवंडी नाम दिये जाने का कारण यह था कि वहाँ का प्रथम जमीदार राइ भोई नाम का ही था। वह किसी चड़ी नाम की जाति का राजपूत था और मुसलमानों के आक्रमण के अनंतर इस्लाम धर्म स्वीकार कर चुका था। गुरु नानकदेव के जन्म के समय राइ भोई का वंशज राय वलर वर्तमान था और उसने उक्त गाँव की रचा के लिए उसकी सीमा पर एक दुर्ग भी बना लिया था। राय वुलर में धार्मिक सहनशीलता बहुत श्र-छी मात्रा में विद्यमान यी श्रीर उसके द्वारा शासित ग्रामीण समाज में विदेष की भावना की जगह प्रेम और सद्भाव सदा बना रहता था श्रीर वहाँ के लोग पूरे मुख व शांति का जीवन व्यतीत करते थे। गृह नानकदेव के प्रारंभिक जीवन का वातावरण भी इसी कारण बहुत शांत व निरापद रहा और उनके बचपन की सुखद स्मृतियाँ इन्हें आगे चलकर भी सदा उत्साहित करती रहीं । तलवंडी गाँव का नाम कुछ दिनों के अनंतर रामपुर भी रखा गया था, किंतु गुरु नानकदेव का जन्म-स्थान होने के कारगा वह आजकल अधिकतर 'नानकाना' करके ही प्रसिद्ध है। इस समय वहाँ पर बहु पुरानी जंगली दशा नहीं रह गई है। गुरु नानकदेव के जन्म-स्थान पर एक मंदिर पहले बनाया गया था, जिसे श्रीर भी विस्तार देकर राजा तेज सिंह ने बहुत विशाल कर दिया है। मंदिर के भीतर सिख धर्म के पूज्य 'ग्रंथसाहिय' की एक प्रति रखी रहती है जिसका पाठ व भजन वरावर हुआ करता है।

अपने बचपन की अवस्था में गुढ नानकदेव बड़े शांत स्वभाव के थे। इन्हें पाँच वर्ष की वय में जब अज्ञरारंभ कराया गया, तब इन्होंने अपनी अलौकिक प्रतिभा दिखलायी, और अपनी विलक्षण बुद्धि के कारण सबको चिकत कर दिया। कमानुसार इन्हें पंजाबी, हिंदी, संस्कृत एवं फारसी की शिचा दी गई और प्रत्येक अवसर पर इनके शिचकों ने वचपन इन्हें श्रसाधारण बालक पाया । कहा जाता है कि सम्मद हसेन नाम के किसी प्रामीण मुसलमान ने इनके प्रति बाल्यावस्था में अपनी संतान की भाँति स्नेइ पदशित किया और कई बार एकांत में ले जाकर इन्हें इस्लाम-धर्म के सुन्नी सम्प्रदाय की अनेक वातों से अवगत भी कराया था। परंतु वालक नानक का घ्यान जितना पुस्तकी श्रयवा शिक्तकों की बातों में नहीं लगता था, उतना श्रपने एकांतवास श्रीर चिंतन की ओर झाकुष्ट होता था श्रीर ये बहुधा श्रपने पासवाले जंगल के किसी भाग में जाकर घंटों तक कुछ न कुछ विचार किया करते ये। कहा जाता है कि उक्त वन के भीतर कभी-कभी इन्हें एकाथ ऐसे महात्माओं का भी साजात हुआ या जिनके दर्शन एवं सत्संग का इनके ऊपर आश्चर्यजनक प्रभाव पड़ा श्रीर जिनके कारण इन्हें एक आध्यात्मिक मार्ग ग्रहण करने में पूरी सहायता मिली। उस समय के बालक वा युवा नानक को दर्शन देकर प्रभावित करनेवाले किसी महापुरुष का इस समय कोई पता नहीं लगता, फिर भी इतना निश्चित रूप से कहा जा सकता है कि उक्त भूखंड के प्राकृतिक वातावरण ने भी इन्हें अपने श्राध्यात्मिक चितन की प्रवृत्ति को जागृत कर उसे शक्ति प्रदान करने में कम सहायता नहीं पहुँचाई होगी । इस प्रकार पढ़ने-लिखने के विचार से तो इन्हें कुछ हिंदी, कुछ संस्कृत तथा फारसी की काफी शिचा मिलो ही, इसके साथ ही इन्हें स्वयं सोचने वं विचार करने का भी पूर्ण अभ्यास हो गया और आत्मचितन के आवेश में

परंतु उक्त सभी बातें इनके सांसारिक पिता-माता को प्रिय नहीं जान पड़ती थीं श्रीर वे इन्हें कमशः बहकता हुआ समकने लगे। उन्होंने इन्हें इसी कारण कई बार किसी न किसी कारोबार में लगा देना भी चाहा, किंतु कभी सफलता न मिली। ये अपनी मैंसें चराने अथवा खेत की रखवाली करने में भी कभी सावधानी नहीं दिखलाते ये और बहुधा नौकरी इनके द्वारा हानि भी हो जाया करती थी। कालांतर में जब इनकी बड़ी बहन नानकी का विवाह हो गया और वह विदा होकर अपनी ससुराल सुलवानपुर चली गई, तब एक बार अपने माता-

कभी-कभी ये एक प्रकार की मस्ती का जीवन भी व्यतीत करने लगे।

पिता की मिड़की पाकर ये भी उसके यहाँ गये और उसके पित जयराम की सहायता पाकर दौलत खाँ लोदी के किसी कर्मचारी की देख-रेख में इन्होंने मोदीखाने की नौकरी कर ली।

अपनी बहन के विवाह के अनंतर इनका भी विवाह बटाला जिला
गुरदासपुर-निवासी मुला नामक व्यक्ति की पुत्री मुलक्खनी के साथ हो
गया था, किंतु इनकी स्त्री अधिकतर अपने मायके में ही रहा करती थी।
गुद्द नानकदेव के गाईस्थ्य-जीवन के विषय में अधिक पता नहीं चलता।

इतना ही प्रसिद्ध है कि पत्नी श्रीर पुरुष के पारस्परिक गार्हस्थ्य भाव श्रादर्श कहे जाने योग्य न वे श्रीर न कभी एक जीवन साथ बहुत काल तक दोनों रहते ही रहे। काल पाकर इन्हें दो पुत्र उत्पन्न हुए जिनमें से एक का नाम शीचंद

या और दूसरे का लक्ष्मीचंद था। श्रीचंद ही आगे चलकर 'उदासी सम्प्रदाय' के प्रवर्षक बनकर एक बहुत बड़े साधु के रूप में विख्यात हुए। पत्नी व पति का वियोग किसी कारण उक्त पुत्रों के बाल्यकाल में ही हो गया जिससे माता उन्हें लेकर अपने मायके में रहने लगी और पिता घर छोड़कर अमण करने लगे।

कहते हैं कि मोदीखाने की नौकरी करते समय एक बार जब गुक नानकदेव आटा तौल रहे थे, तब तराजु का कम गिनते समय तेरह तक आते-आते इन्हें अचानक भावावेश हो आया और वे वड़ी देर तक 'तेरा', 'तिरा' ही करते रह गए। परिखाम-स्वरूप इन्होंने उचित से कही अधिक आटा तौलकर दे डाला और इनके स्वामी को इनकी भाव-परिवर्तन भूल के कारण हानि उठानी पड़ गई। तत्पश्चात् इन्हें अपनी नौकरी से भी हाथ घोना पड़ा और विरक्त होकर वे देश-अमण् के निमित्त वहाँ से निकल पड़े। इसके पहले ये एक दिन नहाने जाकर भी तीन दिनों के लिए कहीं जंगल में गुम हो गए ये और कहा जाता है कि वहाँ पर इन्हें किसी ज्योति वा ज्योतिर्मान पुरुष के दर्शन हुए थे। उस दर्शन से प्रभावित होकर इन्होंने और भी मस्ती दिखलायी, घर आकर अपनी वस्तुएँ दूसरों को बाँटने लगे और इन्होंने अपनी वेश-भूषा में भी परिवर्तन कर लिया। वे अब अधिकतर 'ना हिंदू ना मुसलमान' के भाव से भरे उपदेश देने लगे और अपनी उदाराशयता-हारा इन्होंने सभी

लोगों को चिकत कर दिया। इन्हें अब तंसारी वा घरेल बातों में तिनक भी

जी नहीं लगता या और ये सदा उदासीन बने रहकर बातचीत भी किया करते थे। इनका इस अवसर पर सबसे पक्का साथी 'मर्दाना' नाम का एक गवैया था, जो इनकी नौकरी के समय में इनके साथ रहने तलवंडी से आ गया था और जो इनके भजन गाते समय रवाब नामक बाजा बजाकर इनका साथ दिया करता था।

भ्रमण करने जाते समय मर्दाना भी इनके साथ हो लिया और दोनों वहाँ से चलकर पहले-पहल सैयदपुर (वर्तमान श्रमीनाबाद ) पहुँचे। वहाँ पर ये लोग किंसी लालो नामक बढ़ई के घर ठहरे और उसके यहाँ भोजन किया। बढ़ई की गराना शूदों में की जाती थी, इसलिए वहाँ के समाज में उक्त व्यवहार के विषय में बुरा भला कहा गया। किंतु गुरु नानकदेव इससे विचलित नहीं हुए श्रीर वर्ण-भ्रमण व्यवस्था को अनावश्यक ठहराकर इन्होंने बढ़ई के परिश्रम पूर्व की यात्रा से कमाये गए अन्न को अत्यंत पवित्र बतलाया। बद्ई के यहाँ दो-चार दिनों तक आतिध्य ग्रहण कर तथा जनता में ऋपने सिद्धांतों का प्रचार करते हुए ये मर्दाना के साथ फिर कई अन्य गाँवों में भी पहुँचे और अंत में कुरुचेत्र में प्रहण के अवसर पर उपदेश देते हुए इरद्वार गये जहाँ मेला लगा हुआ था। वहीं पर प्रात:-काल स्नान करते समय लोग पितरों का तर्पण कर रहे थे। गुरु नानकदेव ने उनके सामने पूर्व की जगह पश्चिम श्रोर ही जल उलीचना श्रारंम कर दिया और लोगों के पूछने पर बतलाया कि जिस प्रकार तुम्हारा दिया हुआ जल तुम्हारे पितरों तक पहुँच सकता है, उसी प्रकार यह मेरा उलीचा हुआ जल भी मेरे बीये हुए दूर के खेतों को सीचने के लिए पहुँचाया जा सकता है। इस उक्ति को सुनकर पहले तो लोगों ने इन्हें पागल समका, किंतु फिर इनके दिये हुए अन्य उपदेशों को सुनकर इनसे प्रभावित हो गए।

गुरु नानकदेव अपनी इस यात्रा के अवसर पर अपने शिर पर मुसलमान कलंदरों वा संन्यासियों की टोपी वा पगड़ी घारण करते थे, अपने ललाट पर हिंदुओं की मौति केशर का तिलक लगाते थे और गले में हिंदुयों के मनकों की एक माला डाल लेते थे। इनके शरीर पर इसी प्रकार एक लाल वा नारंगी के रंग की जैकेंट रहा करती थी जिस पर ये वेश-भूषा एक सफेद चादर डाले रहते थे। इनकी वेश-भूषा से लोगों को सहसा पता न चलता था कि वे इन्हें किस धर्म वा सम्प्रदाय में दीचित सममें, इन्हें हिंदू मानें अथवा मुसलमान । हरद्वार से ये दोनों साथी देहली और पीलीभीत होते हुए काशी पहुँचे और फिर वहाँ से गया होते हुए कामरूप तथा जगननाथपुरी जाकर लीट आए।

पूर्व की यात्रा समाप्त कर पंजाब लौट आने के अनंतर ये लोग अजोधन वा पाकपट्टन की ओर शेख फरीद से मिलने गये। ये शेख फरीद प्रिक्ष बाबा फरीद 'शकरगंज' की वंश-परम्परा के ये और इनका नाम शेख बहा ( इब्राहिम ) वा शेख फरीद द्वितीय था। गुरु नानकदेव तथा शेख फरीद के बीच बड़ी देर तक सत्तंग होता रहा और वे दोनों रात

गुरु नानकदेव को एक साथ जंगल में ठहरें भी रहे। वहाँ से गुरु व शेख फरीद नानकदेव ने अपने निवास-स्थान तलवंडी लौटकर अपने

पिता-माता से मेंट की। फिर वहाँ से पश्चिम की श्रोर चलकर घूमते-घूमते ये लोग दुवारा पाकपट्टन गये श्रीर शेख फरीद द्वितीय के साथ इनका पुनर्वार सत्संग हुआ। कहते हैं कि इसी यात्रा के अवसर पर उत्तर की श्रोर लौटते समय गुरु नानकदेव के साथ वावर यादशाह से भी मेंट हुई थी। फिर ये लोग सियालकोट होते हुए काबुल तक भी गये थे श्रीर वहाँ से लाहौर की श्रोर लौटकर किसी दुनीचंद को आद के अवसर पर उपदेश दिये थे। गुरु नानकदेव ने फिर वहाँ से उत्तर-पूर्व की श्रोर जाकर किसी लखपती खत्री को इतना प्रभावित किया कि उसने रावी के किनारे करतारपुर नाम का एक नगर बसाना आरंभ कर दिया और एक सिख मंदिर वहाँ पर बनवाकर उसे गुरु को आपित कर दिया।

गुरु नानकदेव ने रात्रि के पिछले पहर में भजन गाने की प्रया चलाई।
उनके पीछे खड़ा होकर भजनों को प्रेमपूर्वक अवग्र करनेवाला एक सात वर्षों का वालक वहाँ नियमपूर्वक आने लगा। गुरु प्रश्न करने पर उसने अपने वहाँ उपस्थित होने का कारण इस प्रकार बतलाया—'एक दिन मेरी माँ ने सुमे आग जलाने के लिए कहा था। जब मैंने भजन-गान लकड़ियाँ जलाने के लिए लगायी, तब देखा कि छोटी-छोटी टहनियाँ पहले जल जाती हैं और बड़ी-बड़ी लकड़ियों की बारी पीछे आया करती है। यह देखकर मुमे भय हो गया कि कम अवस्थावाले पहले मर जायँगे और बड़ों की बारी पीछे आया करता है। यह देखकर मुमे पर हो अया कि कम अवस्थावाले पहले मर जायँगे और बड़ों की बारी पीछे आयगी और यही विचार कर मैंने आपके भजनों का अवग्र करना उचित समका।' गुरु नानकदेव इसे सुनकर बहुत प्रसन्न हुए और वैसे गंभीर कथन

के कारण उस बालक का नाम 'बुडढा' रख दिया । यह भाई बुढढा श्रंत में १०७ वर्षों का होकर मरा और अपने समय में उसने पाँच गुरुओं को अपने हाथ से उनके आसन पर तिलक द्वारा अभिषिक्त किया। करतारपर में गुरु नानकदेव के निवास-स्थान पर प्रति दिन 'जपजी' एवं 'ऋसा दी बार' का पाठ हुआ करता या और तब इनके अन्य भजनों का गान होता । भजनों व पदी की व्याख्या हो जाने पर 'गगन मैं थाल' खादि पंक्तियों द्वारा खारती की जाती श्रीर तब जलपान किया जाता। तीसरे पहर फिर गान होता श्रीर तब संध्या समय 'सोदर' का पाठ हो जाने पर सभी सिख एक साथ भोजन किया करते। गाने का क्रम उसके अनंतर भी एक बार चला करता था और अंत में 'सोहिला' का पाठ समाप्त हो जाने पर लोग सोने जाते थे। गुरु नानकदेव ने अब यात्रावाली वेश-भूषा का परित्याग कर दिया था और अपनी कमर में एक दुपट्टा, कथे पर एक चादर तथा सिर पर एक पगंडी-मात्र धारण करने लगे ये। उस समय तक वहाँ तथा कतिपय श्रन्य स्थानों पर भी भिन्न-भिन्न सिखों की समितियाँ बनने लगी थीं और वे एक पृथक समाज के रूप में श्रपने को समझते हुए श्रपने मत का यत्र-तत्र प्रचार भी करने लग गए ये।

ऐसे ही समय में गुरु नानकदेव एक बार दिल्ला की श्रोर भी यात्रा करने निकल गये थे। मार्ग में जैनियों तथा मुस्लिम फकीरों के साथ सत्संग करते हुए इन्होंने उनके प्रति अनेक उपदेश दिये और अंत में किसी प्रकार सिंहल द्वीप तक पहुँच गए । सिंहल द्वीप में इन्होंने राजा शिवनाम के उद्यान में अपना डेरा डाला और फिर वहीं पर इन्हें उस राजा से भेंट भी हुई। यहीं पर निवास करते समय, कहा जाता है. श्रन्य यात्राएँ इन्होंने 'प्राणसंगली' नामक ग्रंथ की रचना की यी श्रीर सैदो तथा घड़ो ने उसे पीछे से लिपिबद किया था। सिंइल दीप से लौटने पर गुरु नानकदेव ने अचल बटाला नामक स्थान पर लगनेवाले शिवरात्रि के मेले की यात्रा की, जहाँ पर इन्होंने अनेक योगियों के साथ सत्संग किया। बहाँ से फिर ये कश्मीर की श्रोर भी गये, जहाँ से लौटने पर इनकी यात्रा पश्चिम की ओर आरंभ हुई। प्रसिद्ध है कि पश्चिम दिशा में ये मुसलमानों के पवित्र स्थान मक्के तक पहुँचे ये और वहाँ पर काने की आर अपने पैर फैलाकर लेट गए थे। इन्हें ऐसी विचित्र स्थिति में पाकर किसी श्ररव देश-निवासी पजारी ने इन्हें ठोकर लगाकर जगाया श्रीर डॉटकर पूछा कि तुम अल्लाह की ओर अपने पैर क्यों फैलाते हो।
गुर नानकदेव ने इसके उत्तर में उससे कहा कि जिस और अल्लाह न हो,
उस ओर मेरी टाँग घुमाकर छोड़ दो। परन्तु कहा जाता है कि अरबों ने
इनकी टाँग पकड़कर जिस-जिस ओर घुमाया, उसी ओर काबे का रुख भी
फिरता गया और अंत में उसे हार मान लेनी पड़ी। गुरु नानकदेव के साथ
वहाँ पर अनेक मुस्लिम फकीरों का सत्संग हुआ और फिर ये मदीना जाकर
बगदाद होते हुए लौट आये।

गुरु नानकदेव ने अपना अंतिम समय निकट जानकर अपने प्रिय शिष्य लिहिना को अपना उत्तराधिकारी बना दिया। इन्होंने अपने दोनों पुत्रों की उनकी अयोग्यता के कारण उपेचा कर दी और इस प्रकार उन्हें असंतुष्ट भी कर दिया। इन्होंने लिहिना को आसन पर बिठलाकर उसके सामने विधिपूर्वक पैसे व नारियल की भेंट अर्पित की और उसके आंतम समय प्रति स्वयं शिर मुकाकर अन्य सिखों को भी उसे गुरु मानने का उपदेश किया। गुरु नानकदेव ने अपना आत्मीय होने के नाते लिहिना का नाम गुरु 'अंगद' रख दिया और आगे चलकर उसका यही नाम प्रसिद्ध हो गया। गुरु नानकदेव अपने अंतिम समय में एक वृद्ध के नीचे जा बैठे और भवन गानेवाली सिखों को मंडली के मध्य अत्मिचतन में मगन हो गए। जब 'जपुत्री' की अंतिम पंक्तियों का पाठ हो रहा था, उसी समय इन्होंने अपने शरीर पर चादर ओढ़ ली और वाह गुरु' कहते-कहते शांत हो गए। इनकी मृत्यु आश्विन गुक्ल १० को करतारपुर के निवास-स्थान पर संवत् १५६५ अर्थात् सन् १५३८ ई० में हुई थी।

गुर नानकदेव ने समयं-समय पर अनेक पदों की रचना की थी, जो आगे चलकर अन्य गुरुओं की रचनाओं के साथ 'अंधसाहिय' नामक प्रतिद्ध अंथ में संग्रहीत हुए और जो आज तक उनके अनुयायियों-द्वारा बड़ी मिक्क एवं अद्धा के साथ गाये जाते हैं। उनकी मुख्य रचनाओं में सब से प्रतिद्ध 'जपुजी' है जो प्रत्येक सिख को प्रिय है और जिसे वह रचनाएँ प्रति दिवस प्रातःकाल शांतिपूर्वक पढ़ा करता है। इसमें कुल रेप छंद हैं, और अंत में एक सलोंक है जिसके अंतर्गत उनके उपदेशों का सार आ जाता है। यह सिख धर्म के अनुयायियों के लिए बैसा ही महत्त्वपूर्ण है, जैसी हिंदुओं के लिए 'श्री मद्मगवद्गीता'

की पुस्तक समझी जाती है। इसी प्रकार इनकी एक दूसरी प्रसिद्ध रचना 'असा दी बार' है जो ईश्वर की स्तुति के रूप में है और जो उक्त 'जपुजी' के अनंतर पढ़ी जाती है। इसके अंतर्गत २४ 'पीडियाँ' है जिनके बीच-बीच में गुरु नानकदेव तथा कहीं कहीं पर गु र श्रंगद के भी कुछ सलोक सम्मिलित कर लिये गए हैं। इनके श्रतिरिक्त उनकी रचनाओं में से कछ 'रहिरास' नामक पद-संब्रह में आई है और वे अन्य गुरुओं की भी वैसी ही रचनाओं के साथ स्यांस्त के समय पढ़ी जाती है और कुछ को 'सोहिला' नामक संग्रह में स्थान मिला है जिनका 'सोवन वेला' श्रयांत सोने के समय पाठ हुआ करता है। इस संग्रह में भी अन्य गुरुश्रों की रचनाएँ रखी गई हैं। गुरु नानकदेव की शेष रचनाएँ फटकर पदों आदि के रूप में 'ग्रंथसाहिब' के श्रंतर्गत भिन्न-भिन्न रागों में महला १ के नीचे संग्रहीत हैं। इनमें अनेक महत्त्वपूर्ण विषय, जैसे ब्रह्म, माया, नाम, गुढ, श्रात्मशान, भक्ति, नश्वरता आदि का वर्णन वा प्रतिपादन किया गया है और कहीं-कहीं पर इनकी विनती, चेतावनी तथा प्रेमोद्धार से संबंध रखनेवाली अनेक सुन्दर पंक्तियों के भी नमने दीख पहते हैं। इन पदों में सांसारिक मनुष्यों की फुठी विहंबना. सच्चे भक्तों व संतों की वास्तविक साधना तथा उनकी रहनी वा व्यवहार का भी एक अच्छा परिचय मिलता है। गुरु नानकदेव ने अपनी श्रोर जहाँ कहीं भी संकेत किया है, वहाँ श्रपनी नम्रता एवं हृदय की सच्चाई ही प्रदर्शित की है। इनकी रचनात्रों में ऐतिहासिक प्रसंग बहुत कम आये हैं और जो मिलते भी है, वे बहुत संदित रूप में हैं।

## (३) गुरु अंगद

गुढ अंगद का प्रथम नाम लहिना था और जैसा पहले कहा जा चुका है, गुढ नानकदेव ने इन पर प्रसन्न होकर इन्हें अंगद नाम प्रदान किया था। इनके पिता का नाम फेरू था और वे वर्तमान फीरोजपुर जिले के 'मत्ते दी सराय' नामक स्थान के रहनेवाले एक व्यापारी थे। अपनी व्यापारिक उन्नति के उद्देश्य से वे अपना जन्म-स्थान छोड़कर हरिके प्रारंभिक जीवन नामक गाँव में चले आए और उन्होंने दया कुँवरि के साथ विवाह कर लिया। इसी दया कुँवरि के गर्भ से लंहिना का जन्म मिती ११ वैशाख संवत् १५६१ वि० (सन् १५०४ ई०) को हुआ था। लहिना ने भी समय पाकर 'मत्ते दी सराय' की खीबी नाम की छी के साथ अपना विवाह किया और ये दोनों परिवार फिर अपने उस

se and finitesia the decision plantation has

पहले गाँव को ही वापस चले आए। इसी गाँव में रहते समय लहिना को दात् और दास् नामक दो पुत्र और अमरू नाम की एक पुत्री उत्पन्न हुई। परन्तु मुगलों का आक्रमण होने के अवसर पर 'मत्ते दी सराय' नष्ट-भ्रष्ट हो गया और फेरू के उक्त दोनों परिवार वहाँ से विवश होकर अमृतसर जिले की तरनतारन तहसील के खडूर गाँव में चले आए।

लहिना शक्ति के उपासक थे, किंतु खडूर में एक बार किसी जोधा नामक सिख के मुँह से 'श्रमा दी बार' की कुछ पंक्तियाँ गायी जाती हुई सुनकर उनके द्वारा इतने प्रभावित हुए कि इन्होंने उसके पास जाकर उसके रचयिता बाबा नानक के विषय में पृष्ठताछ श्रारंभ की। जब इन्हें उससे पता चला कि वे रावी नदी के किनारे बसे हुए करतारपुर

नानकदेव से में रहते हैं, तब ये उनके दर्शनों के लिए बेचैन हो गए।
भेंट व लहिना जब ये अपने गाँववालों के साथ ज्वालामुखी भगवती
से अगद की तीर्थयात्रा के लिए निकले, तब मार्ग में करतारपुर
उहर गए श्रीर वहाँ गुरु नानकदेव का प्रभाव इनके ऊपर

इतना गहरा पड़ा कि इन्होंने वे घूँघरू आदि, जिन्हें पहनकर ये भगवती के सामने नाचने जा रहे थे, फॅक दिये और आर्त हो उनके चरशों पर गिर कर अपनी शरण में ले लेने की बराबर प्रार्थना करने लगे। गुरु नानकदेव ने इन्हें अपने घर जाकर एक बार देखभाल कर आने का आदेश दिया, किंतु ये यहाँ श्राधक दिनों तक नहीं ठहर सके और कुछ कपड़े तथा एक बोरी नमक लेकर फिर गुरु के घर आ गए। गुरु नानकदेव उस समय अपने पशुत्रों के लिए घास लाने खेत में गये थे। लहिना वहीं पर पहुँच गए और वहाँ वँधी हुई तीन गहरी को एक साथ अपने शिर पर लेकर उनमें लगी हुई मिट्टी के कारण मैले-कुचैले बनते हुए अपने गुरु के घर आये । गुरु ने इनकी भक्ति की परीक्षा और भी कई बार ली और अपने पुत्रों की तुलना में इन्हें सभी अवसरों पर अधिक योग्य और सच्चा पाया। एक बार जब अति वृष्टि के कारण गुरु नानकदेव की कच्ची दीवार गिर पड़ी थी, तब इन्हें अपने गुर की आजा से उसे तीन बार तक गिरा-गिराकर किर से उठाना पड़ा था। अंत में गुरु नानकदेव इनसे बहुत प्रसन्न हुए और अपने पुत्र श्रीचंद एवं लच्मीचंद के अधिकार की ओर ध्यान न देकर इन्हें ही अपनी जगह विठा दिया। गुढ अगद वनकर वैठते समय भाई बुढ्डा ने इनके ललाट पर तिलक लगाया श्रीर गुरु नानकदेव की आजा से ये खड़र में जाकर रहने लगे। जीन किया में कि किया अपने अपने अपने अपने किया

गुरु नानकदेव का देहांत हो जाने पर इन्हें उनके वियोग का इतना गहरा श्रनुभव हुआ कि ये बहुत उदास रहने लगे। इन्होंने एक जाट की लड़की से उसका एक कमरा लेकर उसमें अपने को छिपा लिया और बाहर की बाधा के भय से उसमें एक ताला भी डलवा दिया। ये उस समय िवाय एक प्याला दूध के और कुछ भी खाते या पीते गुरु का विरद्व नहीं ये श्रीर भीतर बैठकर सदा गुरु के ध्यान व चितन में लगे रहते थे। जब इनके सिख अन्यायियों को इनका दैनिक कार्यक्रम पता न चला श्रीर वे बहुत धवडाने लगे, तब बुड्ढा ने प्रयत्न करके इनकी खोज की श्रीर इन्हें बाहर निकाला। तब से ये बराबर बाहर रहने लगे और अपने दैनिक जीवन का कम निश्चित करके नियमानुसार सिखों को उपदेशादि देने लगे। ये नित्य प्रति प्रात:काल तीन घडी रात शेष रहे उठ जाया करते, ठंडे पानी से स्नान करते, कुछ, समय तक ध्यान व आत्मचितन करते, संगीतज्ञों द्वारा 'श्रसा दी बार' का गान मुनते, फिर जाकर रोगियो श्रीर विशेषकर कोढ़ियों की देख-भाल करते, गृह नानकदेव की शिक्षात्रों पर, उपदेश देते, उपस्थित जनता की भोजन कराते, कभी-कभी बच्चों के खेल देखा करते और खंत में अपने दरबार में बैठा करते थे। इनका कहना था कि बच्ची का हृदय सदा शब व सरल रहा करता है और उन पर किसी प्रकार के शोक वा विषाद की छाप नहीं लगी रहती, इस कारण उनका जीवन औरों के लिए भी अनुकरणीय है।

इनके समय में ही बाबर बादशाह मर गया और उसका पुत्र हुमायूँ उसकी जगह गद्दी पर बैठा। उसने गुजरात व दक्षिण भारत पर आक्रमण करने के अनंतर बंगाल की ओर शेरशाह के विरुद्ध भी चढ़ाई की, किन्तु उससे हार मानकर पश्चिम की ओर भागने को विवश हुआ। उसने मार्ग में सुना

कि गुरु नानकदेव के आसन पर गुरु अंगद उपदे शदे रहे गुरु अंगद हैं और एक सच्चे फकीर हैं। अतएव उसने इनके ब हुमायूँ निकट आशीर्वाद के निमित्त मेंट लेकर उपस्थित होना अपने लिए उचित समका। जब वह इनके निकट पहुँचा,

तब ये ध्यानमग्न ये श्रीर उसे कुछ काल तक खड़ा रहना पड़ा। इस पर स्वभावतः उसे श्रपमान के कारण कोध हो श्राया श्रीर उसने श्रपनी तलवार म्यान से निकालकर इन पर वार करना चाहा। परंतु कहा जाता है कि उसकी म्यान से तलवार निकल नहीं सकी और उसे लिजित होकर स्तक्ष रह जाना पड़ा। उस समय तक गुरु श्रंगद का घ्यान टूट चुका था। इन्होंने उसे वैसी दशा में पाकर बहुत फटकारा श्रीर कहा कि तुम्हें शेरशाह के श्रागे हार मानकर एक फकीर के सामने शक्ति-प्रदर्शन करना किसी प्रकार भी उचित नहीं था। फिर भी मुक्ते इसके लिए कोई खेद नहीं है और मैं तुम्हें श्राशीवाद देता हूँ कि कुछ कष्ट मेलने के उपरांत तुम्हें विजय श्रवश्य मिल जायगी। हुमायूँ फिर काल पाकर विजयी हुआ और उसने गुरु श्रंगद के प्रति श्रपनी शतका प्रकट करने की इच्छा भी की, किंतु उस समय तक इनका देहांत हो चुका था और इनके स्थान पर गुरु श्रमर दास बैठ चुके थे।

अमृतसर से कुछ ही दूरी पर वसरका नाम का एक गाँव था जहाँ पर खित्रयों की भल्ला शाला के एक तेजभान नाम के व्यक्ति रहते थे। उन्हीं की स्त्री वखत कॅवरि के गर्भ से चार पुत्र उत्पन्न हुए जिनमें से सब से बड़े का नाम श्रमरू वा श्रमर दास था। श्रमर दास का जन्म वैशाख शुक्त १४ संवत् १५३६ अर्थात् सन् १४७६ ई० को हुआ या और गरु श्रंगद व वे खेती व व्यापार से जीविका उपार्जित करते थे। उनका विवाह २३ वर्ष की अवस्था में मनसा देवी के साथ हुआ श्रीर उससे उन्हें मोहरी व मोहक नाम के दो पुत्र तथा रानी व भानी नाम की दो पुत्रियाँ पैदा हुई । वे वैष्णव सम्प्रदाय के अनुवायी बे श्रीर नियमानुसार नित्य प्रति शालिग्राम की पूजा किया करते थे। किंतु उन्हें इन बातों से पूरा संतोष न था और वे किसी को गुरु मानकर उससे पूर्ण शांति लाभ करने के उपाय पूछने के फेर में सदा रहा करते थे। एक दिन जब वे इसी प्रकार की बातें सोच रहे ये कि उनके भतीजे के साथ हाल ही की व्याही गई बीबी अमरू के सुरीले कठ से निकलता हुआ गुरू नानकदेव के एक पद का कुछ अंश सुनाई पड़ा। वीवी अमरू गुरु अंगद की ही पुत्री थीं और वह बाबा नानक द्वारा रची गई मारू राग की कुछ पंक्तियाँ गा रही थी। उस संगीत ने अमर दास के ऊपर एक विचित्र जादू डाल दिया और उन्होंने उसके निकट जाकर उसे बार-बार दुइराने की पार्थना की। उसे

 <sup>&#</sup>x27;करवी कागद मनु मसवासी, बुरा भला दुइ लेख पये।
 जिन्न जिन्न किरतु चलाप तिन चलिए तन गुरा नाहीं अंतुइरे॥ १॥
 चित चेतिस की नहीं दावरीचा, हिर विसरत तेरे गुरागलिया॥'
 इस्यादि रागु मारू, पद २, पू० ९९१ : २॥

सुनकर और याद कर वे बहुत प्रसन्न हुए और गुरु अंगद से मेंट करने का निश्चय किया। बीबी अमरू ने उन्हें ले जाकर गुरु अंगद के निकट पहुँचा दिया और अमर दास उनके यहाँ शिष्यवत् रहने लगे।

एकं बार किसी गोविंद नामक व्यक्ति ने किसी मुकदम में सफलता पाने के उपलब्ध में व्यास नदी के किनारे एक नया नगर बसाने की इच्छा प्रकट की और उसमें काम लगाकर गुढ़ श्रंगद से श्रावश्यक सहायता प्राप्त करनी चाही। गुढ़ श्रंगद ने श्रपने शिष्य श्रमर दास को श्रपनी खड़ी देकर मेज दिया। श्रमर दास ने गोविंद को नगर-

अमरू की निर्माण में अनेक प्रकार के परामर्श दिये और कृतश गुरु-भक्ति गोविंद ने गुरु अंगद के लिए वहाँ पर एक सुन्दर महल भी बनवा दिया। अमर दास तब से उसी मकान में

गुरु अंगद की आजा पाकर निवास करने लगे और वह नगर पहले 'गोविंद-वाल कहलाकर फिर गोइंदवाल नाम से प्रसिद्ध हो गया। अमर दास गोइंदवाल में नित्य प्रति पहर भर रात शेष रहे उठा करते श्रीर व्यास नदी से पानी लेकर गुरु अंगद को स्नान कराने खड़र तक जाते। रास्ते में 'जपजी' का पाठ भी करते जाते जो गोइंदवाल एवं खड़र के आबे मार्ग में हो बहुधा समाप्त हो जाया करता था। खड़र में वे आसा दी बार' का भजन सुनकर फिर गुरू की रसोई के लिए भी पानी भरते वे और उनके वर्तनों को माँजकर जंगल से लकड़ी भी ला दिया करते ये। इस प्रकार संध्या समय भी 'सोदर' का भजन अवगा कर वे नित्यश: श्रपने गुरु के पैर दबाया करते ये और उन्हें मुलाकर फिर पीठ की खोर से ही गोइंदवाल वापस चले जाते थे। खडूर के निकट ही जुलाहों का एक गाँव या और उनके घरों के आसपास बुनते समय उनके पैर रखने के लिए कई गढ़े खुदे हुए ये। एक दिन पानी लाते समय इन्हीं में से किसी गढ़े में अमर दास का पैर मूल से पड़ गया और वे गिर पड़े जिसकी आवाज सुनकर जुलाई घर से निकल आये और 'चोर-चोर' चिल्लाने लगे। परंतु बाहर आते ही उन्होंने अमर दास को 'जपुत्री' का पाठ करते हुए पाया श्रीर उन्हें वही 'नियांवा श्रमरू' समक्तकर श्रपनी दया दिखलायी।

अमर दास, इस प्रकार सेवा करते-करते गुरु अंगद के प्रिय शिष्य हो गए और उनपर इनकी बड़ी कुपा दिखलाई देने लगी। अमर दास इनके हाथों से प्रति वर्ष दो बार कुछ कपड़े पाया करते थे, जिन्हें वे अदा के साथ अपने शिर पर बाँच लेते ये। श्रंत में उनके ऐसे वस्त्र बारह की संख्या तक पहुँच गए ये और उनके शिर पर एक बहुत श्चंतिम समय बड़ी पगड़ी तैयार हो गई थी। श्रमर दास ने एक बार भक्ति के ब्रावेश में ब्रपने गुरु की विवाई से मुँह लगा-कर उसका खून तक चूस लिया था और इसमें तनिक भी पुणा वा कध्य का अनुभव नहीं किया था। वे अब तक स्वयं भी वृद्ध हो चले ये और उनकी अनेक दु:साध्य सेवाओं को देखकर औरों का हृदय द्रवित हो जाता था। इसी कारण गुरु ग्रंगद ने एक बार जुलाहो वाली उक्त घटना के अनंतर उन्हें प्रेमपूर्वक अपने निकट बुलाया, नहलाया, नवीन वस्त्र भारग कराया और श्रपने स्थान पर उन्हें बिठलाकर पाँच पैसे श्रीर एक मारियल उनके सामने भेंट के रूप में रख दिया तथा भाई बुहदा से कहा कि उन्हें नियमानुसार ललाट पर तिलक देकर अभिषिक्त कर दें। फिर तो उस दिन से अमर दास गुरु अमर दास के नाम से प्रसिद्ध हो गए ग्रीर चैत सदी ३ संवत् १६०६ ग्रथात् सन् १५५२ ई० को गुरु ग्रांगद का देहांत हो जाने पर गुरु श्रंगद की भाँति ही गुरु के रूप में उपदेश देकर श्चनयायियों का कल्यास करने लगे।

गुठ अंगद ने अपने समय में कुछ नयी प्रथाएँ चलाई और पहले से
आनेवाली बातों में भी अधिक योग दिया। इन्होंने सर्वप्रथम गुठ नानक
देव की रचनाओं को एकत्र कराकर उन्हें 'गुरुमुखी' नाम की एक नयी
लिपि में लिखवाना आरंभ किया। इस लिपि के आधार विशेषकर शारदा
एवं लहडी लिपियों के प्रचलित रूप मान लिये गए और
गुठ अंगद के इसमें देवनागरी की लिपिवाले बावन अच्रों की जगह
कार्य केवल ३५ अच्रद ही सम्मिलित किये गए। तदनुसार
इसके अच्रों के रूपों में भी बहुत से परिवर्तन किये गए।
उदाहरण के लिए देवनागरी का 'म' गुरुमुखी का 'स', उसका' म' इसका
'म', उसका 'ड' इसका 'व', उसका 'प' इसका 'घ' और उसका 'घ'
इसका 'व' थोड़े-से ही फेरफार के साथ बना लिया गया। तब से अर्थात्
संवत् १५८६ वा सन् १५३२ ई० से गुरुमुखी-लिपि सिखों की धार्मिक लिपि
समभी जाने लगी। इसी प्रकार गुरु अंगद ने गुरुओं की जीवनी लिखाने
की परिपाटी भी सर्वप्रथम आरंभ की और उसी के अनुसार कदाचित् संवत्

१६०१ में 'जन्म साखी भाई वाले की' रचना हुई। गुढ अंगद ने इसके अतिरिक्त गुढ़ नानकदेव के समय से चलनेवाली लंगर वा मंडारे की प्रया को भी और विस्तार दिया। इनका लंगर प्रति दिन नियमपूर्वक चला करता और उसमें सिखों के अतिरिक्त अन्य अतिथि भी बहुत बड़ी संख्या में एक साथ सम्मिलित हुआ करते थे। गुढ़ अंगद की रचनाएँ अधिक नहीं मिलतीं और जो हैं, वे सभी 'प्रथसाहिय' में 'महला २' के नीचे भिन्न-भिन्न रागों में संग्रहीत हैं और इनमें माम्क, सोरठ, सूही, रामकली और मलार की वारें तथा सारंग नाम की रचना मुख्य हैं। सारंगवाले पद को गुढ़मुखी का आविष्कार करने के अनंतर उन्होंने प्रसन्न होकर गाया था।

#### (४) गुरु श्रमर दास

ारु अगद शाक सम्प्रदाय में तथा गुरु अमर दास बैष्णाव सम्प्रदाय में बहुत काल तक रहकर सिख-धर्म में दीव्वित हुए ये और इनसे अपने-अपने गुरुशो अर्थात् कमशः गुरु नानकदेव एवं गुरु अगद से कभी पहले का कोई परिचय वा संबंध न था। उक्त दोनों पहले से ही धार्मिक भावनाओं से भरे हुए व्यक्ति ये श्रीर उन्हें उच्च धार्मिक भावीवाले शिष्य-परम्परा गीतो ने प्रभावित करके उनका मत परिवर्तन करा दिया था। उनकी अपने-अपने गुरुओं के प्रति भक्ति एवं अहा काक्रम स्वतंत्र रूप से जायत हुई यी और वह झंत तक एक ही प्रकार से उनके हुदयों में बनी रही। इनमें से प्रत्येक के जीवन में अवस्था श्रधिक हो जाने पर ही नवीन प्रकार के भावों का उदय हुआ या और उसे आगे के लिए नवींन मार्ग का अनुसरण करने की प्रेरणा मिली थी। परन्तु असर दास के अनंतर इस प्रकार गुरु-परम्परा चलने का नियम बंद हो गया श्रीर तब से आगे का गुरु बराबर कोई न कोई अपने परिवार या संबंध का ही विठाया जाने लगा, जिस कारण गुढ बनने का ऋषिकार कभी-कभी पैतक तक समझा जाने लगा । इसका परिगाम आगे चलकर यहाँ तक ब्रा हुआ कि एक भाई के गुरु बन जाने पर उसका दूसरा भाई उसके प्रति बहुधा द्वेष का भाव रखने लगा और शतुत्रों से मिलकर उसे नीचा तक दिखाने पर प्रवृत्त हो गया । गुक्बों की उदारता के कार्य ऐसी स्थित में यद्यपि कोई कदुता नहीं आ पाई, किंतु फिर भी उसे संमालने में उनका कुछ समय लगता ही रहा।

गुरु अंगद की गदी प्राप्त करने के समय गुरु अमर दास की अवस्था

लगभग ७३ वर्ष की हो चुकी थी। ये श्रविकतर गोइंदवाल में रहा करते थे। इसी कारण गुरु अंगद के पुत्र दात् ने खडूर के स्थान को रिक्त पाकर अपने पिता की जगह पर अपना अधिकार जमा लिया। उसने लोगों से स्पष्ट शब्दों में कह दिया कि अमर दास इमारा नौकर रह गुरु अमर दास चुका है और अब अधिक बुड्दा भी हो चुका है, वह का स्वभाव गुरु नहीं कहला सकता । परन्तु सिखी को यह बात अप्रिय जान पड़ी और उन्होंने गुरु अंगद के वचनों को स्मरण कर के गुरु श्रमर दास के पास जा उनसे अपनी दुःख प्रकट किया। दात् इस बात से और भी कुद हो उठा और उसने गोइंदवाल पहुँचकर वृद्ध गुरू श्रमर दास को गाली देते हुए उन्हें ठोकर मारकर गिरा दिया । गुरु श्रमर दास ने संमलकर दात् के पैर पकड़ते हुए पूछा, 'आपके चरणों में चोट तो नहीं लगी। कृपापूर्वक मुक्ते चमा कर दीजिए। उससे इतना कहते हुए ये गोइंदवाल से भी इटकर अपने जन्म-स्थान वसरका चले आये और वहीं रहने लगे। उनके विख अनुयायियों को यह मुनकर ग्रीर भी खेद हुआ श्रीर वे इन्हें फिर से गोइंदवाल लाने का प्रयत्न करने लगे। दातू को इसी बीच में किसी डाक् ने पैर में चोट पहुँचा दी। वह लंगड़ा होकर खड़र वापस चला आया और भाई बुद्दा आदि सिखों ने गुरु अमर दास को समका बुक्ताकर उन्हें फिर गोइंदवाल की गद्दी पर विठा दिया । गुरु अमर दास चुमा व सहनशीलता की मूर्ति ये और ये इसी वात के उपदेश भी बहुधा दिया

गुरु श्रमर दास का लंगर भक्त श्रनुयायियों की मेंटो के श्राघार पर चलता रहा। जो कोई भी उनके यहाँ श्राता, मर पेट मोजन पाता। विना इनके लंगर में मोजन किये किसी को भी उनके दर्शन करने का श्रधिकार नहीं था। जो कुछ मेंट में प्राप्त होता, वह प्रति दिन व्यय हो जाता था, बचता न था। ये श्रपने कपड़े भी बहुत कम बदला करते लंगर की प्रथा ये और जब बदलते ये, तब पुराना कपड़ा किसी योग्य सिख को ही दे दिया जाता था। इनके लंगर में श्रनेक प्रकार के स्वादिष्ट मोजन बना करते थे, किंतु ये स्वयं सदा रूखे-सूखे श्रम पर ही निर्मर रहा करते थे। जो कोई भी इनके यहाँ श्राता, खाने श्रयवा उपदेश सुनने के समय बराबर एक पंक्ति में और एक भाव के साथ बैठा करता था। कहा जाता है कि एक बार श्रकवर बादशाह को भी यही करना

करते मे, किंतु इनके शत्र बराबर इस बात से लाभ उठाते रहे।

पड़ा था। इस प्रकार ये समानता के भाव के भी बहुत बड़े पच्चपाती ये और संसार में रहते हुए ही इंश्वराराधन करने का बराबर उपदेश दिया करते थे। इनका कहना था कि जिस प्रकार कमल कीचड़ में उत्पन्न होकर भी अपनी पंखुड़ियों को सूर्य की ओर विकंसित किये रहता है, उसी प्रकार मनुष्य को चाहिए कि सांसारिक व्यवहार में लगे रहने पर भी अपना मन सदा इंश्वर की ओर लगाये रहे।

किसी हरिदास नामक लग्ने का पुत्र था। उसका जन्म मंगलवार मिती २, कार्तिक इच्या पद्म संवत् १५६१ अर्थात् सन् १५३४ ई० में दया कुँविर के गर्म से हुआ था। वह देखने में सुन्दर था और सदा मुसकराया करता था। वह बच्चन से ही साधुआं की संगति पसंद करता था, किंतु माता-पिता ने उसे चने उवालकर धुपनी बेचने का काम सौंप दिया था। उन्हीं चनों की लेकर वह बहुधा रावी के किनारे चला जाता और वहाँ पर स्नान करनेवाले साधुओं को उसका जलपान करा दिया करता। एक बार वह ऐसे ही साधुओं के साथ-साथ लगा हुआ गोइंदवाल पहुँच गया था, जहाँ पर गुरु अमर दास ने उसे अपनी पुत्री के वर के रूप में स्वीकार कर लिया। गुरु अमर दास ने लड़के के पिता इरिदास को अपनी वार्ते कहला मेजी और उसने अपने बिरादरी के सोटी खित्रयों की बारात लाकर विवाह कर लिया। तब से जेटा गुरु अमर दास के निकट उनके दामाद एवं शिष्य के रूप में भी रहने लगा और वही आगे चलकर गुरु रामदास कहलाया।

एक बार कितपय बाह्मणों ने अकबर बादशाह के निकट इस बात की शिकायत की कि गुरु अमर दास के कारण हिंदू धर्म का अपमान हो रहा है। इस पर अकबर ने गुरु अमर दास को अपने यहाँ आने के लिए निमंत्रित किया। परन्तु आति वृद्ध होने के कारण गुरु अमर दास वहाँ नहीं जा सके। इन्होंने कहला भेजा कि मेरा पुत्र मोहन सदा ध्यान में लगा रहता है और मोहरी को दरवार में जाने का अध्यास नहीं, अत्यय जेठा को मेज रहा हूँ । इस पर जेठा अकबर के यहाँ पहुँचे और उसके साथ बहुत हरद्वार यात्रा समय तक सत्संग करते रहे। अकबर को उनकी बातें सुनकर पूरा संतोष हो गया और उसने उन्हें यह कहकर लौटा दिया कि गुरु अमर दास एक बार हरद्वार जैसे तीथों में पर्यटन करके हिंदुओं को कुछ आश्वासन प्रदान कर दें। तदनुसार गुरु अमर दास ने अपने मत के प्रचार के लिए भी हरद्वार की यात्रा उचित समसी और अपने अपने मत के प्रचार के लिए भी हरद्वार की यात्रा उचित समसी और अपने अमुवायियों को लेकर वहाँ के लिए चल पड़े। तब तक यह प्रसिद्ध हो गया या कि उनके साथ जानेवालों को तीथयात्रा का प्रचलित टैक्स नहीं देना पड़ेगा। अतएव इनके साथियों की संख्या बढ़ गई। वे इनके लगर में भी जन करते थे, इनकी गायक मंडली में मिलकर भजन गाया करते थे तथा स्तानादि के लिए मिले विशेष सुभीते से भी लाभ उठाया करते थे। गुरु अमर दास इस प्रकार सबके साथ अमग्र करते हुए तथा मार्ग में अपने मत के संबंध में उपदेश देते हुए हरद्वार की यात्रा से लीट आये।

एक बार गुरु ग्रमर दास ने जेठा से कहा कि तुम कहीं जाकर श्रपने लिए कोई स्थान चुन लो श्रीर वहाँ एक मकान बनाकर तालाव भी खुदवा लो। इस आजा के अनुसार जेठा ने गोइंदवाल से २५ मील की दरी पर एक जगह पसंद की श्रीर वहीं पर अपना स्थान निश्चित कर लिया। फिर कमशः वहाँ पर श्रीरों की भी बस्तियाँ वन गई श्रीर एक तालाव तालाव-निर्माण 'संतोषसर' नाम का तैयार हो गया। फिर उसी के पूरव की श्रीर उन्होंने एक दूसरा तालाव भी बनवाने की श्राशा दी और बतलाया कि पूरा हो जाने पर वही आगे 'अमृतसर' नाम से प्रसिद्ध होगा। गुरु अमर दास ने इसी बीच में जेठा की भक्ति की अनेक प्रकार से परीचा ली और एक बार तो इन्होंने उनसे एक ही च्यतरे की सात बार गिरा-गिराकर बनवाया । प्रत्येक बार प्रसन्नतापूर्वक अपनी आज्ञा का पालन किया जाता हुआ देखकर इन्होंने आशीर्वाद दिया कि तुम्हारे वंश में सात पुश्त तक गुढ़ की गद्दी मिलेगी। इसके सिवाय एक दिन संध्या समय जब गुढ अमर दास ध्यान में मरन थे, उनकी पुत्री तथा जेठा की पत्नी बीबी भानी ने देखा कि उनके पलेंग का एक पाया ट्रटा हुआ है श्रीर यह समक्त कर कि पलँग के गिर जाने से उनका ध्यान कहीं भंग न हो जाय, उन्होंने टूटे पाये की जगह अपने हाथ का सहारा दे दिया। जब गुरु ने आँख खोली और उन्हें ऐसा करते देखा, तब प्रसन्न होकर उनसे कोई वर माँगने को कहा। बीबी भानी ने उनसे निवेदन किया कि अब से गुरु प्रम्परा मेरे ही वंश में चलती रहे। गुरु अमर दास ने इस पर 'एवमस्तु' कर दिया, किंदु इसके साथ ही यह भी बतलाया कि तुमने बिना सोचे-समके गुरु की परम्परा के बहते हुए खोत को बाँध द्वारा बाँधने को चेध्टा की है, अतएव इसका परिणाम संकटों से रहित न होगा। गुरु अमर दास का यह कथन आगे चलकर सत्य निकला।

गुरु श्रमर दास ने श्रपना मरण-समय निकट जानकर एक दिन मिती
भादो सुदी १३ संवत् १६३१ श्रयांत् सन् १५७४ ई० को जेटा को रामदास
के नाम से श्रपनी गद्दो पर विटा दिया श्रीर उनके सामने नियमानुसार पाँच
पैसे श्रीर एक नारियल श्रपंण कर उन्हें भाई बुड्दा-द्वारा तिलक भी करा
दिया। गुरु श्रमर दास का देहांत संवत् १६३१ के भादो
इनके कार्य व को पूणिमा के दिन १० वजे दिन को हुआ था। गुरु
श्रांतिम दिन श्रमर दास ने श्रपने मत के प्रचारार्थ २२ केंद्र (मंजे) रथापित किये ये श्रीर खी-शिक्ता के निमित्त ५२ उपदेशिकाएँ
भी भित्र-भिन्न स्थानों में नियत की थीं। इनकी रचनाश्रों में सब से प्रसिद्ध श्रानंद' है जो विशेषकर उत्सवों के श्रवसर पर गाया जाता है श्रीर इसके
श्रांतिरिक्त कुछ बारों, पदों व सलोकों की भी इन्होंने रचना की है जो सभी
'ग्रंथसाहिब' में संग्रहीत हैं।

#### (४) गुरु रामदास

गुर रामदाब कुछ ही दिनों में एक प्रसिद्ध महापुरुप हो गए श्रीर इनकी प्रशंसा चारों श्रोर फैलने लगी। श्रीचंद, जो गुरु नानकदेव के बड़े लड़के थे श्रीर जिन्होंने 'उदासी सम्प्रदाय' की स्थापना की थी, नरन मेप में इघर-उघर भ्रमण किया करते थे। उन्होंने गुरु श्रंगद या गुरु श्रमर दास से भी भेंट नहीं की थी, किंतु गुरु रामदास गुरु रामदास की ख्यांति को सुनकर वह इनसे मिलने श्राये श्रीर व श्रीचंद गोइंदवाल की सीमा तक पहुँच गए। गुरु रामदास ने उनके श्रागमन की सूचना पाकर कुछ मिध्टान्न एवं

<sup>.</sup> १. मंजा = मंजी ( चारपाई ) का पुंल्लिंग-रूप = साम्प्रदायिक केंद्र ।

पाँच सौ रुपयों के साथ उनकी अगवानी की। श्रीचंद ने इन्हें देखकर कहा कि आपकी दाढ़ी बहुत लंबी हो गई है, जिसके उत्तर में गुरु रामदास ने बतलाया कि हाँ, आपके चरणों को पोंछने के लिए मैंने इसे बढ़ा रखा है। श्रीचंद को इस उत्तर ने प्रभावित किया और वे प्रसन्न हो गए।

गुर रामदास ने तालाव के निर्माण का कार्य पूर्ववत् जारी रखा श्रौर उसके निमित्त द्रव्य संग्रह करने तथा धर्म-प्रचार के लिए इन्होंने कई व्यक्तियों को नियुक्त किया। ये लोग 'मसंद' कहे जाते ये जो पूर्वकाल में प्रचलित मसनद शब्द का विकृत रूप था। श्रफ्गान बादशाही के समय में 'मसनदे श्रली' कुछ विशेष प्रकार के दरबारियों

मसंदों की की पदवी थी और सिखों के सच्चे बादशाह होने के नियुक्ति नाते गुरु रामदास के उक्त कर्मचारियों का नाम भी उनके शब्दों में मसंद ही रखा गया। इनका काम भिन्न-

भिन्न प्रदेशों के रहनेवाले अनुयायियों तथा अन्य लोगों से भी द्रव्य लेकर उसे गुरू के पास व्यय करने के लिए भेजना था। तालाब के खुदाने का कार्य चल ही रहा था कि उसके निकट अनेक मनुष्यों की बनी बस्ती जमने लगी और वह रामदासपुर के नाम से प्रसिद्ध हो चली।

एक बार गुढ़ रामदास के एक प्राचीन संबंधी ने उनसे जाकर निवेदन किया कि मेरे लड़के का विवाह होने जा रहा है, उसमें सम्मिलित होने चिलए। प्रन्तु गुढ़ रामदास के सामने बहुत-सा काम था, इसलिए उन्होंने वहाँ पर स्वयं न जाकर किसी को अपने प्रतिनिधि के रूप में भेजना उचित समका। गुढ़ रामदास के उस समय तीन पुत्र पृथीचंद,

गुरु रामदास महादेव श्रीर श्रर्जुन वर्तमान थे। उन्होंने उनमें से बड़े व पुत्र श्रर्जुन श्रर्थात् पृथीचंद वा प्रिथिया से पहले कहा कि तुम जाकर उक्त उत्सव में सम्मिलित हो जाश्रो, किंत उसने

कई प्रकार के बहाने पेश किये और अंत में जाने से इनकार कर दिया। इसी प्रकार महादेव ने भी कहा कि मुक्ते सांसारिक बातों में कुछ भी किन नहीं और मैं ऐसा करना अपने स्वमाव के विरुद्ध सममता हूँ। परंतु गुरु ने उक्त प्रस्ताव को ज्योंही अर्जुन के सामने रखा, उसने उसे तुरंत स्वीकार कर लिया और 'जैसी आजा' कहकर वहाँ से चल दिया। लाहौर पहुँचने पर अर्जुन को उत्सव के उपरांत भी बहुत दिनों तक रह जाना पड़ा और वह अपने पूज्य पिता के वियोग में कमशः अधीर होने लगा। अतएव

उसने अपने पिता के नाम एक पत्र मेजकर कुशल- चेम पूछा और उनके दर्शनों की इच्छा प्रकट की। परन्तु प्रिथिया ने उस पत्र को दूत के हाथ से ले लिया और उसे छिपाकर अर्जुन के यहाँ कहला मेजा कि जब तक बुलावा न जाय, उसे वहीं रहना होगा। प्रिथिया ने अर्जुन के एक दूसरे पत्र के संबंध में भी जब यही चाल चली और उसे ये सब बातें विदित हो गईं, तब उसने अपना तीसरा पत्र 'नं० रे' करके लिखा और उसे बड़ी सावधानी के साथ मेजा। अब की बार अंतिम पत्र गुरु को मिल गया और उस पर संदेह करके उन्होंने प्रिथिया के पहनावे के पाकेट से अन्य दो पत्र भी बरामद कर लिए। प्रिथिया इस घटना के कारण अत्यंत लिजत हुआ और भाई बुड्डा ने इस बात की चर्चा सर्वत्र फैला दी। गुरु रामदास ने भी अपने छोटे पुत्र अर्जुन से ही प्रसन्न होकर उसे सबसे योग्य माना और पाँच पैसे तथा एक नारियल की मेंट उसके सामने अर्पित कर उसे भाई बुड्डा द्वारा तिलक दिला दिया।

उक्त गुढगदी के कारण पिथिया की लज्जा कीध में परिश्वत हो गई श्रीर उसने श्रावेश में श्राकर श्रपने पिता के प्रति भी दुर्वचन कहे। उसने प्रतिज्ञा की कि मैं गुढ श्रर्जुन को इटाकर ही छोड़ूँगा श्रीर उसकी जगह स्वयं बैठकर इस बात की स्वोकृति बादशाह से भी करा लूँगा। रामदास ने तब उसे बहुत सममाया-बुमाया, परंतु उसने उनकी मीन प्रिथिया एक न सुनी श्रीर श्रत में कष्ट होकर उन्हें उसे 'मीन' श्रथवा दृष्ट स्वभाव का मनुष्य तक कहना पड़ा। गुढ़

रामदास इस घटना के कुछ ही धीछे अर्जुन को लेकर गोइंदवाल आये और वहाँ की वावली में स्नान करके प्रातःकाल के समय 'जपुजी' एवं 'असा दी बार' का पाठ करते हुए ध्यान-मग्न हो गए। फिर स्वॉदय होते-होते उन्होंने सभी सिखों को बुलाकर उन्हें गुरु अर्जुन को समर्पित कर दिया और उनसे कहा कि अमृतसर का तालाव शीम बनवा देना तथा सिख-धर्म के सिढांतों के अनुसार चलने के लिए सबको उपदेश देते रहना। गुरु रामदास का देहांत मिती भादो सुदी ३, संवत् १६३८ अर्थात् सन् १५८१ ई० को हुआ था।

गुरु रामदास की सभी उपलब्ध रचनाएँ 'ग्रन्थसाहिब' में संग्रहीत हैं। इनमें भी भिन्न-भिन्न रागों के खंतर्गत पाये जानेवाले अनेक रचनाएँ पद व 'बारे' हैं जो कतियय 'सलोकों' के साथ 'महला ४' के नीचे दिये गए हैं और इनकी संख्या काफी बड़ी है।

# (६) गुरु अर्जुन देव

गुरु अर्जुनदेव का जन्म गुरु रामदास की पत्नी वीबी मानी के गर्म से मिती वैशाख कृष्ण ७ मंगलवार संवत् १६२०, अर्थात् मन् १५६३ को गोइंदवाल में हुआ था। इनके नाना गुरु स्थमर दास इन्हें बहुत मानते थे श्रीर मसिद्ध है कि एक बार उन्होंने इन्हें गुरुगही तक देने की इच्छा प्रकट की थी। कहा जाता है कि बचपन में एक बार ये स्थमने

जन्म व सोये हुए नाना की पलंग तक चले गए और उन्हें बाल्यकाल छोते से जगा दिया। छोते समय उन्हें कोई कभी छेड़ा नहीं करता था और इनकी माता को भय हुआ कि पिता

जी कहीं इन पर रुष्ट न हो जायें। परंतु उन्हें यह देखकर आश्चर्य हुआ कि उठते ही उठते गुरु अमर दास कह रहे हैं, "आने दो, मेरे पास उसे आने दो। यह मेरा दोहित पानी का बोहित होवेगा।" ऐसा कहने का ताल्प्य उनका यह या कि समय पाकर वह बच्चा एक दिन सांतारिक जीवों को भवसागर से पार उतारनेवाला होगा। अर्जुन इन दिनों बराबर गुरु अमर दास के ही निकट अपनी माता के साथ रहा करते थे और बचपन से ही इनके कोमल हृदय पर उस महापुरुष का प्रभाव सदा पड़ता रहा। कुछ दिनों के अनंतर इनका विवाह वर्तमान जिला जालंबर के मेओ गाँव में रहनेवाले किसनचंद की पुत्री गंगा से हुआ।

गुर रामदास का देहांत हो जाने पर जब ये गद्दी पर बैठे, तब इनके मामा मोहरी ने परम्परानुसार अपने पिता के उत्तराधिकारी के रूर में इन्हें एक साफा अर्थित किया जिलपर इनके सबसे बड़े माई प्रिथिया ने आपित की। गुरु अर्जुन देव ने हर्षपूर्वक उस कपड़े को प्रिथिया के हवाले कर दिया और स्वयं गोइंदबाल से हटकर अमृतसर चले प्रारंभिक कार्य आए। यहाँ आने पर भी कतिपय चौधरियों के कहने पर इन्होंने गुरु-गद्दी को मिलनेवाले कुछ कर तथा सकान के किराये की आय प्रिथिया को देदी और इसी प्रकार अपने

कृति भाई महादेव को भी कुछ प्रबंध करके दे डाला। अब इनके लिए आमदनी के रूप में केवल वहीं द्रव्य रह गया जो मक्त अनुयायियों द्वारा मेट में इन्हें मिल जाया करता था। ऐसे ही साधनों के सहारे इन्होंने सर्व-प्रथम अपना ध्यान अमृतसर का निर्माण पूरा करने की ओर लगाया। तालाव की खुदाई गुरु रामदास के ही समय में पूरी हो चुकी थी। गुरु श्रर्जुन देव ने उसके बँघाने श्रादि का कार्य भी समाप्त कर दिया श्रीर उसके बीच में 'हरमंदर' नाम के एक मंदिर का भी बनाना श्रारंभ किया। इस हरमंदर की उँचाई गुढ़ की श्राशा के श्रनुसार श्रासपास के मंदिरों से बढ़ने नहीं दी गई। उनका कहना था कि जो नम्र वा नीचा बनकर रहता है, वही ऊँचा हो जाता है। वृद्ध जितने ही फले रहते हैं, उतने ही नीचे मुके भी रहते हैं। इसी प्रकार मंदिर का द्वार भी चारों श्रोर से खुला रहने दिया गया। गुढ़ श्रर्जुन देव का कहना था कि यह सभी प्रकार के लोगों की पूजा का स्थान बनेगा। इसके बीच में 'प्रन्थसाहिव' रखा रहता है श्रीर उसके प्रति भक्ति प्रकट की जाती है। इस मंदिर की बुनियाद संवत् १६४५ श्रयांत् सन् १५८६ के माघ महीने के प्रथम दिवस को ही डाली गई थी श्रीर पहली इँट इन्होंने स्वयं रखी थी। ईट के एक बार श्रवस्मात् कुछ, हट जाने पर इन्होंने कहा था कि बुनियाद फिर कभी डाली जायगी श्रीर यह बात सं० १८१६ में श्रहमदशाह के श्राक्रमण के समय सच्ची निकली, जब दो वर्ष पीछे खालसा फीज ने इसे फिर से जीतकर श्रपने श्रधिकार में लिया श्रीर टूटे-फूटे मंदिर को दूसरी बार बनवाया।

अक्रवर बादशाह के मंत्री राजा बीरवल गुरु के साथ धार्मिक मतमेद होने के कारण इनसे द्वेष रखते ये और इनकी उन्नित को भी नहीं देख सकते थे। अतएव कई बार इन्होंने इन्हें अपमानित करने तथा कष्ट पहुँचाने के प्रयस्त किये। किंतु संयोगवश वे कभी कृतकार्य न हो सके और

कुछ ही दिनों के श्रनंतर यूमुफ गाइयों के विरुद्ध लड़ते द्वेष का समय मार डाले गए। इधर गुरु का वड़ा भाई सामना प्रिथिया भी इनके नाश के लिए पडयंत्र रचने में सदा लगा रहा। बादशाह के कर्मचारी सलही खाँ के साथ

मिलकर उसने कई उद्योग किये, किंतु वजीर खाँ की सहायता के कारण उसकी दाल नहीं गलने पाई और वह सदा अफसल ही होता रह गया। गुढ अर्जुन देव ने इसी बीच सन् १५६० के किसी महीने में तरनतारन की भी युनियाद डालकर वहाँ पर एक तालाव खुदवा दिया और इसी प्रकार व्यास एवं सतलज नदियों के बीच जालंघर दोआव के अंतर्गत एक दूसरे नगर का निर्माण किया जो कर्तारपुर नाम से प्रसिद्ध हुआ।

गुरु अर्जुन देव की पत्नी गंगा ने उनसे कई वार किसी पुत्र के लिए प्रार्थना की और इन्होंने प्रत्येक अवसर पर यही परामर्श दिया कि तुम

जाकर भाई बढदा से आशीर्वाद लाखी, तो तुम्हें पुत्र उत्पन्न हो सकेगा। श्रांत में बीबी गंगा भाई बुढढ़ा के पास भोजन तैयार करके ले गई श्रीर उनकी परसी हुई थाली को माता का दिया हुआ प्रसाद कहकर भाई बुढ़दा ने बड़े प्रेम के साथ खाया। उन्होंने पुत्रोत्पत्ति मोजन के उपरांत कहा कि मुक्त भूखे को तुस कर देने के उपलच में आपको एक पुत्ररत्न होगा जो अपने शत्रुश्चों के शिर उसी प्रकार कुचलेगा निस प्रकार अभी मैंने प्याज कुचले हैं। तदनुसार मिती आपाद बदी ६, संबत् १६५२, अर्थात ता० १४ जून सन् १५६५ ई० की बड़ाली गाँव में बीबी गंगा के गर्भ से इरगोविंद का जन्म हन्ना। ऋपने पिता के ये इक्लीते पुत्र ये तो भी प्रिथिया तथा उसकी स्त्री को इनका जीना बहुत खला करता था। इस कारण बच्चे हरगोविंद के प्राण लेने के लिए उन दोनों ने दास-दासियों तथा कर्मचारियों को मिलाकर ग्रानेक बार भिन्न-भिन्न प्रकार की चेध्टाएँ की । किंद्र उन्हें सफलता कभी नहीं मिल सकी और बालक हरगोविद उनके सामने खेलता और व्यायाम करता हुआ अधिकाधिक बलिष्ट और सुरूपवान ही होता गया।

गुरु अर्जुन देव को एक बार इस बात की आवश्यकता जान पड़ी कि उनके श्रनुयायी सिखी के पय-प्रदर्शन के लिए कुछ नियम निर्धारित कर देने चाहिए ताकि आगे चलकर किसी धार्मिक प्रश्न के उठने पर किसी प्रकार की कठिनाई न उपस्थित हो और अपने विद्वांतों में वामं जस्य भी आ जाय । इसलिए इन्होंने गुरुओं द्वारा दिये गये उपदेशों को उनके 'ग्रंथसाहिब' वास्तविक रूप में संगृहीत कर उनका एक ग्रंथ निर्माश का निर्माण करा देना उचित समझा। इसका एक और कारण यह भी था कि प्रिथिया उन दिनों कुछ पदों की रचना कर उन्हें गुरु नानकदेव के उपदेश बतलाकर प्रचलित कर रहा था । इसके सिवाय गुरु अमर दास ने भी अपनी रचना 'आनंद' की २३वीं व २४वीं पौडियों में बतलाया था कि गुरुश्रों की केवल असली रचनाएँ ही पढी जानी चाहिए। श्रतएव गुरु श्रर्जन देव गुरु श्रमरदास के बड़े लड़के मोहन के पास गोइंदवाल में स्वयं गये और वहाँ सुरिचत गुरु-पदों को माँगकर उठा लाये। इसके उपरांत इन्होंने भिन्न-भिन्न प्रांसद भक्ती के अनुयायियों को आमंत्रित करके उनसे अपने अपने अंप्ठ मजनों को चुनवाया तथा उनमें से भी अपने संब्रह में उन्हीं पदों को स्थान दिया जी सिद्धांत की हथ्छ से अपने गुरुश्रों की रचनात्रों से मेल खाते थे। इसमें संदेह नहीं कि उचारण द्यादि की कठिनाई के कारण उक्त चुने हुए पदों में कुछ परिवर्तन हो गया और कहीं-कहीं एकाध पंजाबी शब्दों का उनमें प्रवेश तक हो गया, किंतु किर भी इन्होंने उन्हें शुद्ध रखने की ही भरसक चेक्टा की। पदों का चुनाव समाप्त हो जाने पर गुरु ऋर्जुन देव ने स्वयं बैठकर उन्हें भाई गुरदास से लिखवाया और इस प्रकार वह ग्रंथ संवत् १६६१ ऋर्यात् सन् १६०४ ई० के भादो महीने की पहली तिथि को तैयार हुआ तथा भाई बुद्धा के संरच्चण में उन्हें ऋर्पित कर दिया गया। ग्रंथ के द्यंत में जो 'रागमाला' दी गई है श्रीर जिसमें भिन्न-भिन्न राग-रागिनियों की चर्चा की गई है, वह वास्तव में किसी आलम नामक मुसलमान किंव की 'माधवानल संगीत' नामक रचना का एक द्रंश है। यह रचना हिजरी सन् ६६१ द्रंथांत् सन् १५८३ ई० में तैयार की गई थी श्रीर वह ग्रंथ में किसी प्रकार छंद ६३ से लेकर ७२ तक के रूप में सम्मिलत कर ली गई है।

गुरु अर्जुन देव के विरुद्ध शत्रुता-भाव रखनेवाला एक व्यक्ति चंद्शाह भी या जो कुछ काल तक बादशाह का दीवान वा अर्थमंत्री था। वह पंजाब का निवासी था, किंतु कर्मचारी हो जाने के अनंतर देहली में रहने लग गया था। वह कुलीन, विद्वान् व धनी एवं प्रतिष्ठित था। उसे एक कन्या का विवाह करना था और उसे योग्य वर गुरु अर्जुन देव कहीं दूँदने पर नहीं मिलता था। उसके आदिमियों ने व चंदशाह उससे प्रस्ताव किया कि उसकी कन्या के लिए सबसे अच्छा वर गुरु अर्जुन देव का लड़का इरगोविंद ही हो सकता है और उसी के लिए प्रयत्न किये जाने चाहिए। चंदुशाह की यह बात पहले पसंद न ग्राई और उसने ग्रपने ब्राह्मण को तिरस्कारपूर्वक यह कहकर टाल दिया कि राजमहल की अटारी की मुन्दर लगरेल कभी नाले में नहीं डाल दो जाती। परंतु अंत में हार मानकर उसने अपनी पत्नी करमी के परामर्शानुसार उक्त बात मान ली और गुरु अर्जुन देव के पास पत्र भेज दिया। इधर गुढ़ के अनुयायियों को चंदूशाह के उक्त तिरस्कार-पूर्ण कथन का पता चल गया था श्रीर उन्होंने गुढ़ के निकट इस वैवा-हिक संबंध का धोर विरोध कर दिया। इसका परिणाम यह हुआ कि चंदृशाह के दूतों के सामने ही गुरु अर्जुन देव ने उसके प्रस्ताव को उकरा कर इरगोविंद का विवाह नारायनदास तथा इरिचंद नामक सिखों की दो लड़ कियों के साथ करना स्वीकार कर लिया और वे हताश हो कर अपने मालिक के पास लौट गए। इस घटना के कारण चंदूशाह ने अपने को बहुत अपमानित हुआ समक्त लिया और वह भी गुरु अर्जुन देव का नाश करने पर तुल गया।

इसके अनंतर चंद्रशाह तथा पिथिया ने मिलकर गुह अर्जुन देव के विरुद्ध कई प्रकार के जाल रचे, किन्तु अकवर बादशाह की उदारता के सामने उनकी एक न चल पाई। परंतु जब सन् १६०५ ई० में अकवर का देहांत हो गया और उसकी जगह जहाँगीर गदी पर बैठा, तब इन लोगों को नया अवसर हाथ लग गया। अकवर जहाँगीर शत्रुओं का के लड़के खुसरों को बहुत मानता था और कहा जाता पडयंत्र है कि उसने इसे अपना उत्तराधिकारी बनाने का बचन दिया था। इस कारण उसके मरते ही खुमरों ने पंजाब एवं अकगानिस्तान पर अपना अधिकार जमा लेना चाहा और इस बात पर जहाँगीर अत्यंत रूप्ट हो गया। जहाँगीर ने खुसरों को पकड़ने के लिए शाही कीज मेजी और वह आगरे से भागता हुआ तरनतारन चला आया। वहाँ पर उसने गुरु से कुछ आर्थिक सहायता के लिए प्रार्थना की, जिसपर गुरु ने उसे यह कहकर टालू देना चाहा कि सिखों का धन गरीबों के लिए ही सरचित है। परंतु अंत में उसकी दीनता देखकर इन्हें दया आ

लिया गया।

इधर प्रिथिया के पुत्र मिहरवान ने चंदृशाह को उक्त खुसरोवाली घटना की ब्योरेवार सूचना दे दी। जब जहाँगीर बादशाह पंजाब की छोर अपने किसी दौरे में आया, तब अवसर पाकर चंदू ने उससे गुढ़ की बड़ी निंदा की और इन्हें पकड़वा मँगाने की भी उसे सलाह दे दी।

तदनुसार गुढ़ अर्जुन देव जहाँगीर के सामने बलाये

गई श्रीर उसके पितामह द्वारा श्रपने प्रति किये गए उपकारों को ध्यान में रखते हुए इन्होंने उसे काबुल की श्रोर सुमीते के साथ भाग जाने के लिए पाँच सहस्र रुपये दे दिये। फिर भी खुसरो मार्ग में ही पकड़

वंदी गए और इनसे उसने वई प्रकार के प्रश्न करके इन्हें अपराधी ठहराना चाडा । अंत में इनपर दो लाख रुपये जुर्माने के रूप में लगाये गए और यह भी कहा गया कि 'प्रथसाहिय' में से ये उन पंक्तियों को निकाल भी दें को अनुचित हो। गुढ अर्जुन देव ने दोनों ही बातें अस्वीकृत कर दी जिस पर बादशाह बहुत विगड़कर उठ गया और उसके मजिस्ट्रेंट ने इन्हें कैद करा दिया । बंदी-गृह में इन्हें अनेक प्रकार की यातनाएँ दी गई। इनके ऊपर जलती हुई रेत डाली गई, इन्हें जलती हुई लाल कड़ाही में विठाया गया और इन्हें उबलते हुए गर्म जल से नहलाया गया। गुढ ने सब कुछ सहन कर लिया और आह तक नहीं निकाली; बिल्क कर्मचारियो-द्वारा बार-बार कहे जाने पर भी इन्होंने उसकी एक भी बात स्वीकार नहीं की और उसी भाँति नाम-समरण करते हुए धैर्यपूर्वक बैठे रहे।

पाँच दिन इसी प्रकार व्यतीत हो जाने पर इन्होंने एक बार नदी राजी में जाकर स्नान कर आने की अनुमित माँगी और अपने साथ पाँच सिखों को भी ले जाने के लिए अनुरोध किया। इन्हें इस बात की अनुमित मिल गई और इनके साथ कुछ शक्षधारी निपाहियों को लगा दिया गया जिससे इन्हें कोई लेकर कहीं चला न जाय। गुरु ने जाते समय एक लंबी आंतिम समय चादर ओड ली और नदी की और की एक खिड़की से

निकलकर घीरे घीरे चल पड़े। इनके शारीर में फफोले पड़ गए ये और इनके पैरों के तलवों में कई घाव हो गए थे। ये लँगड़ाते हुए, अपने एक सेवक पीराना के कंघो पर हाथ रखकर घीरे घीरे चलने लगे। इन्हें ऐसी दशा में पाकर लोग बहुत दुखी होते थे, किंतु ये बरावर उसी प्रकार घ्यान में मग्न चले जा रहे थे। रावी तक पहुँचकर इन्होंने पहले अपने हाथ-पैर घोथे, फिर स्नान किया और 'जपुत्री' का पाठ किया। अंत में इन्होंने सिखों को आगे इरगोविंद को गुरु मानकर चलने का आदेश दिया और वहीं पर जेठ सुदी ४ संवत् १६६३ आर्थात् जून सन् १६०६ ई० को अपनी इहलीला संवरण की। अपने मृत शरीर के संवध में इन्होंने कह रखा था कि उसका कोई भी संस्कार न किया जाय, बल्क ज्यों का स्थों उसे रावी नदी में बहता हुआ छोड़ दिया जाय।

गुरु श्रर्जुन देव की मृत्यु केवल ४३ वर्ष की श्रवस्था में ही हो गई, किंतु इन्होंने इतने ही दिनों में सिख-धर्म के लिए श्रनेक महत्त्वपूर्ण कार्य किये। श्रम्तसर, तरनतारन जैसे नगरों तथा उनके तालावों व इनके कार्य मंदिरों का निर्माण करने के श्रतिरिक्त इन्होंने सिख-धर्म में सुव्यवस्था लाने के लिए 'प्रथसाहिय' के संग्रह का श्रायोजन किया, सिखों की शिक्षा का प्रबंध किया और उनके वाशिष्य तथा व्यवसाय को भी प्रोत्साहन दिया। इन्होंने सिखों को तुर्किस्तान जैसे दूर-दूर देशों में बोड़े का व्यापार करने के लिए भेजा जिसमें उनका एक मुख्य उद्देश्य अपने मत का प्रचार करना भी था। इनके उपदेश देने का ढंग भी एक अपना ही या जिसका प्रभाव इनके अनुयायियों पर बहुत अच्छा पड़ा करता था। एक बार किसी चूहर नामी चौधरी के पूछने पर कि सदा सत्य बोलना किस प्रकार संभव हो सकता है, इन्होंने बतलाया था कि अपने भूठ और सत्य बोलने का लेखा अलग-अलग रखा करो और देखों कि किस प्रकार प्रति दिन मीलान करते जाने पर, आपसे आप सुधार होने लगता है। इसी भाँति कोरे शास्त्रादि के पंडितों की घोखा देनेवाली प्रवृत्ति को स्पष्ट करते हुए इन्होंने एक बार किसो नानू और कालू को इस प्रकार समकाया था कि जिस सर्प के शिर में मिए रहा करती है वह असकी सहायता से रात को उजेले में कीड़ों-मकोड़ों को खाया करता है, वैसे ही जो शास्त्रादि में पारंगत विद्वान भर होता है, वह उनके प्रदर्शन-द्वारा साधारण जनता को आकृष्ट कर उनसे अनुचित लाभ उठाया करता है।

गुरु अर्जुन देव ने रचनाएँ भी बहुत सी प्रस्तुत कीं। इनकी सबसे प्रसिद्ध रचना 'सुख मनी' अथवा चित्त की शांति है जिसमें २४ अध्यपियाँ १०-१० पंक्तियों की संग्रहीत हैं। इसका पाठ प्रातःकाल के समय 'जपुजी' के अनंतर किया जाता है। इसके सिवाय 'बावन अखरी', 'बारामासा' तथा कई फुटकर पर मिन्न-भिन्न रागों में रचे गये, महला ५ के नीचे 'अथसाहिय' के अंतर्गत दिये गए हैं। इसमें इनकी संख्या ६००० से भी कहीं अधिक है। गुरु अर्जुन देव को अपनी गुरु-गद्दी के २५ वयों में अनेक भीतरी एवं बाहरी समस्याओं को इल करने के अवसर प्राप्त हुए और इन्होंने प्रत्येक बार बड़े धैर्य एवं शांति के साथ सभी कठिनाइयों का सामना किया और अंत में उन्होंने धर्म के लिए अपने प्राणी तक की आहुति दे दी।

# (७) गुरु हरगोविंद

गु६ अर्जुन देव के समय तक सिख गुक्त्रों का ध्यान विशेषकर अपनी निजी आध्यात्मिक उन्नति एवं सिख-मत के प्रचार की ओर ही केंद्रित रहा। यदि ये किसी सांसारिक बात की व्यवस्था आदि पर विचार मी किया करते, तो उसका भी उद्देश्य मुख्यतः सिख-धर्म से ही संबंध रखना रहा। देश की राजनीतिक परिस्थिति अथवा उनके तास्कालिक शासन-प्रबंध के स्त्रधार बादशाहों के कार्यों की ओर से भी ये सदा उदासीन रहे। वास्तव में अपने धार्मिक जीवन में सदा लगे रहने के कारण ये प्रथम गुरुओं उन्हें ऐसा अवसर ही न देते जिससे उन्हें कोई हस्तल्चेष का दृष्टिकोण करना पड़े। परन्तु गुरु अर्जुनदेव के समय उनके शत्रुओं के प्रयंचों के कारण कुछ ऐसी घटनाएँ आ उपस्थित हुई कि बादशाहों ने अमानुषिक अत्याचार तक कर डाले और उनके आगे आनेवाले सिख गुरुओं को बाध्य होकर उसके विरोध में कुछ करने की आर स्वभावतः प्रवृत्त हाना पड़ा।

तदनुसार गुढ़ इरगोविंद ने अपने पिता की मृत्यु के विषय में आवश्यक बातों का पता लगाकर 'ग्रंथसाहिब' का पाठ कराया और दश दिनों तक बराबर नामस्मरण व कीर्तन की भी धूम रही। इसके अनंतर भाई बुढ़्डा ने इन्हें आंत्येष्टि-किया संपन्न हो जाने पर नवीन वस्त्र पहनाये और इनके सामने सेली व दपट्टा समर्पित करके उन्हें धारण करने का

क्रांतिकारी परामर्श दिया। परन्तु गुरु इरगोविंद ने उन्हें बतलाया कि परिवर्तन 'परिस्थित में विशेष परिवर्तन आ जाने के कारण इनका सेली वा दपट्टे का अपने शरीर पर डालना उचित नहीं

कहला सकता। आज का राजनीतिक वायुमंडल इस वात की ओर संकेत कर रहा है कि मुक्ते अब से सेली की जगह अपनी कमर में तलवार बाँचनी चाहिए और अपने साफे के ऊपर कोई राजसी चिह्न स्वीकार कर लेना चाहिए। इसी कारण इन्होंने सेली को अपने संग्रहालय में सुरिचित रखवा दिया और स्वयं अपने को युद्धोपयोगी वस्तों से मुसिचित कर लिया। इन्होंने सारे सिखों तथा अमृतसर के मुख्य-मुख्य नागरिकों को निमंत्रित कर उनका सहभोज कराया और मसंदों को आदेश मेजा कि वे आगे द्रव्य न मेजकर मेंट में सदा शस्त्र एवं घोड़ों का ही उपहार दिया करें। इसी प्रकार संवत् १६६३ की आपाद सुदी ५ को, सोमवार के दिन इन्होंने अमृतसर के स्वर्ण-मंदिर के एक गलियारे में 'तख्त अकाल वुंगे' की नींव डाली जहाँ पर आज मी अकाली किख बैठा करते हैं और अपने महत्त्वपूर्ण शस्त्रों को सुरिचित रखते हैं। अब इनकी सेवा में दूर-दूर तक के अनेक योदा और पहलवान मो उपस्थित होने लगे जिनमें से ५२ को चुनकर इन्होंने अपने आत्मरचक नियुक्त किया। ये ही सेवक आगे चलकर गुक्ओं की विख सेना के प्रथम सिपाही

बने जिन्होंने अपने अपूर्व साहस एवं वीरता के साथ प्रचंड शाही फीज का अनेक अवसरों पर सामना किया। गुरु हरगोविंद उक्त समय से अपना ध्यान मृगया वा आखेट की छोर भी विशेषरूप से देने लगे। ये नित्यप्रित स्वोदय के पहले उठ जाते, स्तान करते, अख-शस्त्रादि से अपने को सुसजित कर लेते, पूजन के लिए हरमंदिर में चले जाते, 'जपुजी' तथा 'असा दी बार' का पाठ सुनते और अपने अनुयायी सिखों को उपदेश देते। इनके प्रचन एवं 'आनंद' के समात हो जाने पर सब लोग एक ही पंक्ति में बैठकर जलपान किया करते और प्रायः एक घड़ी तक विश्राम कर ये आखेट के लिए चल देते थे।

एक बार वादशाह जहाँगीर ने इन्हें शिकार खेलने के लिए आमंत्रित किया और इनसे अनुरोध किया कि ये आगरे तक उसके साथ जायें। परन्तु वहाँ पर कुछ कारणवश इन्हें अपने पुराने शत्रु चंदूशाह की योजना के अनुसार खालियर के किले में कुछ काल तक एक निर्वाधित के रूप में रह जाना पड़ा। ये किले के भीतर कुछ दिनों तक एक प्रकार गुन हरगोविंद के बंदी बनकर ही रहे और अंत में बजीर खाँ की सहायता

व जहाँगीर से बहुत-से बंदियों के साथ उसके बाहर आ सके। चंदूशाह तथा इनके अन्य शत्रु भी इनकी ताक में सदा लगे

रहते थे, इस कारण इन्हें भी उनकी त्रोर से वरावर सतर्क रहना पढ़ता था। बादशाह जहाँगीर को एक बार इनकी एक माला बहुत पसंद आई त्रीर उसने इनसे उसका एक मनका भेंट करने के लिए अनुरोध किया। गुरु ने उत्तर दिया कि उक्त माला से भो कहीं अच्छी एक दूसरो माला इनके पिता गुरु अर्जुन देव के पास थी जिसे वे सदा धारण किया करते थे और जो त्रंत में चंदूशाह के हाथ लग गई है। चंदूशाह ने बादशाह के पूछने पर कहा कि वह माला कहीं रखी थी जहाँ से खो गई है और अब दूँदने पर नहीं मिलती। परन्तु बादशाह को उसकी बातों में विश्वास नहीं हुआ और उसे संदेह हो गया कि वह माला को देना नहीं चाहता। अतएव शाही हुक्म के अनुसार चंदूशाह गुरु हरगोविंद के हवाले कर दिया गया और उसकी पत्नो तथा लड़के भी उसी के साथ कर दिये गए। सिखो ने उसे किले से बाहर लाकर उसके साफे को फाड़कर उसके दुकड़े-दुकड़े कर डाले, उसकी वाही को उलटकर उसकी पीठ के पीछे वाँध दिया और सबके सामने उसके शिर पर जूते जगाये। चंदूशाह की दशा तब से बराबर गिरती ही गई। बह अंधा हो गया,

उसका शरीर ऋत्यंत द्वीण एवं दुर्बल दीख पड़ने लगा और उसे नगर की गिलयों में घूम-घूमकर भंगियों द्वारा ऋपमानित होना पड़ा। ऋंत में उसे किसी ऋनाज वेंचनेवाले बनिये ने लाठी मारकर घायल कर दिया और वह मर गया।

वादशाह और गुढ़ हरगोविंद के बीच तब तक पूरी मित्रता हो गई थी
और गुढ़ ने उसे गोइंदवाल, श्रमुतसर तथा तरनतारन श्रादि अपने मुख्य-मुख्य
तीथों में साथ ले जाकर अपने सौहार्द का परिचय भी उसे दे दिया था।
उसकी प्रेयसी बेगम नूरजहाँ ने जब गुढ़ को देखा, तब वह इनके सौंदर्य
द्वारा बहुत प्रभावित हुई और बादशाह की अनुमति लेकर
तालाय-निर्माण वह अन्य बेगमों के साथ कई बार इनके दर्शनों के लिए
गई। किसी काजी की लड़की बीबी कौलन भी इनकी सेवा
में मियाँ मीर के परामर्शानुसार उपस्थित हुई थी और इनसे प्रभावित होकर
उसने इन्हें अपना सब धन अपित कर दिया था। कहा जाता है कि उसी
के द्रव्य से गुढ़ हरगोविंद ने अमृतसर में एक नया तालाब सं॰ १६७८ सन्
१६२१ में खुदबाया जिसका नाम 'कौलसर' रखा गया और इस प्रकार उक्त
नगर में इनके बनवाये एक अन्य तालाब विवेक सर को लेकर पाँच जलाशय
हो गए। ये पाँचो तालाब आज भी संतोषसर, अमृतसर, रामसर, कौलसर
तथा विवेकसर के नाम से उक्त नगर में प्रसिद्ध हैं और वहाँ के मुख्य-मुख्य
दर्शनीय स्थानों में गिने जाते हैं।

गुरु इरगोविंद को उनकी पत्नी दामोदरी से कार्तिक सुदी १५ सं० १६७० अर्थात् सन् १६१३ को एक पुत्र गुरुदित्ता नाम के उत्पन्न हुए और उसी प्रकार इनकी दूसरी पत्नी नानकी के गर्भ से वैशाख बदी ५ सं० १६७६ अर्थात् सन् १६२२ ईं० को एक दूसरे पुत्र तेगवहादुर का पुत्रोदपत्ति जन्म हुआ। उक्त गुरुदित्ता से ही आगे चलकर माध सुदी १३ सं० १६८७ अर्थात् सन् १६३० ईं० को गुरु इरगोविंद को एक पीत्र हुआ जिसका नाम इरराय रखा गया और जो इनका उत्तराधिकारी बना।

जहाँगीर बादशाह का देहीत हो जाने पर एक बार उसका पुत्र बादशाह शाहजहाँ लाहौर से अमृतसर की ओर शिकार के लिए निकला। उसी समय गुरु हरगोविंद भी अपने अनुचरों को लेकर आखेट के लिए उधर आ गये

ये। बादशाह के पास एक बहुत संदर बाज था जिसे ईरान के शाह ने उसे मेंट के रूप में दिया था और जो ऐसे अवसरों पर सदा गुरु हरगोविंद उसकी कलाई पर बैठा रहा करता था। संयोगवश बाज व शाहजहाँ को बादशाह ने किसी ब्रह्मनी पंड़की पर छोड़ दिया और वे दोनों पची आपस में लड़ते-भिड़ते वा खेलते हुए दूर तक निकल गये। बादशाह के शिकारी अनुचर बाज के लिये दौडाये गए, किंतु वह नहीं मिल सका और अंत में पता चला कि गुरु इरगोविंद के अनुचरों ने उसे पकड़ लिया है। परंतु माँगने पर उन्होंने बाज को नहीं लौटाया जिससे दोनों दलों में फगडा आरंभ हो गया और मिखों को एक साधारण -सी घटना के कारण बादशाह की एक फीज के साथ अमतसर नगर के ४ मील दिवाण की स्रोर सं० १६८५ स्रार्थात् सन् १६२८ ई० में एक छोटा-सा युद्ध करना पड़ गया जिसमें वे सफल हो गए। उक्त घटना की स्मृति में उस स्थल पर आज भी एक मेला, प्रति वर्ष वैशासी पूर्शिमा को लगा करता है। एक दूसरे अवसर पर भी गुरु इरगोविंद को मुगल सेना का सामना करना पड़ा जब उसने इनके द्वारा स्थापित श्री इरगोविंदपुर नामक नवीन नगर पर आक्रमण किया था। एक तीसरी लड़ाई में सिखों को मगल सेना के साथ लगातार १८ घंटों तक लड़ना पड़ा था और यह घटना माघ सदी १ संवत् १६८८ श्रर्थात् सन् १६३१ में हुई थी।

गुद इरगोविंद ने अपने पीत हरराय का हाथ पकड़कर एक दिन उसे अपने अनुयायियों की एक भीड़ के सामने अपने स्थान पर विठा दिया। उस समय तक माई बुढ्ढा का देहांत हो चुका था, इस कारण उसके पुत्र भाई भन्ना ने उनके ललाट पर तिलक लगाया और गले में माला पहनायी। गुद हरगोविंद ने हरराय के सामने पाँच पैसे और एक नारियल मेंट किये, अंतिम समय उनकी चार वार प्रदक्षिणा की और उनके सामने अपना शिर मुका दिया। गुद हरगोविंद की मृत्यु रिववार के दिन चैत्र सुदी ५, सं० १७०१ अर्थात् सन् १६४४ ई० को ३७ वर्षों तक गही पर वैठने के उपरांत हो गई। ये गुद अर्जुन देव के इकलीते पुत्र ये और अपने शौर्य एवं नीतिशता के कारण इन्होंने सिखों की प्रतिष्ठा में बहुत वड़ी वृद्धि की। इन्होंने उपर्युक्त अकालतस्त के अतिरिक्त लोइगढ़ किले का भी निर्माण किया। इनके मृत्यु-स्थान को पातालपुरी भी कहा जाता है। इनकी कोई रचना 'अंथसाहिव' में वा अन्यत्र नहीं मिलती।

### ( = ) गुरु हरराय

प्रहरा करना ही पड़ा।

गुरु हरगोविंद के पाँच पुत्र गुरुदित्ता, स्र्जमल, अनीराय, बाबा अटल तया तेगवहादुर ये जिनमें से सबसे प्रथम अर्थात् गुरुदित्ता उनके पहले ही मर चुके ये। गुरुदित्ता के भी दो पुत्र धीरमल एवं हरराय ये, जिनमें से प्रथम ने अपने को गुरु के प्रति अशिष्ट सिद्ध कर दिया या जिस कारण उन्होंने हरराय को अपनी गद्दी दी थी। हरराय अपने बचपन ही से स्वमाव अत्यंत कोमल हुदय के ये और कहा जाता है कि एक दिन जब ये अपनी वाटिका में टहलते थे, तब इनके १०० किलयों वाले बड़े जामे से लगकर किसी पौदे का एक फूल टूटकर गिर पड़ा जिसके कारण इन्हें इतना कष्ट हुआ कि तब से इन्होंने उस जामे को सदा समेटकर चलना आरंभ कर दिया। एक अन्य अवसर पर इन्होंने किसी अपरिचित स्त्री के हाथ का बनाया भोजन शीव्रता में विना हाथ धोये ही घोड़े पर चढ़ेन्चढ़े खा लिया था और अपने अनुयायियों के पूछने पर इसका कारण यह बतलाया था कि उक्त स्त्री ने रसोई बड़ी श्रद्धा के साथ अपने अमार्जित अन्न को लेकर बनायी थी जिसे इन्हें उसके प्रति संकोच करते हुए प्रेमपूर्वक

एक बार जब शाहजहाँ का सबसे बड़ा और प्रिय पुत्र दाराशिकोइ बीमार पड़ा, तब किसी ने उसे सूचना दी कि गुरु इरराय के पास अच्छी-श्रव्ही दवायें हैं। इसपर बादशाह ने इन्हें सहायतार्थ लिख मेजा श्रीर इन्होंने उपयुक्त दवा मेजकर उसे अनुगृहीत कर दिया । तब से दाराशिकोड भी उनका बड़ा कृतज्ञ था, अतएव अपने धार्मिक गुरु गरु हरराय व मियाँ मीर के परामर्श से उसने गुरुराय के पास एक पत्र श्रीरंगजेव मेजकर इनसे मिलने की प्रार्थना की । वह इसी कार्य के लिए कीरतपुर तक भी गया, किंतु प्रथम बार इनसे उसकी मेंट न हो सकी श्रीर दूसरी बार जाकर उसे इनसे व्यास नदी के तट पर मिलना पड़ा । इसी बीच में शाहजहाँ के पुत्रों के बीच उसका उत्तराधिकारी होने के लिए युद्ध भी छिड़ गया श्रीर श्रंत में श्रीरंगजेव विजयी होकर बादशाह बना । श्रीरंगजेव से किसी ने गुरु हरराय के विरुद्ध इस बात की शिकायत की कि ये उस दाराशिकोह के प्रति मैत्री का भाव रखा करते थे जो उसका परम शतु रहा और जिसे उसने इसी कारण मरवा तक डाला था श्रीर साथ ही साथ यह भी कहला भेजा कि ये इस्लाम के विरुद्ध प्रचार भी

करते हैं। इसलिए श्रीरंगजेव ने इन्हें श्रपने यहाँ बुला मेबा। परन्तु वे स्वयं उसके यहाँ नहीं गये श्रीर श्रपने पुत्र रामराय को उससे मेंट करने के लिए मेब दिया। रामराय से बातचीत करते समय श्रीरंगजेव ने प्रश्न किया कि 'अंथसाहिव' में दिये गए गुरु नानकदेव के सलोक ''मिटी मुसलमान की, पेड़े पई कुंभिश्रार। घर भांडे इँटन किया, जलदी करे पुकार॥'' में मुसलमान शब्द के श्राने से इस्लाम धर्म का श्रपमान क्यों न समक्ता जाय १ इसके उत्तर में रामराय ने उसे बतलायां कि वास्तव में 'मुसलमान' शब्द की जगह बेईमान शब्द चाहिए, जिसपर बादशाह संतुष्ट हो गया।

परन्तु गुरु इरराय को उक्त सलोक के पाठ-परिवर्तन से बड़ा दुःख हुआ और इन्होंने अपसन्न होकर उन्हें अपने उत्तराधिकार से बंचित कर देने का निश्चय किया। तदनुसार इन्होंने अपने छोटे पुत्र हर- अंत कृष्णराय को बुलाकर उसे अपने स्थान पर बिठा दिया और उसके सामने पाँच पैसे व नारियल रखकर उसे तिलक दिलाया। अंत में कार्तिक वदी ७ संवत् १७१८ अर्थात् सन् १६६१ ई० को रविवार के दिन गुरु हरराय का देहांत हो गया।

### ( ६ ) गुरु हरकुष्णराय

गुरु इरकृष्णराय का जन्म गुरु इरराय की पत्नी कृष्णकुँवर के गर्भ से मिती आवण वदी E संवत् १७१३, अर्थात् सन् १६५६ ई॰ को हुआ या और इस प्रकार इन्हें केवल पाँच वर्ष और तीन महीने की ही अल्प अवस्था में गुरुगही मिली। इनके बड़े भाई रामराय इस समय देहली में बादशाह के यहाँ थे और उन्हें कीरतपुर से पहुँचनेवाले

गुरु व इस समाचार से स्वभावत: बड़ा कष्ट पहुँचा। उन्हें उसी श्रीरंगजेव च्ल से ईर्ष्या श्रीरं द्वेष ने प्रभावित करना श्रारम्भ कर दिया। श्रीरंगजेव को जब इस बात का पता चला, तव

उसने ऐसे उपयुक्त अवसर से पूरा लाम उठाने का निश्चय कर लिया और गुढ इस्कृष्ण्राय को अपने दरवार में बुला लाने के लिए अंबर के राजा जयसिंह को मेजा। राजा जयसिंह ने जब गुढ़ हरकृष्ण्राय को इस बात की सूचना दो, तब इन्होंने ऐसा करने से इनकार किया और कहला दिया कि बादशाह के दरवार में जाना हमारे पूर्वपुढ़ को के मंतव्यों के प्रतिकृल पढ़ेगा। फिर भी राजा जयसिंह के बहुत अनुरोध करने पर इन्होंने वहाँ जाना अंत में स्वीकार कर लिया और दिल्ली के लिए रवाना हो गए।

परंतु मार्ग के बीच में ही इन्हें अपनी यात्रा के चौथे दिन ज्वर आ

गया। चैत्र का महीना था। ज्वराताप के कारण इनकी श्राँखें लाल-लाल हो गईं, श्वास श्रविक वेग के साथ चलने लगी और इनके शरीर की श्राँच का स्पष्ट श्रनुभव कुछ दूर खड़े हुए लोगों को भी होने लगा। श्रंत में चेचक के चिह्न भी लच्चित होने लगे और ज्वराधिक्य

मृत्यु के प्रभाव में आकर इन्हें बेहोशी तक होने लगी। इस प्रकार जब इन्होंने अपना अंत निकट आया हुआ समका,

तब पाँच पैसे और एक नारियल मँगाये, उन्हें उठा न सकने के कारण अपने पास रखकर केवल हाथ हिलाये और इस प्रकार तीन बार अपने उत्तरा-धिकारी किसी 'बाबा बाकले' की प्रदक्षिणा की। इनका देहांत चैत्र सुदी १४ संवत् १७२१ अर्थात् सन् १६६४ ई० को शनिवार के दिन केवल ७ वर्ष और कुछ महीने की अवस्था में ही हो गया। इनकी मृत्यु का स्थान 'बाला साहेब' कहलाता है।

## (१०) गुरु तेगबहादुर

गुद तेगवहादुर श्रपने बचपन में बहुत शांतियिय थे। कहा जाता है कि जब ये पाँच वर्ष के थे, तभी श्रपने विचारों की धुन में लगे रहते थे श्रीर उस दशा में किसी से भी बोलते न थे। कुछ श्रीर बड़ा होने पर इनका विवाह जालंघर जिले के करतारपुर नगर की गूजरी नामक स्त्री के साथ हुआ। गुद्द हरगोविंद की मृत्यु के श्रमंतर तेगवहादुर श्रपनी

गुरुगही का माता एवं पत्नी के साथ बाकला नामक स्थान में रहने उत्तराधिकारी के लिए चले गए। जब गुरु इरकृष्णराय का श्रांतिम समय श्राया श्रोर उन्होंने श्रपने उत्तराधिकारी का नाम बाबा

बाकले बतलाकर तीन-चार बार अपना हाथ हिलाया, तब इस बात की सूचना पाकर उक्त बाकला स्थान के २२ सोढ़ी खत्री अपने-अपने को गुरु घोषित कर उसके लिए प्रयत्न करने लग गए। अंत में जब लवाना परिवार का एक सिख, जिसका नाम मक्खन शाह था, और जिसने अपने डूबते हुए जहाज के बच जाने के उपलच्च में सिख-गुरु की मेंट के लिए कुछ द्रव्य देने का निश्चय किया था, ५०० मुहरें लेकर आया, तब यह जानकर उसे बड़ी धवराहट हुई कि अभी तक उक्त पद के लिए कोई भी नाम निश्चित नहीं। इस कारण वह प्रत्येक व्यक्ति के पास गया और उसकी परीच्चा के लिए दो मुहरें अपित कर उसकी गंभीरता की पहचान की। जब उक्त २२ सोढ़ियों में से उसे कोई भी उपयुक्त न जँवा, तब वह अंत में तेगबहादुर के

पास पहुँचा और इनका अपूर्व संतोप व सौजन्य देखकर प्रभावित हो गया। तदनुसार सभी अनुयायियों के अनुरोध करने पर चैत्र शुक्ल १४ सं० १७७२ अर्थात् सन् १६६५ ई० की २०वीं मार्च को ये गुहगही पर वैठे।

परन्तु उक्त मेंट की बात एवं गद्दी की प्राप्ति का हाल सुनकर इनका भाई धीरमल द्वेष के कारण जल उठा और उसने कुछ मसंदों को यह कहकर इनके पास भेजा कि इन्हें वे गोली का निशाना बना दें और इस प्रकार उसके शत्रु का नाश हो जाय। मसंदों ने उसके कथनानुसार बार अवश्य किया,

किंतु इन्हें अधिक चोट न आयी और तिखों ने उन्हें तथा द्वेषान्ति व धीरमल को भी इसके लिए भले प्रकार से दंडित किया। षड्यंत्र इस घटना के अनंतर भी सोढ़ी-परिवार के खत्री इन्हें अपने द्वेष के कारण सदा सताने की चेन्टा करते रहे। इसलिए

इन्होंने ख्रांत में ख्रापाट सं० १७२२ ख्रयांत १६६५ ई० में कीरतपुर का परित्याग कर वहाँ से छ: मील की दूरी पर एक नये शहर आनंदपुर की नींव डाली और वहीं पर बराबर निवास करने का विचार किया। फिर भी धीरमल एवं रामराय अपने कुचकों से कभी नहीं चुके और इन्हें विवश होकर धर्म-प्रचार के बहाने भिन्न-भिन्न प्रांतों में भ्रमण करना पडा । एक बार ऐसी ही यात्रा करते करते ये थानेश्वर आदि तीथों एवं प्रसिद्ध नगरों से होते हुए पूर्व दिशा की छोर कड़ा मानिकपुर तक पहुँचे जहाँ पर मलुकदास नाम के एक बहुत बड़े संत रहा करते थे। मलुकदास ने पहले इनके आखेटादि का हाल सुनकर इनके प्रति बड़ी तुच्छ धारणा की थी, किंतु इनसे मिलकर वे बहुत प्रभावित हुए । वहाँ से गुरु तेगबहादुर प्रयाग और काशी गये। काशी में इन्होंने 'रेशम कटरा' मुहल्ले के 'शबद का कोठा' नामक स्थान में निवास किया जहाँ पर इनके जुते और कोट 'बड़ी संगत' के भीतर आज तक सुरिक्त हैं। यहाँ से आगे बढ़ने पर इन्हें जयसिंह के पुत्र रामसिंह की श्रोर से पत्र मिला कि आप कृपापूर्वक हमें कामरूप के विरुद्ध श्रीरंगजेब बादशाह की चढ़ाई में सहायता प्रदान करें। गुरु तेगबहादुर ने उक्त प्रस्ताव को स्वीकार कर लिया और शाही फीज के साथ दोनों मुंगेर, राजमहल एवं मालदा होते हुए नदी पार करके कामरूप के प्रदेश में पहुँच गए। किंतु वहाँ के राजा ने इनके परामर्शानुसार बादशाह के साथ लड़ने का विचार त्याग दिया और दोनों दलों में सद्मावना के साथ संधि हो गई। यहीं पर इन्हें पटने से समाचार मिला कि मिती पौष सुदी ७ संवत् १७२३ अर्थात् सन् १६६६ ई॰ को एक पुत्र उत्पन्न हुआ है जिस कारण ये पटना लौट आए और वहाँ से फिर आनंदपुर पहुँच गए।

इसी बीच में इधर श्रीरंगजेव बादशाह की श्रोर से धर्म-परिवर्तन की चेष्टा श्रारंभ हो गई थी श्रीर यह कार्य कश्मीर में धूमधाम से होने लगा था। कश्मीरी बाहागों ने उक्त श्रान्दोलन से प्रभावित होने के कारण गुरु तेगबहातुर के यहाँ जाकर सहायता के लिए प्रार्थना की। उन्हें गुरु ने बतलाया कि विना किसी महापुरुष का बलिदान किये

प्राण्दंड हिंदू धर्म की रक्षा असंभव है। उस समय इनका पुत्र गोविंद एक छोटा-सा बालक था और वहीं पर बैठा हुआ था।

इनकी बातों को सुनकर वह सहसा बोल उठा, 'पिताजी, यदि ऐसी ही बात है तो भला ऐसे बलिदान के लिए आपसे अधिक योग्य और कौन मिलेगा ?" कश्मीरी पंडितों ने इस घटना को एक निश्चित संकेत मानकर इसकी सचना बादशाह को दे दी श्रीर कह दिया कि यदि गुरु तेगवहादुर इस्लाम धर्म को स्वीकार कर लें तो इम सभी उनका अनुसरण करेंगे। तदनुसार गुढ के लिए बुलावा भेजा गया श्रीर ये मार्ग में लोगों से मिलते-जुलते दिल्ली की श्रोर चल पड़े । इनके घीरे-घीरे आगे बढ़ने के कारण स्वभावतः कुछ विलंब हो गया और बादशाह के दरबार में प्रसिद्ध हो चला कि ये कही छिप कर बैठ गए हैं। इस कारण इनकी खोज के लिए कई गुमचर नियुक्त हुए और श्रंत में किसी बालक-दारा श्रॅगूठी बेचकर कुछ मिठाई खरीदते समय ये पकड़ लिये गए। दिल्ली में इन्हें आते ही किसी न किसी प्रकार राज-बंदी बना लिया गया। फिर एक दिन जब ये वंदीग्रह की छत से दिवस की श्रोर खड़े-खड़े देख रहे ये, बादशाह ने इनपर इस बात का दीपारीपण किया कि ये पर्दे के भीतर रहनेवाली बेगमों पर दृष्टिपात कर रहे थे, इस कारण इन्हें मर्यादा भंग का अपराधी मानना चाहिए और इन्हें और कठोर दंड देना उचित है। इसके उपरांत इन्हें श्रधिक कच्ट दिया जाने लगा और इनके कुछ साथियों के किसी न किसी प्रकार यंदीगृह से भाग निकलने पर इन्हें लोहे के एक पिंजड़े में डाल दिया गया । उसी दशा में मिती अगहन सुदी ५ संवत् १७३२ अर्थात् सन् १६७५ ई० को बुरे ढंग से इनकी इत्या भी कर डाली गई। इनके शय को कुछ सिखों ने चोरी से निकाला श्रीर उसे ले जाकर किसी बस्ती में छिपा दिया, जहाँ पर आग लगने के कारण वह उसके मकानों के साथ जलकर भस्म हो गया।

गुरु तेगवहादुर एक बहुत बीर और साहसी पुरुष ये और अपने पिता की माँति इन्होंने मी पहले आखेटादि का अभ्यास किया था। किंतु यह सब कुछ होते हुए भी इनका हृदय अत्यंत कोमल था और ये स्वभावतः बड़े चमाशील थे। ये बहुधा कहा करते थे कि 'चमा करना दान देने के समान है। इसके द्वारा मोच्च की प्राप्ति निश्चित रहती है। स्वभाव चमा के समान अन्य कोई भी पुष्य नहीं। संतों का यह अमूल्य धन है जिसे न तो कोई क्य कर सकता है, न

चुरा सकता है और न छीन ही सकता है। गुरु तेगवहादुर की अनेक सुंदर रचनाएँ 'श्रंथसाहिय' में संग्रहीत हैं!

## (११) गुरु गोविंदसिंह

गुरु गोविंदिसिंह का पहला नाम गोविंदराय था और जैसा कहा जा जुका है, इनके बचपन का कुछ समय पटने में ही बीता था। अपने पिता गुरु तेगबहादुर के पटना छोड़कर आनंदपुर चले जाने के कुछ दिनों पिछे इन्होंने अपनी माता के साथ वहाँ के लिए प्रयाग किया। ये मिर्जापुर से

होते हुए बनारस गये जहाँ कई दिनों तक रहकर फिर प्रारंभिक अयोध्या, लखनऊ आदि की यात्रा करते हुए अपने जीवन पिता के निकट पहुँच गए। ये अपनी छोटी अवस्था से ही खेल-कूद व शारीरिक अम के अम्यासों में बहुत भाग लेते

रहे। पटना में रहते समय ही ये गंगा नदी में नाव खेते और दूसरे लड़कों को आपस में युद्ध करने के लिए उत्तेजित कर उनके द्वंद्ध का बड़े चाव के साथ निरीक्षण करते। ये स्वयं तीर चलाने का अभ्यास करते और दूसरों को भी इस कला की शिक्षा देकर उनसे निशाना लगाने की चेध्टा कराते। एक बार नाव खेते समय इनके पैर पानी में किसल भी गए थे। आनंदपुर जाने के अनंतर इन्होंने तींक्ण नोकवाले तीरों को ढेर की ढेर में कई बार लाहीर से मँगाया और वाण-विद्या में और भो दक्ता प्राप्त को। इन्होंने इसी प्रकार अपने दादा गुरु इरगोविंद की भाँति आखेट का भी अच्छा अभ्यास कर लिया। गुरु-गई। पर बैठ जाने के अनंतर भी ये नित्यप्रति स्थाँदय के पहले उठा करते, आवश्यक उपासना करते और विशेषकर 'असादी बार' का पाठ सुना करते। स्थाँदय हो जाने पर ये अपने सिख अनुयायियों को उपदेश देते तथा युद्धोचित कलाओं के अभ्यास में अपना बहुत-सा समय दिया करते। तीसरे पहर ये अपने दरवार में सिखों से मिल जुल कर शिकार के

लिए निकल जाते अथवा कभी-कभी घुड़सवारी में अपना समय व्यतीत करते थे । अंत में संध्या समय 'राहिरास' के भजन के अनंतर शयन करते थे।

आसाम के राजा राम का देहांत हो जाने पर उसका द्वादशवधीय पुत्र रतनराय इनसे मिलने के लिए ब्रानंदपुर ब्राया । वह अपने साथ सुनहले साजों से सुसजित भींच घोड़े, एक छोटा चतुर हाथी और एक ऐसा शस्त्र लाया था जिससे पाँच इथियार अलग-श्रलग निकाले जा सकते थे । सर्व प्रथम एक पिस्तील निकलती थी, फिर बटन के दबाते ही एक तलवार भी ऊपर श्रा जाती, फिर एक भाला रतनराय निकलता श्रीर तदनंतर कमशः एक कटार और एक की भेंट मुखर भी निकल पड़ते। इनके विवाय उक्त भेंट में वह एक ऐसा सिंहासन भी लाया था जिसका बटन दबाने पर कुछ परियाँ निकल कर चौपर खेलने लग जाती थीं, एक बहुमूल्य प्याला या श्रीर उसके साथ ही अनेक हीरे-जवाहर तथा वस्त्रादि भी थे । उक्त हाथी तो इतना प्रवीस या कि वह गुरु गोविंदसिंह के जूते साफ कर उन्हें ठीक ढंग से रख देता, इनके चलाये हुए तीर को इनके निकट फिर पहुँचा देता, इनके पैर घोने के लिए पानी से भरा घड़ा लिये खड़ा रहता और फिर उन्हें तौलिये से पोंछ, देता, एक चमर लेकर इनके ऊपर मलाता और रात के समय अपनी संड में

को कहीं श्रान्यत्र न दे दीजिएगा।

जिस प्रकार इनके पहले गुरु हरगोथिंद ने श्रापने पिता की श्राकाल मृत्यु का समाचार सुनकर श्रापने गुरुसुलम जीवन में परिवर्तन ला दिया था श्रीर श्रापने शत्रुश्चों से बदला लेने का प्रस् करके सिखों का संगठन श्रारंम कर दिया था, उसी प्रकार, बल्कि उनसे कहीं श्रीधिक हदता के

दो जलती हुई मशालें लेकर इनके साथ मार्ग दिखलाता हुआ चलता। राजा रतनराय ने गुरुगोविंद सिंह से विशेष अनुरोध किया था कि हाथी

साथ, गुरु गोविंदिसिंह ने अपने पिता की इत्या कराने-प्रतिशोध की वाले बादशाह तथा उसके कर्मचारियों को हानि पहुँ-भावना चाने का निश्चय किया। अब इनके यहाँ भी उसी प्रकार दूर-दूर तक के निवासी बीर युवक आ-आकर

भरती होने लगे और इनकी सेना कमशः बढ़ती हुई बृहत् रूप धारण करने लगी। इन्होंने अपनी सेना के लिए एक बहुत बड़ा नगाड़ा भी बनवाया जिसका नाम इन्होंने 'रण्जीत' रखा। इस नगाड़े को लेकर एक बार ये जब आखेट को निकले थे, तब इनके आदिमयों ने पहाड़ी राजा मीमचंद की राजधानी विलासपुर के निकट इसे बजा दिया और इसके शब्द के कारण वहाँ पर लोगों में धूम मच गई। राजा मीमचंद इनके यहाँ स्वयं मिलने के लिए आया और जब उसकी दृष्टि इनके हाथी पर पड़ी, तब उसे इच्छा हुई कि उस विचित्र जीव को किसी न किसी प्रकार ले लें। प्रायः इसी समय राजा मीमचंद के निकट गढ़वाल प्रांत के अनिगर-निवासी राजा फतेहशाह का दूत उसकी पुत्री के विवाह के लिए पत्र लेकर आया और बातचीत निश्चित हो जाने पर उक्त अवसर के लिए राजा मीमचंद ने गुढ़ गोविंदसिंह से उस हाथी को भी माँगा। किंतु गुढ़ ने उसके प्रस्ताव की ओर कोई ध्यान नहीं दिया।

गुरु गोविंदसिंह ने इसी समय के लगभग देहरादून से ३० मील की दूरी पर एक पौटा नामक दुर्ग बनवाना आरंभ किया और इसी संबंध में इनके साथ देहरादून के रहनेवाले इनके चचा रामराय से मित्रता भी हो गई। यहीं पर इन्हें किसी बुद्शाह नामक सैयद मुसलमान से भी परिचय हो गया और यह इनके द्वारा इतना दुर्ग-निर्माण व प्रभावित हुन्ना कि वह इन्हें न्यपना गुरु तक मानने लगा । संधि श्रीनगर के राजा फतेहशाह तक ने इनसे धनिष्ठता उत्पन्न कर ली और दोनों एक साथ कभी-कभी आखेंट करने के लिए भी जाने लगे। तदनुसार गुरु गोविंद ने राजा फतेहशाह की पुत्री के विवाह के उपलच्च में उसके निकट सवा लाख रुपये तथा कुछ बहुमूल्य रत्न भेजे। परन्तु भीमचंद ने जिसके पुत्र का विवाह होने जा रहा था, उक्त मैत्री को द्वेष की मावना के लाथ देखा और उसके यहाँ कहला भेजा कि मैं ऐसी स्थिति में वैसा सर्वध करने पर किसी प्रकार तैयार नहीं। इस कारण राजा फतेइशाइ ने गुरु गोविंदसिंह की मेंट को अस्वीकार कर दिया और लौटते हुए दूतों को मार्ग में घेरकर उनसे सभी वस्तुएँ छीन भी लीं। इसके अनंतर गुरू एवं पहाड़ी राजाओं के बीच शत्रुता के भाव स्पष्ट रूप में दीख पड़ने लगे और दोनों दलों में भगमानी के मैदान में एक युद्ध भी हुआ निसमें राजा लोग हार गए। गुर गोविंद इन दिनों अपने दुर्ग के निकट ही निवास करते थे। ये प्रतिदिन बहुत सबेरे उठा करते, स्नान कर लेते और तब यमुना नदी

के किनारे-किनारे बड़ी दूर तक एकांत स्थान की खोज में टइलते हुए चले जाते। फिर ये कहीं बैठ जाते और कुछ घंटों तक काव्य-रचना में लगे रहते। ऐसे ही अवसरों पर इन्होंने श्रीकृष्ण के चिरत से संबंध रखने-वाली रासमंडल-जैसी कुछ रचनाएँ प्रस्तुत की थीं।

गुरु गोविंदिसिंह को मिती माघ सुदी ४ संवत् १७४३ अर्थात् सन् १६८७ ई० को उनकी पत्नी सुन्दरी के गर्म से एक पुत्र हुआ जिसका नाम अजीतिसिंह रखा गया और फिर इसी प्रकार इनकी दूसरी पत्नी जिता के गर्म से एक दूसरा पुत्र जोरावरसिंह मिती चैत्र वदी ७ संवत् १७४७ को हुआ। इसी दूसरी पत्नी से ही मिती माघ सुदी १ पुत्रोत्पत्ति संवत् १७५३ अर्थात् सन् १६६७ ई० को एक तीसरे

पुत्र जुक्तारसिंह की उत्पत्ति हुई, जिसके लिए बधाई देने के उपलच्च में बुंदेलखंड के प्रसिद्ध किव केशवदास के पुत्र कुँवर इनके यहाँ उपस्थित हुए श्रीर गुरु ने उन्हें श्रपने यहाँ दरवारी किव के रूप में नियुक्त कर लिया। गुरु गोविंदसिंह को श्रंत में एक चौथा पुत्र फतेहसिंह भी उसी जिता नामक पत्नी से मिती फाल्गुन वदी ११ संवत् १७५५, अर्थात् सन् १६९९ ई० को उत्पन्न हुआ।

इस घटना के लगभग किसी केशोदास ब्राह्मण ने गुरु गोविंदसिंह से आकर कहा कि मैं आपको दुर्गा देवी के दर्शन करा दूँगा और इसके लिए उसने इनसे बहुत-सी सामग्री भी एकत्र करायी। परंतु निश्चित समय पर वह पंडित कहीं भाग गया, इस कारण गुरु ने कुल सामान

लेकर होम के कुंड में डाल दिया। कुछ ही समय में दुर्गा का एक भीषण ज्वाला के रूप में आग प्रज्वलित हो उठी आविर्भाव और गुरु उसके प्रकाश में अपनी तलवार भाँजते हुए आनंदपुर की ओर बढ़े। उपस्थित जनता के समझ

इन्होंने यह प्रकट किया कि उक्त चमकती हुई तलवार को इन्हें दुर्गादेवी ने ही मेंट की है। इसके अनंतर इन्होंने सभी सिखों को आनंदपुर में वैशाखी मेले के अवसर पर उपस्थित होने के लिए आमित्रित किया और आदेश दिया कि सभी विना बाल बनाये हो आवें। इन्होंने एक ऊँची जगह पर कालीन विद्या दिया, और निकट की कुछ जगह को कनात में बेर कर उसे वहाँ एकत्र होनेवाले लोगों की आँखों से ओमल कर दिया। फिर आधी रात को इनके आदेशानुसार एक सिख ने जाकर उसके भीतर

पाँच बकरे बाँध दिये। दूसरे दिन इन्होंने उपासना के अनंतर अपना कार्य आरम्म किया। पहले इन्होंने उसके बाहर खड़ा होकर उपस्थित जनता में से उसके भीतर बिलदान चढ़ने के लिए एक-एक करके आमंत्रित किया। बड़ी हिचकिचाहट व सोच-विचार के अनंतर इनके यहाँ लाहीर के दयाराम सिख, दिल्ली के धमंदास, द्वारका के मुहकमचंद, बीदर के साहिबचंद तथा जगन्नाथपुरी के हिम्मत ने जाना स्वीकार किया और उन्हें इन्होंने क्रमशः भीतर ले जाकर मार डाल देने का प्रदर्शन किया। प्रत्येक बार जब ये किसी एक को लेकर भीतर जाते, उसे वहीं बिठा देते और एक बकरे को मारकर उसके लहू में रंजित अपनी तलवार दिखलाते हुए बाहर निकल आते।

इस प्रकार श्रंत में इन्होंने उपस्थित जनता के समझ आकर एक बहुत गंभीर भाषण दिया श्रीर क्तलाया कि "श्राज से एक नवीन युग का सूत्रपात श्रीर नवीन समाज का प्रादुर्माव होता है श्रीर जो लोग मेरी बातों का विश्वास करेंगे उनका भविष्य श्रवश्य उज्ज्वल होगा।" इन्होंने उक्त

पाँचों व्यक्तियों को सबके सामने जीवित दशा में दिखला 'नवीन युग' दिया और उन्हें उस दिन से 'पंचप्यारे' की संशा दी का आरंभ गई। इन्होंने कहा कि आज से वर्णव्यवस्था नष्ट हो गई और अब से सभी सिख एक समान भाई-भाई बनकर रहा

करेंगे, किसी का किसी के साथ कोई मेदमाव नहीं रहेगा। इन्होंने उक्त पाँचों सिखों को अपने हाथ से दीचित किया और उन लोगों ने भी इन्हें इसी प्रकार शुद्ध वा खालिस बनाया और इस प्रकार 'खालसा सम्प्रदाय' की नीव डाली गई। इन्होंने यह भी कहा कि पूर्वकाल में गुरु नानकदेव के लिए केवल एक अंगद थे, किंतु मेरे साथ इस समय पाँच प्यारे वर्तमान हैं। दीचा के लिए इन्होंने एक बड़े कड़ाई में कुछ पानी भरकर उसे पहले अपनी तलवार से चलाया और फिर उनकी नोक से पानी को लेकर उक्त पाँच सिखों के शरीर पर छिड़क दिया। इनकी पत्नी जिता ने उक्त पानी में कुछ बतारों भी लाकर हाल दिये थे जिससे वह शर्वत अथवा 'अमृत' वन गया और दीचा के कार्य में खो एवं पुरुष दोनों के सहयोग का आरंभ भी हुआ। कहा जाता है कि जब कड़ाह के कुछ पानी को दो गौरैयों ने पिया, तब वे पीते ही आवेश में आकर लड़ने लगे। गुरु गोविंद सिंह ने दीचित खालसा-पंथियों को उस दिन से कटार, कंश,

कच्छ, केश एवं कड़ा के धारण करने का छादेश दिया और 'वाह गुरु की का खालसा' एवं 'वाह गुरु की की फतेह' के मंत्रों को महामंत्र वतलाया। इन्होंने छापस में वैवाहिक संबंध स्थापित करते समय खालसापंथियों को इस बात की छोर विशेष ध्यान रखने के लिए कहा कि 'कहीं
भूल से भी तुम लोगों के साथी पृथीचंद, धीरमल, रामराय छायवा
मसंदों के कुलों से किसी प्रकार का सम्पर्क न होने पावे। उक्त प्रथम दीज्ञा
वैशाख बदी १ सं० १७५६ को हुई छौर उसके स्थान को छाव किशानगढ़
कहा जाता है।

पहाड़ी राजाओं ने बादशाह के निकट जाकर इस बात की शिकायत की कि सिखों ने इस्लाम के विरुद्ध कार्य करना आरंभ कर दिया है। इस कारण उनके दमन के लिए कई प्रयत्न किये गए। दोनों दलों में अनेक बार संघर्ष हुए जिनमें सिख अपने को बड़ी बीरता के काय बचाते गए। कभी-कभी ऐसी स्थिति आ जाती कि यें एक छार मुगलों की फीज तथा विकट संग्राम दूसरी ग्रोर पहाड़ी सेना के मध्य में पड़ जाते श्रीर इनके लिए अपने को बचा लेना बहुत कठिन हो जाता । ऐसे ही अवसरों पर एक व्यक्ति बड़े निष्पत्त भाव से दोनों दलों के सिपाहियों को पानी भरकर पिलाता रहा। उसका नाम कन्हैया या जिसके अनुयायी इस समय 'सेवापंथी' के नाम से विख्यात हैं और वे बड़ी लगन व सचाई के साथ परिश्रम करते तथा लोकसेवा में निरत रहते हैं। जब मुगली ने आनंदपुर को चारों ख्रोर से घेर लिया और इनके अनुयायियों का आना-जाना बंद होगया, तब शतुत्रों को तंग करने के लिए इन्होंने एक विचित्र उपाय निकाला । इन्होंने उन्हें कहला भेजा कि इस नगर से निकल भागना चाहते हैं, किंतु अपने आवर्यक सामान ले जाने के लिये हमें कुछ लदुवे डैल दे दिये जायँ। नगर पर शीघ अधिकार जमाने के लालच में आकर शतरल ने इस प्रस्ताव को स्वीकार कर लिया और मुरच्चित निकल जाने देने के लिए शपय भी लिया । परंतु गुरु गोविंदसिंह ने उक्त वैलों पर नगर के पुराने चिथहे, जूते, इब्रियाँ, फूटे बर्तन, घोड़े की लीद ब्रादि जैशी वस्तुएँ लदवा दीं और दिखलाने के लिए उनके बोरों के ऊपर कुछ कामदार कपड़े रखवाकर बैलों के सींगी में मशालें बँधवा दीं । शत्र-सेना के सिपाहियों ने जब उन बैलों को देखा, तव समका कि बहुत-सी बहुमूल्य वस्तुएँ लदकर जा रही हैं, श्रीर इसीलिए उन्होंने पहले शपय ले खुकने पर भी माल को लूटने के निमित्त ग्राकमण

किया। गुरु गोविंदिसिंह के ब्रादिमयों ने ऐसा ब्रच्छा अवसर पाकर उन पर तीर श्रीर गोलियों की बीछार ब्रारंभ कर दी जिससे बहुत-से मार डाले गए।

परन्तु फिर भी गुरु गोविंदसिंह ने वहाँ श्रीर श्रिषिक काल तक रहकर सबको कच्ट में डाले रहना उचित नहीं समका। इन्होंने अपनी कुछ वस्तुत्रों में श्राग लगा दी श्रीर कुछ को वहीं भूमि में गाड़कर केवल थोड़ा-सा ही सामान लेकर वहाँ से निकल पड़े। इड़वड़ी के कारण इनके दो छोटे-छोटे बच्चों के संरच्चण का उचित प्रवंघ न हो सका श्रीर वे निष्क्रमण श्रुपनी माता के साथ किसी लालची व दुष्ट ब्राह्मण के हाथ में पड़ गए। उस नीच ने उन्हें श्रपने यहाँ टहराया, किंतु चोरी से उनका रहा-सहा द्रव्य श्रपहरण कर लिया श्रीर उनके संदेह करने पर दंड दिलाने के ब्याज से उन्हें श्रपने निकट के चौधुरी को सौंप दिया, जिसने उनको कमशः सरहिंद के शासक वजीर खाँ के यहाँ तक पहुँचा दिया। उक्त दोनों बच्चों श्रर्थात् जुक्तार सिंह तथा फतेह सिंह की श्रवस्था कमशः केवल ६ श्रीर ७ वर्ष की थी, श्रीर इस्लाम घर्म स्वीकार न करने पर वे मिती पूस वदी १३ संवत् १७६२, श्रर्थात् सन् १७०५ ई० को दीवार के मीतर चुन दिये गए। गुरु गोविंद के शेष दो बड़े लड़के श्रजीत सिंह

पड़े। गुरु ने दीना नामक स्थान में पहुँचकर श्रीरंगजेव के पास इसी समय श्रपनी एक रचना 'जाफरनामा'—फारसी भाषा में लिखकर भेजी थी। इसके श्रनंतर श्रीरंगजेव बादशाह का देशत हो गया और उसके पुत्रों में राजगद्दी के लिए लड़ाई खिड़ गई। श्रंत में जब बहादुरशाह विजयी

तया जोरावर सिंह को भी भागते समय मार्ग में ही लड़कर अपने प्राण देने

हुआ, तब उसने इस बात की सूचना गुरु गोविदसिंह को भी दो और इनकी मित्रता व आशीर्वाद के लिए अनुरोध करते हुए इन्हें आगरा आने के लिए भी लिखा। तदनुसार गुरु देहली होते हुए आगरा पहुँचे

गुरु और दोनों में बड़े सौहार्द के साथ बातचीत हुई। वहाँ से बहादुरशाह वे दोनों जयपुर, चित्तीर तथा बुरहानपुर आदि स्थानों में साथ-साथ गये और कहीं भी उनके सद्भाव में कोई अंतर

श्राता दिखाई नहीं पड़ा। जिस समय बहादुरशाह राजपूताने में ही था, गुढ़ गोविंदिसिंह वहाँ से गोदावरी नदी के किनारे नादेड़ चले गए श्रीर वहाँ के लोगों से भी इनका परिचय हो गया। ऐसे ही व्यक्तियों में एक वैरागी साधु भी था, जिसने इनसे प्रभावित हो जाने के कारण इनकी शिष्यता स्वीकार कर ली और वह 'खालसा-सम्प्रदाय' का एक प्रमुख सदस्य वन गया। यही साधु आगे चलकर 'वंदा' के नाम से प्रसिद्ध हुआ, जिसने गुरु के आदेशानुसार मुसलमानों से उनके कुकुत्यों का पूग बदला लिया।

गुरु गोविंदिसिंह जिस समय वहाँ पर ठहरे थे, उसी काल में एक बार इनके कितपय धार्मिक उपदेशों से चिद्कर किसी पठान ने इनके पेट में सोते समय कटार चुमो दी, जिससे बहुत बड़ा धाब हो गया। पठान को तो इन्होंने वहीं पर श्रपनी तलवार उठाकर मार डाला, किंतु धाब के कारण इन्हें कुछ कष्ट भोगना पड़ा। बहादुरशाह ने इस समाचार श्रांतिम समय को पाकर कई निपुण डाक्टर व जर्राह धाव को श्रच्छा करने के लिए भेजे श्रीर शीघ ही वह बहुत कुछ भर भी गया था। परन्तु एक दिन जब थे किसी बड़े धनुए की प्रत्यंचा खींच रहे थे.

गया था। परन्तु एक दिन जब ये किसी बड़े धनुष की प्रत्यंचा खींच रहे थे, तब धाव का टाँका श्रचानक टूट गया श्रीर उससे रक्त की धार वह निकली। यही घटना इनके लिए प्राण्धातक सिद्ध हुई। जब इन्होंने श्रपना श्रंत निकट श्राया सममा, तब अपने बीर वेश में सुसक्तित हो। गए, कंचे पर धनुष रखा लिया और हाथ में बंदूक ले ली, इन्होंने 'ग्रंथसाहिब' को खोलकर उसे अपने सामने रखा श्रीर पाँच पैसे तथा एक नारियल उसके निकट रखकर उसके संमुख अपना शिर मुकाया तथा वे उसे ही अपना उत्तराधिकारी छोड़कर चल बसे।

गुरु गोविंदसिंह का देहांत मिती कार्तिक सुदी ५ संवत् १७६५, अर्थात् सन् १७०८ ई० में हुआ। नंदेड़, जहाँ पर ये मरे थे, अब अविचल नगर के नाम से प्रसिद्ध है, और इनकी मृत्यु के स्मारक रूप में महाराजा रगाजीत सिंह ने यहाँ पर सन् १८३२ ई० में कुछ इमारतें भी बनवा दी हैं।

जिस समय गुरु गोविंदिसिंह आनंदपुर को छोड़कर आपने अनुयायियों के साथ दिल्ला की ओर बढ़ते जा रहे थे, उसी समय इन्होंने दमदमा स्थान पर 'अंथसाहिब' का पूरा पाठ भाई मनीसिंह को बिठलाकर लिखवाया था और उसमें पहले पहल गुरु तेगबहादुर की कुछ रचनाएँ भी सम्मिलित करा

दी थीं । इन्होंने अपनी रचनाओं में से केवल एक 'गुरु ग्रंथ- सलोक-मात्र को उसमें स्थान दिया । इसके पहले साहिव' ग्रंथसाहिव के दो संस्करण भाई गुरुदास तथा भाई बन्नो द्वारा पहले ही प्रस्तुत किये जा चुके ये जो आज भी क्रमशः

कर्तारपुर ( जि॰ जालंधर ) तथा मांगर ( जि॰ गुजरात ) में वर्तमान समके.

जाते हैं। भाई मनीसिंहवाला उक्त तीसरा संस्करण संभवतः सबसे अधिक पूर्वरूप में था, किन्तु वह अब नहीं मिलता। कहा जाता है कि उसे या तो अहमदशाह अब्दाली ने नष्ट कर दिया अथवा वह उसे अपने यहाँ उठाकर ले गया। गुरु गोविंदसिंह की रचनाओं का संग्रह 'दसवाँ पातसाह का ग्रंथ' के नाम से प्रसिद्ध है जिसे भाई मनीसिंह ने ही सन् १७३४ ई॰ में तैयार किया था। वास्तव में इस दूसरे ग्रंथ के अंतर्गत इनकी अपनी रचनाओं के अतिरिक्त कुछ ऐसी भी कृतियाँ हैं जिन्हें इनके दरवारी किवयों ने लिखा था। गुरु गोविंदसिंह ने इन किवयों से कई संस्कृत ग्रंथों के अनुवाद कराये ये जिनमें 'महाभारत, 'रामायस्' एवं 'सप्तश्रती' मुख्य हैं। ऐसी रचनाओं की संख्या पहले बहुत बड़ी थी और एक बार जब इन कुल को तीला गया था, तब इनका बजन ढाई इंडरवेट (लगभग ३ मन १५ सेर) तक पहुँचा था। इस बृहत् संग्रह का नाम इन्होंने 'विद्याघर' रखा था जिसे ये सदा अपने साथ लिये रहते थे। कहा जाता है कि इनके आनदपुर छोड़कर जाते समय इसका एक बहुत बड़ा अंश किसी नदी के प्रवाह में बहकर नध्ट ही गया।

गुरु गोविंदिसिंह शास्त्र एवं शस्त्र-विद्या दोनों में ही निपुण ये छीर ये गुिश्ययों का अपने यहाँ सम्मान करना भी जानते थे। इन्होंने छपने दरवार में ५२ किवयों को छाअय दिया था। संस्कृत-प्रंथों का छुद्ध व सुंदर अनुवाद कराने की इच्छा से इन्होंने पाँच व्यक्तियों को काशों में पूर्ण रूप से शिक्षित हो छाने के लिए भेजा था। इन्होंने अपना नाम गोविंद योग्यता राय से बदलकर गोविंदिसिंह रखा छौर छागे के लिए सभी सिखों को भी यही उपाधि धारण करने की अनुमति दी। ये एक इट् संकृत्याले धर्मगुरु, नीतिपरायण नेता एवं साइसी शूर्वीर होने के अतिरिक्त प्रवीण किव भी थे। इन्होंने छपनी रचना 'विचित्र नाटक' के छातर्गत अपने पूर्वजन्म का इतिवृत्त संग्रहीत किया है और अन्य कई रचना छों में अपने अनुवायियों को अधिक साइसी व उन्नित्शील बनाने की खेंच्या की है। गुरु की परम्परा का छात कर, उसके स्थान पर 'ग्रंथसाहिब' को ही गुरुवत् मानने का आदेश इनके धार्मिक सुधारों में से एक था' और इसी प्रकार दूसरा सुधार मधंदों की तैनाती को भी सदा के लिए बंद कर देना

भाग्रा भई भकाल की, तभी चलायो पंथ ।
 सब सिक्खन को हुक्स है, गुरु मानियो ग्रंथ ॥

था। उक्त दोनों कार्यों के कारण पारस्परिक कलह, विद्वेष तथा धनलोलुपता का सिखों में बहुत कुछ परिमार्जन हो गया।

### (१२) बीर बंदा वहादुर

गुरु नानकदेव से जो सिल गुरुश्रों की परम्परा चली थी, वह दशम गुरु गोविंदि की झाशा से उनके अनंतर समाप्त हो गई। उनके पीछे किसी व्यक्ति-विशेष को गुरु न मानकर केवल 'प्रंथसाहिब' अथवा अब से 'गुरु प्रंथ साहिब' द्वारा निर्देष्ट बातों का अनुसरण करने की ही परिपाटी चल निकली।

परंतु गुरु गोविंद की मृत्यु के समय देश की दशा ऐसी विचित्र प्रतिशोध के हो गई थी कि सिखों के लिए श्रापने धर्म का समुचित पालन प्रतीक करना ऋत्यंत कठिन हो गया था श्रीर मुसलमानों के विरुद्ध उनके भाव कमशः इस प्रकार द्वेष एवं शत्रता से भर गए

ये कि ये उनसे प्रतिशोध के लिए निरंतर चेष्टा करते रहे। वीर वंदा बहादुर इसी प्रतिशोध की मावना के प्रतीक ये और इन्होने अपने शौर्य तथा साहस द्वारा मुसलमानों के प्रति 'शठे शाठ्यं समाचरेत्' वाले कथन को पूर्ण रूप से चरितार्थं कर दिया।

वीर वंदा का पूर्वनाम लद्मण देव था और इनका जन्म मिती कार्तिक शुक्त १३ संवत् १७२७ अर्थात् सन् १६७० ई० को पुण्श (पंच) नामक पहाड़ी इलाके के अंतर्गत राजोरी नाम के नगर में एक कश्मीरी खत्री (अथवा डॉगरा इतिय) के घर हुआ था। ये अपनी छोटी उम्र से ही

श्रत्यंत चंचल एवं साइसी प्रकृति के थे। ये श्रधिकतर प्रारंभिक धोड़े की सवारों करते, श्राखेट के लिए जंगलों में चले जाते जीवन तथा दूसरों को तंग कर उन्हें कष्ट पहुँचाने के प्रयत्न किया करते। एक दिन इन्होंने विना जाने ही किसी गर्भवती इरिग्री

को अपने तीर से मार डाला। जब उसका पेट फाड़ा गया, तब उसमें से दो जीवित बच्चे निकल आए जो शीध्र ही तड़प-तड़प कर मर गए। इस घटना का लच्मण देव पर इतना प्रभाव पड़ा कि ये आपना घर-वार छोड़कर किसी जानकी प्रसाद नामक वैरागी साधु के शिष्य 'लच्मण दास' वन गए। फिर यें लाहौर प्रांत के क्सर शहर में गये और वहाँ किसी अन्य वैरागी की शिष्यता स्वीकार कर नारायण दास हो गए तथा उसके साथ इन्होंने देश-पर्यटन आरंभ कर दिया। फिर ये कमशः दिज्ञण की ओर नासिक से बढ़ते हुए पंचवटी के जंगलों में गये, जहाँ कुछ दिनों तक तपश्चर्या कर तोने के अनंतर

इन्होंने किसी औषड़ से योग तथा तंत्रमंत्र भी सीखा। ग्रंत में ये वहाँ से वर्तमान हैदराबाद के ग्रंतगंत नादेड़ नामक स्थान में जाकर गोदाबरी नदी के किनारे एक कुटी में रहने लगे और वहाँ इनके कई शिष्य भी हो गए। यहाँ पर इनका नाम भी 'माधव दास' पड़ गया और उसी दशा में इनसे गुरु गोविंद के साथ सं० १७६४ ई॰ के सावन महीने में भेंट हुई तथा ये उनके शिष्य बने। गुरु गोविंदिसिंह ने इन्हें खालसा बनाकर इनका नाम गुरु बख्दा सिंह रख दिया था, किंतु ग्रागे चलकर ये केवल 'बंदा' नाम से ही ग्राधिक प्रसिद्ध हुए।

अन्य उपदेशों के साथ-साथ गुरु गोविंद सिंह ने इन्हें यह भी आदेश दिया था कि तुम अब से कभी मिथ्या भाषण न करना, जितेन्द्रिय बनकर रहना, अपना भिन्न मत खड़ा न करना, किसी सिख समुदाय पर कभी अपनी हुकूमत चलाने की चेष्टा न करना और न कभी किसी गुरुद्वारे के सामने अपनी गही

लगाकर बैठना। तुम आज से अपना यही एकमात्र दशम गुरु कर्तव्य समझना कि मुसलमान जाति और दिल्ली बादशाह की आज्ञा के क्रूर कर्मचारियों से उनके कुकृत्यों का बदला लेना परमावश्यक है और जैसे भी हो वैसे, इस महत्त्वपूर्ण कार्य

को करके ही छोड़ना। इसलिए, वीर वंदा उनकी आज्ञा पाकर वहाँ से उत्तर की ओर, गुरु गोविंद के दिये हुए पाँच तीर, एक तलवार तथा पर्चीस उत्साही सिखों को अपने साथ लेकर आगे बढ़े और इन्होंने संगठन-कार्य आरंभ कर दिया। ये कमशः बंदेलखंड, भरतपुर आदि होते हुए सायाना पहुँचे और उस पर चढ़ाई करके वहाँ के मुसलमानों को लूट लिया। फिर अन्य कई स्थानों पर भी मारकाट करते हुए इन्होंने मुमलमानों के कई अड्डों पर अपना अधिकार स्थापित कर लिया। ये जहाँ भी अपने अनुयायों सिखों के साथ घावा बोल देते, एक खलबली-सी मच जाती और मुसलमान कर्मचारी व नवाब आदि वहाँ से माग खड़े होते। ये लूट के माल को अपने सिपाहियों में बाँट देते ये और गुरु गोविंदसिंह के परिवार तथा उनके किसी भी अनुयायी के प्रति नीचता का वर्ताव कर चुकनेवाले व्यक्ति से पूरा बदला लेकर उसे नष्ट तक कर डालते। इस प्रकार इन्हें मुगल सेना के विरुद्ध भी अनेक लड़ाइयाँ लड़नी पढ़ीं और ये अनेक बार सफल होते गए।

अतएव इनके पराक्रम के कारण पहले सारे सिख एवं हिंदू इनकी सहायता के लिए एक साथ जुट जाते रहे। परंतु जब इनकी प्रतिष्ठा अधिक बद् गई और इनके शीर्य एवं प्रताप का सूर्य मध्याह्न की दशा में पहुँच गया, तब इनके विचारों में कमशः श्रामिमान व प्रमुत्व की भावना भी आने लगी। इन्होंने अब गुरु गोविंदिसिंह के दिये गए उपदेशों उसका उल्लंघन का अह्नरशः पालन करना कदाचित् उतना आवश्यक नहीं समका। इन्होंने संभवतः पहाड़ी राजा मंडी-नरेश की एक सुंदरी लड़की से अपना विवाह कर लिया जिससे आधाद सं० १७६६ को इन्हें एक पुत्र भी उत्पन्न हुआ। किर कमशः इन्होंने अमृत बनाकर दीला देने की प्रया की जगह अपना चरणोदक छिड़कर और पिलाकर शिष्य बनाने का नियम निकाला और 'वाह गुरु की फतेइ' के स्थान पर 'वंदा की दर्शनी फतेह' कहलाना भी आरंभ कर दिया। अंत में संवत् १७७४ की वैशाखी संक्रांतिवाले मेले के अवसर पर ये अपने शिर पर कलँगी सजाकर हरमंदर के भीतर गद्दी पर जा बैठे। इस बात को देख कर अमृतसर के सिखों को बड़ा क्रोध हुआ और वाबा काइना सिंह आदि कुछ लोगों ने आपस में मिलवर इन्हें वहाँ से शीष्ट इटा दिया। तब से

'तत्वलालसा' अथवा वास्तविक खालसा कहना आरंभ कर दिया।
आगे चलकर इस बात का परिणाम इतना बुरा हुआ कि दिल्ली के
बादशाह ने अपने शत्रुओं के पारस्परिक विरोध से लाम उठाकर उनमें
अधिक से अधिक फूट डालने तथा उन्हें अपनी और अधिक से अधिक
संख्या में आकृष्ट करने के प्रयत्न किये। वीर वंदा की उन्नति इसके आगे
क्कने लगी और उस समय के अनंतर होनेवाली लड़ाइयों

सिखों के दो दल उत्पन्न हो गए जिनमें से वंदा के विरोधियों ने अपने की

पतन व में अब इनकी पराजय बहुत बार होने लगी। अंत में प्राणदंड गुरुदासपुर के किले से चार महीनों तक लड़कर सिख

लोग बुरे ढंग से पराजित हो गए श्रीर सं॰ १७७६ में श्रब्दुल समद खाँ तौरानी ने बीर वंदा को पकड़कर इन्हें फर्कखियर बादशाह के यहाँ दिल्ली पहुँचा दिया। यहाँ पर ये एक लोहे के पिंजड़े में रखे गए श्रीर इन्हें बड़ी क्रूरता व वर्बरता के साथ कष्ट पहुँचाया गया। गर्म लोहे के मोचनों से बड़ी निर्देयता के साथ इनकी खाल शरीर से खींची गई श्रीर बराबर उसपर त्राधात भी पहुँचाया जाता रहा जिससे इनकी मृत्यु हो गई। इनके अनुयायियों को भी तलवार से कल्ल कर दिया गया श्रीर उनके घड़ों को प्रदर्शनाय नगर की भिन्न-भिन्न गलियों तक में धुमाया गया। बीर वंदा के बचे हुए श्रमुयायी श्रागे वंदई खालसा कहलाए।

## (१३) 'सिख-धर्म' व 'खालसा-सम्प्रदाय'

गुरु नानक देव द्वारा प्रचलित किये गये सिख-धर्म के कुल दश गुरुश्चों का जीवन-चरित्र श्रध्ययन कर लेने पर पता चलेगा कि उनको श्रपने-श्रपने जीवन में प्रायः निरंतर किसी न किसी प्रकार के विष्न व बाधाओं का सामना करना पड़ा था। उन्हें न केवल अपने भीतरी अथवा निजी संबंधियों के कलह व ईंथ्यों के प्रभावों से अपने को बचाना पड़ता सिख गरुओं था, बल्कि बाहरी शतुत्रों के भय से भी सुरच्चित रखना आवश्यक था। गुरु नानक देव से लेकर गुरु रामदास का कार्य के समय तक अधिकतर उन्हें अपने लोगों के ही असंतोप व मनोमालित्य के कारण संभलकर चलना पड़ा, किंतु गुरु अर्जुन देव के अतिम समय से लेकर गुरु गोविंदसिंह के पीछे तक उन्हें मुसलमानी शासन का कटुतापूर्ण अनुभव भी सदा होता गया। इसी कारण सिख गुरुओं के जीवन में गुढ अर्जुन देव के समय तक पूर्ण संतो-जैसी शांति, सद्भावना तथा सहनशीलता के ही गुण लचित होते हैं, किंतु गुरु हरगोविंद के आविर्माव-काल से उसमें बीरभाव, वैमनस्य एवं प्रतिशोध की भावना भी दृष्टिगोचर होने लगती है। इस दूसरे युग में राजनीतिक परिस्थित ने तत्कालीन सिख गुरुश्रों के ऊपर अपना प्रभाव इतने उम्र रूप में डाला कि उन्हें बाध्य होकर अपने कार्यक्रम के अंतर्गत वाह्य वार्ते भी मिला लेनी पड़ीं। परिग्राम-स्वरूप सांसारिक विषमताश्चों के बीच समन्वय का संदेश लाकर उन्हें पूर्णतः दूर करने की चेष्टा करनेवाला आदि गुरु नानक देव का धार्मिक सिख-सम्प्रदाय कमशः भिन्न-भिन्न प्रभावो द्वारा गढ़ा जाता हुआ अंत में गुरु गोविंदसिंह के नेतृत्व में आकर 'खालसा-सम्प्रदाय' के रूप में परिशात हो चला और आत्मरचा, सुव्यवस्था व संगठन की भावनाओं ने उसे 'सिख जाति तक का एक पृथक रूप दे डाला।

फिर भी, यदि इम िख-धर्म के मूल रूप एवं मौलिक विद्वांतों पर कुछ क्यान-पूर्वक विचार करें, तो स्पष्ट हो जायगा कि उक्त बाहरी विभिन्नताश्चों के रहते हुए भी उन्नके भीतर किनी प्रकार की विशृंखलता सिख-धर्म का नहीं श्चाने पाई है और न उन्में कोई वैना परिवर्तन ही व्यावहारिक हुआ है। 'विख-धर्म' कोरा वैद्वांतिक वा श्चादर्शवादी मत कभी नहीं रहा श्चीर न ऐना होने पर वह कभी संतमत के श्चंतर्गत समक्ता ही जा सकता था। श्चारंभ से ही यह

दार्शनिकों का मतवार न होकर सर्वसाधारण के लिए प्रस्तुत किया गया एक शुद्ध व्यावहारिक धर्म रहा जिसका पूर्ण अनुसरण समाज में रहकर ही किया जा सकता था। इसी कारण इसके गुरुश्रों ने संसारिक जनता के बीच में रहते हुए ही अपने उपदेश दिये और साथ ही अपने इयक्तिगत जीवन का आदर्श भी सबके सामने रखा। इस धर्म ने सबसे अधिक ध्यान चरित्रवल के निर्माण की स्रोर दिया जिससे मुक्त होकर व्यक्ति समाज के भीतर अपने कर्तव्यों का पालन समुचित रीति से कर सके। गुरु नानक देव का वर्ण-ज्यवस्था के दूर करने का मुख्य उद्देश्य भी यही था कि व्यक्ति का पूर्ण विकास संकुचित सीमाओं को हटाकर कराना है। इस धर्म के ऋनुसार आदर्श व्यक्ति वही हो सकता है जिसमें ब्राह्मणों की ब्राध्यात्मिकता, चत्रियों की आत्मरचा-भावना, वैश्यों की व्यवहार-कुशलता एवं श्रूदों की लोक-सेवा एक साथ वर्तमान हो श्रीर इसी कारचा जो श्रात्मचितन से लेकर कटिन से कठिन सांसारिक उलक्तों तक में एक समान श्रविचलित व निर्देन्द्र रह सके। सिख गुरुश्रों ने सदा इसी एक बात को लच्च में रखकर अपने-अपने जीवन-काल में सब कार्य किये और उन्हें उचित रूप से संपन्न करने की चेष्टा की। उनकी गुरू-परम्परा गुरू गोविंद से आगे तुस हो गई, किंतु उनकी वाणियाँ उनके प्रतीक बनकर आज भी वर्तमान है और उनके आदर्श व्यक्तित्व को मुरद्भित रख रही हैं। सिख गुरु ओं के संबंध में विशेष ध्यान देने योग्य बात एक यह भी है कि गुरु नानक देव की गहा पर बैठनेवाले किसी भी गुरु ने अपने को उनसे भिन्न नहीं माना। उत स्थिति में वे सदा अपने को नानक ही समझते रहे श्रीर श्रपनी रचनाश्रों तक में उन्होंने श्रपने को नानक ही बतलाया। इसी कारण गुरु नानक देव के पीछे आनेवाले शेष नव गुरु एक दीपक से जलाये गए अन्य नव दीपकों की भाँति अपने आदि-गुरु के पूर्ण प्रतिरूप समके जा सकते हैं और उनके संग्रहीत व सुरचित सहचन मिण्यों की माला में भी, इसी भाँति, उस एक ही भावना का सूत्र निस्यूत माना जायगा जिससे कभी गुरु नानकदेव ने पहले पहल प्रेरणा प्राप्त की थी। ग्रस्तु।

गुर नानक देव के मत का वास्तविक स्वरूप निर्वारित करते समय कुछ लोग इस भ्रम में पड़ जाते हैं कि उन्हें हिंदू, मुस्लमान अथवा किसी अन्य तीसरे धर्म का अनुयायी मान लोना परमावश्यक है और इस कारण वे 'सिख-धर्म' के मूल आधार को पहचान पाने में बहुशा भूल कर बैठते हैं।

उदाहरण के लिए 'ग्रंथसाहिय' के अनुवाद की भूमिका में ट्रम्प साहब ने गुरु नानक देव की उनके विचारों के कारण एक पूर्ण हिंदू ठहराया था और कहा था कि उनमें दीख पड़नेवाले मुस्लिम प्रभाव उस गुरु नानक हिंदू स्पी मत के अनुरूप हैं जो मूलतः हिंदू सर्वात्मवाद से मुसलमान वा ही अनुप्राणित कहा जा सकता है। किंतु सिख-धर्म नितांत भिन्न के विषय में अपना निवंघ लिखनेवाले के डरिक विंकट ने इसके विरुद्ध बतलाया कि यास्तव में वे इस्लाम धर्मावलंबी वे और इस बात के प्रमाण में उन्होंने उनकी वेश भूषा व रहनसहन के ढंग तक के हवाले देकर अपने मत की पुष्टि करनी चाही। दन दोनों के अतिरिक्त एक तीसरे पश्चिमी विद्वान मेकालिफ ने भी इसी प्रकार उन्हें एक नितांत भिन्न मत का प्रचारक माना श्रीर श्रपने 'सिख रेलिजन' ग्रंथ की भूमिका में इस बात का पूरा समर्थन किया। 3 उक्त तीनों लेखकों ने सिख-धर्म का अध्ययन अपने-अपने ढंग से अच्छा किया था और उसके रहस्यों को समभने के उन्होंने प्रयत्न भी किये थे। किंतु, प्रचलित प्रथा का अनुसरण् करने के लिए विवश होकर उन्होंने गुरु नानक देव तथा उनके अनुयायियों को किसी धर्मविशेष के घेरे में ही डाल रखना कदाचित् आवश्यक समसा। तदनुसार उनसे भी हठात् वैसी ही भूल हो गई, जैसी हमने कवीर साहब के विषय में लिखनेवाले कई विद्वानों की रचनाओं में देखी है।

गुर नानक देव एक हिंदू परिवार में उत्पन्न हुए ये छौर उसी वातावरण में उनका भरण-पोषण भी हुआ था। उनके जीवन काल में मुसलमानों के आक्रमण होते जा रहे ये छौर देश के मिल-भिन्न मानों में बसते हुए वे हिंदू-जनता के विचारों तथा छाचरणों पर किसी न किसी मकार अपना प्रमाव भी डालते जा रहे थे। इसका दिग्दर्शन स्वयं गुरु हिंदू-वातावरण नानक देव की कुछ पंक्तियों द्वारा कराया जा सकता है, व जिन्हें उन्होंने समय समय पर लिखी थीं। एक स्थल पर वे परिस्थिति कहते हैं कि "हिंदुओं में से कोई भी वेद-शास्त्रादि को नहीं मानता, अपितु अपनी ही बड़ाई में लगा हुआ रहता है। उनके कान व हृदय सदा तुकों की धार्मिक शिकाओं द्वारा भरते जा रहे हैं

१. टा॰ ट्रम्प : दि बादिसंध'-इंद्रोडक्शन, पु॰ ९७-११=

२. क्रीडरिक पिकाट: 'दि डिक्शनरी आफ इस्लाम'

३ एम्० ए० मेकालिफ : दि सिख रेलिजन भा० २

श्रीर मुसलमाल कर्मचारियों के निकट एक दूसरे की निंदा करके लोग सबको कष्ट पहुँचा रहे हैं। वे समकते हैं कि रहीई के लिए चौका लगा लेने मात्र से ही हम पवित्र बन जायँगे। " इसी प्रकार वे अन्यत्र मुसलमानी शासन में काम करनेवाले हिंद टैक्स कलक्टरों को लच्य करके कहते हैं कि "गौतथा ब्राह्मणों पर कर लगाते हो श्रीर घोती, टीका एवं माला जैसी वस्तुएँ घारण किये रहते हो। अरे भाई, तुम अपने घर पर तो पूजाराठ किया करते हो और बाहर कुराग के हवाले दे देकर तुकों के साथ संबंध बनाये रहते हो। अरे. ये पाखंड छोड़ क्यों नहीं देते ! और अपनी मुक्ति के लिए नामस्मरण को क्यों नहीं अपनाते ।"" ये वातें देखकर गुरु नानक देव को मार्मिक कष्ट होता था और वे उक्त प्रकार की विडंबना के कारण तिलमिला उठते थे। उनकी समझ में यह बात नहीं जाती थी कि किसी एक धर्म के प्रति अपनी पूरी ब्रास्था का दम भरनेवाले उसके विपरीत धर्म की ब्राइ क्यों लेते हैं। उन्हें उस समय के हिंदुश्रों के धर्मश्रष्ट होने का उतना दुःख न था, जितना उनके नैतिक पतन के कारण था ! इस प्रकार जब बाबर के समय सं०१५८३ में पंजाब के सैयदपुर नगर पर मुसलमानों का आक्रमण हुआ और देश की जनता पर अनेक प्रकार के श्रत्याचार किये गए, तब गुरु नानक देव का कोमल हृदय द्रवित हो उठा। उन्होंने उन सारी यातनाश्चों का कारण परमेश्वर की इच्छा को ही समका था और कहा था कि उसी ने हम पर मगलों को यमराज बनाकर मेजा है। " गुरु नानक देव के इन शब्दों में भी केवल हिंदु श्रों के प्रति किये गए श्रत्याचारों के कारण उत्पन्न हुआ कोरा चोम मात्र ही नहीं है, अपितु इनमें निरीह मानवता के विरुद्ध प्रदर्शित नृशंसता व कृरता के कारण विचलित हुए हुदय की करणा का उद्रेक भी स्पष्ट लिखत होता है। उस समय जब ये सैयदपुर की लड़ाई के अवसर पर पकड़े गए थे, तब वहाँ भी उन्होंने बाबर के प्रति जो कुछ कहा था वह किसी हिन्दू होने के ही नाते नहीं कहा था, प्रत्युत एक देश व मानव-हितैबी व्यक्ति के रूप में हो कहा था।

१. 'आादेग्रंथ' (तरनतारंन संस्करण) ५० ३१=

२. वही, पृ० २५५

 <sup>&</sup>quot; जुरासान खसमाना कीया, हिंदुस्तानु बराह्या ।
 श्राव दोसुन देई करता, जमुकरि मुग्छ चढ़ाह्या ॥
 श्राव मार पई करलाखे, तैकी दरदु न श्राह्या ।
 करता तू समनाका सोई. ।" इ० वही, पद ३९' ए० ३६० ।

गुरु नानक देव के प्रारंभिक जीवन का परिचय देते हुए बतलाया जा चुका है कि उन्हें हिंदू एवं मुसलमान दोनों के ही धमों की शिक्षा मिली थी श्रीर अपने निवास-स्थान के निकटवर्त्ती जंगलों में जाकर अपनेक बार उन्होंने आत्मचिंतन एवं साधु-सत्संग भी किया था। इस प्रकार अपनी समसामयिक

परिस्थिति पर कुछ तटस्य भाव से विचार करने का भी

भांति का उन्हें कभी न कभी समय मिल चुका था। उन्हें अपने जीवन मूल कारण के प्रारंभिक काल से ही क्रमशः इस बात का बोध होने लगा था कि धार्मिक चेत्र के अंतर्गत जो कुछ भी द्वेप वा

पाखंड की भावनाएँ दीख पडती हैं, वे किसी धर्मविशेष का अनुसरस करने से ही नहीं, किंतु उसके मौलिक उद्देश्यों के न समक्त सकने के कारण उठा करती है। श्रतएव, संसार में दिन प्रतिदिन लिवत होनेवाले धार्मिक भगड़ी अयवा पारस्परिक भेदभावों को दर कर पूर्ण शांति स्थापित करने का एकमात्र उपाय मन्थ्यों की उस समझ को ही सुधारना है। सर्वप्रथम उन्हें यह बतला देना है कि कोई भी धर्म किसी व्यापक उद्देश्य को ही लेकर पहले चला करता है, वह कुछ दिनों तक वैसे ही दंग से प्रचलित भी होता आता है, किंत जब श्रधिक दिन व्यतीत होने लगते हैं और उसका मुख्य उद्देश्य कमशः विस्मृत हो जाता है, तब उसकी जगह को उसके साधन ही ले लेते हैं। फिर तो अपने-अपने साधनों की विभिन्नता के कारण मुलतः एक ही समान उद्देश्यो-वाले धर्मों के अनुयायियों में भी भेद की भावना आ जाती है और कभी कभी केवल पारस्परिक मनोमालिन्य के विद्वेष का रूप घारण कर लेने पर उनमें यद तक होने लगते हैं। इसलिए किसी धर्म का वास्तविक रूप समझते समय उसके वहले यह आवश्यक है कि उनके प्रधान लच्य को ही हृदयंगम करा दिया जाय । इस प्रकार धर्म को उसके व्यापक रूप में पूरी उदारता के साथ एक बार समझ-बुझ लेने पर फिर कभी किन्हीं साधनी की विभिन्नताएँ हमें घोखा नहीं दे सकतीं । गुरु नानक देव ने इसी मुख्य सिद्धांत को लेकर पहले आगे बढ़ना आरंभ किया और उनकी सभी प्रारंभिक उक्तियाँ भी इसी माव से अनुपाणित होकर व्यक्त हुई।

गुर नानक देव की प्रसिद्ध रचना 'जपुजी' को ध्यानपूर्वक पढ़ने पर यह स्पष्ट हो जाता है कि उसे लिखते समय उनका मुख्य उद्देश्य प्रपंचादि में सदा उलके रहनेवाले मनुष्य के मन को उसकी उक्त भूल दिखलाकर ठीक रास्ते पर ला देना रहा। उन्होंने आध्यात्मिक प्रश्नों पर विचार करने की प्रचलित प्रणाली को दूषित ठहराकर उसे नवीन दिष्टकोण के साथ एक बार फिर से सोचने का परामर्श दिया और यह भी कहा कि यदि उचित रीति से

सभी बातों को देखने का अभ्यास हमें हो जाय, तो फिर विकृत किसी प्रकार की समस्या हमें कच्ट भी नहीं पहुँचा सकती। मनोवृत्ति उक्त रचना के अंतर्गत गुरु नानक देव ने अपनी अनोखी युक्तियों द्वारा कमशः सिद्ध किया है कि हमारी वर्तमान

परिवर्तित मनोवृत्ति के ही कारण सारे अनथं हो जाया करते हैं और उसे फिर से सुधारकर नवीन रूप देने का उन्होंने एक नवीन मार्ग भी सुफाया है। ऐसा करते समय उन्होंने कदाचित् कहीं भी किसी हिंदू अथवा मुस्लिम विचार-धारा का अधानुसरण नहीं किया है, बिल्क उन्होंने उनकी भूलें ही दिखलायी हैं। प्रसंगवश उन्होंने योगी, संन्यासी, वैष्णव, शैव, नाथपंथी, सिद्ध, पीर आदि सभी प्रकार के मतावलम्बियों की किसी न किसी ढंग से आलोचना भी की है। वे हनमें से किसी एक की मान्य धारणाओं को लेकर अप्रसर नहीं होते और न इसी कारण उन्हें किन्हीं एक के साथ मिला हुआ समफना उचित कहा जा सकता है। वे सभी बार्ते तटस्थ होकर देखते हैं और इसी कारण उन्हें विचार-स्वातंत्र्य का ही परिपोषक समफना उचित है।

गुरु नानक देव के अनुमार धार्मिक जीवन एक साधना-प्रधान अथवा निरंतर अभ्यास वा शिक्षण में निरत रहने का जीवन है। इसे यापन करने-बाले के लिए उचित है कि वह अपने को उत्तरीत्तर पूर्णता तक पहुँचाने की चेटा करता रहे। वह अपने को शानी या पंडित सममकर संतोष न कर ले।

श्रात्मक श्राप्यात्मक श्रानुभव की पूर्ति के लिए जब वह ठेठ श्रात्मिक व्यवहार के चेत्र में पदार्पण करें, तब प्रत्येक बात को बिकास साबधानी के साथ परखता चले श्रीर जहाँ कहीं भी किसी प्रकार की बृद्धि उसे दीख पड़े वहाँ उसे सत्य के अनुसार

सुधारने में प्रवृत्त हो जाय। गुरु नानकदेव का साधक इसीलिए अपने को कभी पूर्ण नहीं कह सकता, वह सदा सीखता रहनेवाला शिष्य वा सिख है। गुरु नानकदेव ने जिस व्यक्ति को अपने 'जपुजी' ग्रंथ के अंतर्गत 'पंच' की संशा दी है, वह भी इसी कारण इंश्वर का मेना हुआ कोई पुरुष-विशेष वा अवतार नहीं। वह सर्वसाधारण के बीच रहकर सर्वसुलम सामग्रियों के ही उपयोग द्वारा तथा पायः अभिन्न परिस्थितियों से ही लाम उठाकर अपने व्यक्तित्व का निर्माण करता है। उसके विचारों व व्यवहारों में सामंजस्य

लाने के लिए किसी प्रकार की सहायता आपेद्यित नहीं रहती। वह प्रत्येक समस्या की आपने आप निरे सहजमाव के साथ सुनमा लेता है और ऐसा करते समय यदि उसे कोई नवीन कठिनाई आ घरती है, तो उसका सामना हुई के साथ करता है। ऐसे व्यक्ति की विशेषता केवल इसी बात में है कि वह अपने संकल्प, साधन व किया, सभी को किसी व्यापक नियम 'हुकम' के प्रति समम्पता हुआ, अपने अहंभाव 'हं उ में' को भूल-सा जाता है और इस प्रकार उसका व्यक्तित्व समध्य के साथ किसी मेद का अनुभव नहीं करता।

गुरु नानक देव-द्वारा प्रयुक्त उक्त 'हुकम' शब्द बहुत महत्त्वपूर्ण है। उसके वास्तविक अर्थ का जान लेना परमावश्यक है। साधारण प्रकार से इसका शब्दार्थ किसी की स्त्राज्ञा व उसके द्वारा प्रचलित किया गया नियम समका जाता है। अतएव इस हुकम के विषय में भी धारणा हो सकती है कि यह किसी महापुरुष द्वारा रचे गए कोरे विधान का ही परिचायक है। परन्तु, वास्तव में बात ऐसी नहीं है। यहाँ न तो उक्त महापुरुप कोई साधारण वा असाधारण रहस्य व्यक्ति है और न हकम ही उसकी साधारण आजा वा विधान है। गुरु नानकदेव ने 'श्रोंकार' का लक्ष्म बतलाते हुए अपने प्रसिद्ध वाक्य "एक आँकार सति, नामु, करता, पुरुष, निरभउ, निरवैरु, श्रकाल, मुति, श्रज्ति, सैमं, गुर प्रसादि" में कहा है कि वह एकमात्र, सत्यस्वरूप, स्वयंभू और नित्य है, परन्तु साथ ही उसे 'कर्त्ता' का भी विशेषण प्रदान कर उन्होंने उसे इम सबसे संबद्ध भी कर दिया है। इस प्रकार उनके श्रोकार का स्वरूप कोरा पारमार्थिक सत्य-मात्र न रहकर कुछ करने बाले के रूप में भी लचित होने लगता है श्रीर ध्वानपर्वक विचार करने पर स्पष्ट हो जाता है कि यहाँ पर 'करना', 'करनेवाला', 'रहना', 'रहनेवाला', श्रयवा 'होने वाला' श्रीर 'होना' भी श्रापस में भिन्न-भिन्न नहीं हैं। सबके सब चाहे वस्त हो वा किया हो, एक ही में सम्मिलित व ख्रोतप्रोत हैं और कोई भी श्रंश किसी भी रूप में उस एकमात्र सत्य से श्रलग नहीं। यदि हकम है तो वही है,हुकम देनेवाला है तो वही है और जिसे हुकम दिया जा रहा है, वह भी वस्तुतः उससे किसी प्रकार भी भिन्न नहीं । इस प्रकार गुरु नानक देव का मूल दार्शनिक सिद्धांत सर्वात्मवाद के उस रूप की ख़ोर संकेत करता है जिसके अनुसार उस नित्य निर्विशेष, एकमात्र सत्य एवं व्यावहारिक ससीम सत्ता में कोई अंतर नहीं और उक्त प्रकार का वर्णन केवल हमारे कथन की मुलमता को ही व्यक्त करता है। अतरव, गुरु नानक देव ने हुकम के विषय में लिखते हुए यह भी बतलाया है कि "प्रत्येक वस्तु उसी के भीतर है, उसके बाहर कुछ भी नहीं। उस हुकम को यदि कोई भली भाँति समक्त सके, तो फिर उसे अपने को भिन्न सिद्ध करनेवाले, श्रहंभाव का बोध भी नहीं हो पावे"। तथा "हुकम चलानेवाले ने हुकम को सदा के लिए प्रवर्तित कर दिया है और उसे पालन कर मार्ग पर निर्देश वनकर अपसर होते रहना ही हमारा कर्तव्य है।"

परमात्मा का कोई निश्चित रूप ठहराना असंभव-सो बात है और गुरु नानक देव ने इस विषय में भी अपने विचार प्रकट किये हैं। वे कहते हैं कि "उसके संबंध में हम लाखों बार भी चिंतन करें, उसकी धारणा हमें स्पष्ट रूप में कभी हो नहीं सकती।" उसके विषय में हम जितना भी कहते चले जायँ,

उसका श्रंत नहीं मिलता। हम ज्यो-ज्यों कहते जाते हैं, त्यों-पत्य का स्वों वह श्रीर भी ज्यानक होता हुश्रा प्रतीत होने लगता है। "क् स्वरूप "वह स्वयं रसरूप है श्रीर उसका श्रनुभव करनेवाला भी वही है, वह श्रपने रंग में ही रमा हुश्रा सर्वत्र ज्यास हो रहा है,

वहीं महुन्या है, वहीं महुली है, वहीं पानी है, वहीं जाल है, वहीं जाल का शीशा है श्रीर वहीं चारा भी है। वहीं कमल है, वहीं कमिलनी है श्रीर वहीं उन्हें देखकर श्रानंदित होनेवाला भी है ""। "वह स्वयं गुण है, वहीं उसका कथन करता है श्रीर उसे मुनकर उस पर विचार भी वहीं करता है, वहीं रतन है, वहीं जौहरी है श्रीर वहीं उसका मूल्य भी है। उसे कितना भी ऊँचे से ऊँचा समका जाय श्रीर कहा जाय, उसे न तो कहा जा सकता है श्रीर न देखा ही

 <sup>&#</sup>x27;डु क्रमै अंदरि समुको, बाहरि डुकम न कोइ । नानक डुकमै के मुक्तै, त इंट मैं कहै न कोइ'॥ 'जपुनी', खंद २ ।

२. 'हुकमी हुकुम चलाए राहु। नानक किगसै बेपरवाहु॥ वडी, छूंद ३। ३. ''सोचै सोचि न डोवर्ड, जो सोची लखवार''॥ वडी, छुंद १।

४. 'ब्हु अंतु न जाएँ कोई। बहुना कहीए बहुना होई।' 'जपुजी', छंद २४।

५. 'आपे रसीआ आपि रस्, आपे रावणहार । रंगिरता मेरा साहिब, रविरहिआ नरपूरि । आपे माझी मञ्जली आपे पाणी जालु । आपे जालमणकड़ा आपे अंदिर लालु । कउलु तु है कलीआ तु है आपे बेसि विगासु ।' प्० २२, 'आदिसंध, सिरी राग २५ पर ।

जा सकता है। जहाँ भी देखता हूँ वहीं वह हिण्योचर होता है। उस ज्योति को सदा सहज स्वभाव से ही जाना जा सकता है।" "वह स्वयं काँटा है, वही तराजू है और तौलनेवाला भी वही है। वही देखता है, वही समस्तता है और वही कम वा अधिक अनुभूत भी हुआ करता है।" अत्राप्य परमात्मा के अशेय बने रहने का कारण भी उन्होंने इस प्रकार व्यक्त किया है—"समुद्र में यदि बूँद है और बूँद के भीतर समुद्र है, तो उसे कोई किसी प्रकार जान भी कैसे सकता है, यह तो आपको ही आप स्वयं पहचानना और जान लेना है। यदि इस प्रकार का आत्मज्ञान किसी को हो सके, तो निःसंदेह परमार्थ की प्राप्ति एवं मुक्ति दशा की उपलब्धि हो सकती है।" 3

गुर नानकदेव ने अपनी रचना 'जपुजी' के अंतर्गत अपने विचारों को बड़े मुन्दर ढंग से व्यक्त किया है। उन्होंने परमात्मा का सर्वप्रथम एक ऐसी अन्विति के रूप में होना बतलाया है जिसमें उस निर्विशेष सत्य के साथ-साथ उसके व्यक्तित्व का होना भी समन्वय पाया जाय।

इसी एक मात्र नित्य वस्तु के समज्ञ वे हमें अपने को उसका अपित कर देने की शिज्ञा देते हैं और इसके अनंतर व्यक्तित्व व हमें अपने आपको उसके आदर्शानुसार निर्मित करने आदर्श का मार्ग भी दिखलाते हैं। वे बतलाते हैं कि किस प्रकार हमें उसके सर्वोच्च गुणों, जैसे उसकी सर्वशक्तिमत्ता,

महानता, सर्वष्ठता, दयालुता त्रादि का त्रानुभव करना चाहिए त्रीर क्रमशः उसके श्रलीकिक व्यक्तित्व को अपने मानसिक, नैतिक एवं सींदर्य-संबंधी सर्वश्रेष्ठ ग्रादशों का परम प्रतांक समझना चाहिए। श्रंत में वे

 <sup>&#</sup>x27;आपे गुरा आपे करें, आपे सांग बीचार।
 आपे रतनु परांत नृं आपे मोतु अवार।
 साचउ मानु महतु तू आपे देवगहार।
 अंचा ऊंचउ आसीए कह उन देखिया आह।
 बंह देखता तंह एक नृं सतिगुर दिया मिलाह।
 जोति खिरंतर जाखीए नानक सहति सुमाह।' 'आदिग्रंभ' अण्डपदी ३, पृ० ५३)

२, 'आपे क'टा तोल तराजी आपे तोलगहारा। आपे देखी आपे विक्त आपे है वराजारा।' वही, सही राग ९, ५० ७३१।

श्वादिश्वंत्र, राग शामकलां, शब्द ९, १० २७२ ।
 श्वागर महि बूंद बूंद महि सागर, कश्यु बुमै विधि जासे ।
 उत्तमुज बलत अगीमकरि चीने आपै तनु पहासे ।

हमारे सामने एक निश्चित साधना की रूपरेखा भी उपस्थित कर देते हैं और उत्तरीत्तर आगे बढ़ानेबाली उसकी चार सीढ़ियों की ओर संकेत करते हैं। उनके अनुसार साधक की सबसे पहली अवस्था 'घरम खंड' की होती है जब वह अपने सभी कृत्यों को कर्तव्य के रूप में माना करता है। उसके उपरांत वह उन्हीं बातों को उनके कारणों के ज्ञान द्वारा अपनाने लगता है और इसी कारण इस दशा को उन्होंने 'आनखंड' कहा है। फिर तीसरी दशा उसकी तब आती है, जब वह 'करम खंड' के अनुसार अपने सभी कारों को अपने आप करने लग जाता है और जो-जो कार्य वह इस स्थित के अंदर किया करता है, वह सभी स्थमावतः उच्च कीटि के हुआ करते हैं। अंत में वह 'सच खंड' अर्थात् सत्य के वास्तिक प्रदेश में प्रवेश कर जाता है जहाँ पर आध्यात्मक पूर्णता की उपलब्धि हो जाती है और वह विधि-नियेधादि से परे चला जाता है। इस अंतिम स्थिति में आ जानेवाला पुरुप ही सबके लिए 'पंच' रूप में दीख पड़ता है और उसी को आदर्श मानकर लोग कार्य करते हैं।

उस सर्वात्मस्वरूप 'श्रोंकार' नामक परमात्मा के व्यक्तित्व की धारणा बनाये रखने के ही उद्देश्य से सिख लोगों ने सदा प्रार्थना को इतना महत्त्व दिया है। वे समक्तते हैं कि यदि वह जल के रूप में है, तो हम मछलियों की भौति उसमें रहकर जीवन यापन कर रहे हैं श्रीर वह यदि किसी मनुष्य के रूप में है, तो हम उसकी साध्वी पत्नी की भौति उसके साथ सदा नामस्मरण रहा करते हैं। उसके विना हमारा ज्ञामात्र के लिए भी.

जीता रहना कठिन है। इसी कारण प्रत्येक सिख के लिए यह निर्धारित कर्तव्य है कि वह उसके साथ अपने संबंध का अनुभव निरंतर करता रहे। अतएव गुरु नानकदेव ने अपने उपदेशों द्वारा नामस्मरण की बहुत बड़ी महत्ता दिखलायी थी और सिख-धर्म के मान्य अंथ भी अधिकतर स्तुतियों से भरे पड़े हैं। इसके सिवाय जिस प्रकार 'जपुजी' का पाठ प्रातः काल कर लेना प्रत्येक सिख के लिए आवश्यक समका जाता है और कुछ लोग उसके साथ-साथ 'असा दी बार' का भी पारायण करते हैं, उसी प्रकार सायंकाल के लिए 'रिहरास' का पाठ नियत है और संने के समय 'सोहिलों' पढ़ा जाता है। ये पाठ विशेषरूप से प्रमात्मा का स्मरण दिलाकर हमें उसके एवं जगत् के प्रति भी अपने कर्तव्य-पालन का निरंश करते हैं। चाहे उन्हें इस व्यक्तिगत रूप में करें, चाहे सामूहिक रूप में दुहरावें, प्रत्येक दशा में

केवल एक वही उद्देश्य रहा करता है। छठे गुरु हरगोविंद के समय तक सिख धमंग्रंथ तथा प्रार्थना-मंदिर के निश्चित हो जाने पर सामूहिक प्रार्थना का महत्त्व साम्प्रदायिक संगठन की हिन्द से भी ख्रिधकाधिक बढ़ता गया ख्रीर सिखों के दसवें गुरु गोविंदिसिंह के समय से उसके रूप, कम एवं प्रयाली में परिस्थिति के अनुसार कुछ परिवर्तन भी किया जाने लगा। अब उक्त निश्चित पाठों के ख्रितिरक्त कुछ ऐसी छोटी-छोटी प्रार्थनाओं की भी रचना कर दी गई है, जो व्यवहारों में उलक्ते हुए व्यक्ति को भी सुलम जान पड़े। ऐसी ही प्रार्थनाओं में से सर्वप्रसिद्ध वह है, जिसमें परमात्मा की स्तुति से ख्रारंभ कर दसी सिख गुरुओं, पाँच प्यारे, गुरु गोविंदिसिंह के बिलदान हुए चारो पुत्रों एवं धमं की रहा के लिए ख्रात्मोत्सर्ग करनेवाले प्रसिद्ध-प्रसिद्ध ऐतिहासिक सिखों को ख्रोर भी लच्च किया गया है। ऐसा करने का भी मुख्य ख्रामिप्राय यही है कि गुरु नानक द्वारा प्रचलित एवं ख्रम्य नव गुरुओं द्वारा समर्थित सिख-धर्म का ख्रनुसरस्य व संरच्या करनेवाले ख्रभने कार्यों के लिए चिरस्मरस्थीय हैं ख्रीर उक्त सामूहिक प्रार्थना में भाग लेनेवाले प्रत्येक व्यक्ति के लिए उनके छादर्श का अनुकरस्य भी अपेक्ति है।

उक्त विवरणों द्वारा सफ्ट है कि सिखों की प्रार्थना का वास्तविक उद्देश्य परमात्मा से किसी प्रकार की निरी माँग वा याचना नहीं, किंतु उस एक और अदितीय सत्ता के प्रति अपना भक्तिमाव प्रदर्शित कर उसके साथ तादात्म्य का अनुभव करना तथा उसके उदात्त गुणों के निरंतर स्मरण द्वारा अपनी सारी भावनात्रों का परिष्कार करते हुए त्रपनी मानसिक. नैतिक एवं श्राध्य। तिमक प्रवृत्तियों को पूर्ण वल प्रदान करना है। सिखों के सामने अन्य किसी प्रकार के भी पूजा-पाठ का वैसा महत्त्व नहीं और न उनके नित्य कमों अथवा संस्कारों में ही किन्हीं विधियों के समुचित पालन वा निर्वाह के संबंध में कोई विधान या व्यवस्था निश्चित है। उनकी दीचा-विधि जिसे 'पाइल' संस्कार कहा जाता है, बहुत सीधी-सादी है और उनके विवाह-संस्कार में प्रयुक्त 'श्चानंद की विधि' भी उसी प्रकार केवल श्रह्भकाल व प्रबंध की श्रपेचा करती है। ऐसे सभी अवसरों पर किसी न किसी रूप में प्रार्थना का किया जाना आवश्यक है। ग्रम अवसरों वा उत्सवों के लिए तो आनंद नाम की एक विशेष प्रार्थना का पाठ भी निश्चित है जिसकी रचना तीसरे गुरु अमर दास ने की थी।

सिख गुरुत्रों ने प्रसंगवश, ग्रपनी रचनात्रों के श्रंतर्गत उन दूसरी साधनात्रों के भी यत्र-तत्र उल्लेख किये हैं जो श्रन्य धर्मों वा सम्प्रदायों के श्रनुयायियों द्वारा विशेष रूप से ग्रपनाथी जाती हैं ग्रयवा जिन्हें वे सबसे ग्रपिक महत्त्व दिया करते हैं। परंतु वे सब यहाँ मिक्तमाव की ही पारपोषक हैं। उदाहरस

के लिए गुरु श्रमर दास ने कहा है कि "मन के श्रनुसार श्रम्य चलता हुश्रा मनुष्य 'हरि हरि' की रटन लगाकर यक भी साधनाएँ जाय, किंतु मन का मैल नहीं धुल पाता श्रीर मलिन मन के रहते न तो भक्ति का होना किसी प्रकार संभव है श्रीर

न अपना कल्पास ही हो सकता है।" इसी प्रकार गुरु तेगवहादूर ने भी. बतलाया है कि "यह मन कुछ भी कहना नहीं करता, कितनी भी शिद्धा दी जाय, अपनी दुर्मति का त्याग यह कभी नहीं करता | इसकी दशा कुत्ते की उस पेंछ के समान है जो कितना भी सुधारी जाय, सदा टेड़ी की टेड़ी ही. बनी रह जाती है।" गुरु रामदास ने इसी भाँति इसे कायानगर में रहनेवाले किसी अत्यंत चंचल वालक के रूपक द्वारा वर्णन किया है और परमात्मा से प्रार्थना करते हुए कहा है कि "मैने इसे अनेक प्रयत्नों द्वारा सुधारना चाहा. परंत यह मुक्ते वारंबार भरमाता ही रह गया । मैं अपने को अब थका-सा मानकर प्रार्थना करता हूँ कि इसे कृपा करके वश में ला दिया जाय।" 3-इसीलिए गरु नानकदेव ने भी कहा है कि "जब तक मन को मारकर उसे ठीक न कर लिया जाय, तब तक कार्य सिद्ध नहीं हो सकता। इसका अपने वश में कर लेना तभी संभव है जब इसे निर्मेशराम के गुर्शों की उलक्षन में डाल दिया जाय। सब कहीं का भूला मन उस एकंकार में जाकर ही ठहर सकेगा।"" इसी कारण वे कहते हैं कि "इठ व निग्रह करने मात्र से शरीर नष्ट होता है स्रीर बत व तपस्या द्वारा मन पूर्णतः भीग नहीं पाता ।यह केवल राम नाम की सहायता से ही वश में लाया जा सकता है।"" अतएव मनी-मार्य के लिए साधन एवं साध्य दोनों ही नामस्मरण श्रीर ईश-प्रार्थना है।

गुर नानकदेव ने उक्त मनोमारण किया के लिए योग-साधना की मी

१, 'श्रादिशंध' सिरी रागु ३१, प्०३८।

र " देवगांधारी १, पू० ५३६।

३ 'आदिशंध बसेत हिंडोल १, ५० ११९१।

४ " रामकत्ती १, ५०९०५।

५ " गउदी २, ५० २२२।

त्रावश्यकता कही-कहीं चतलायी है। वे एक स्थल पर कहते हैं कि "काया-नगर के अंतर्गत मन राज्य करता है और पाँचों इंद्रियाँ उसके शासनाधीन रहा करती हैं। वह पवन के संयोग में रहकर अपना आसन जमाया करता है, त्र्यतएव यदि पवन को ही योग-साधना द्वारा निरोध कर उसे पंगु बना दिया जाय, तो अपना कार्य सिद्ध हो जाय" । फिर "मन के भीतर प्रपंच व्यास हो रहा है। यदि योग-साधना द्वारा 'सबदि' वा पवन पर श्रिधिकार कर लिया जाय तो उसके मरते ही अपनी मृत्यु का सारा भय जाता रहे श्रीर परमात्मा की कृपा से मन भी स्थिर हो जाय" । इसी प्रकार सहज का महत्त्व वर्णन करते हुए गुरु अमर दास ने बतलाया है कि "निर्गण नाम का गुप्त भंडार सहज-साधना द्वारा ही प्रकट होता है । विना सहज के सब कुछ श्रंधकारमय है श्रीर माया मोहादि से व्याप्त है। सहज द्वारा ही 'निरभं जोति निरंकार' की पहचान हो पाती है" । गुरु नानकदेव के अनुसार भी ऊर्ध्व मूल तथा नीचे की ओर फैली शाखाओवाले वृद्ध का रहस्य तभी समझ में आता है जब सहज की सावना की जाय, और सहज-सावना की सफलता पारत्रहा में मन की एकामता द्वारा लीन हो जाने में ही निहित है। अतएव, पूर्ण मनोनिमह के विना सहज-साधना संभव नहीं समझी जा सकती ग्रीर मनोनिरोध के लिए, सभी ब्रोर से इटाकर केवल एक परमात्मा की ब्रोर मन को लगा देना ही विवक्ति है । नामस्मरण, भजन व प्रार्थना ये सभी हृदय के भक्तिभाव हारा अनुप्राणित होने पर ही सच्चे रूप में किये जा सकते हैं और भक्ति-रस में मन्न हुए विना गुरु नानकदेव-निर्दिष्ट उद्देश्य की सिद्धि संभव नहीं"।

सिख-धर्म के श्रांतर्गत 'नाम' को स्वभावतः बहुत बड़ा महत्त्र दिया गया है। नाम का शब्दार्थ किसी वस्तु को सूचित करने श्रथवा उसका परिचय देनेवाली 'संशा' होता है श्रीर साधारण रीति से हम उसका प्रयोग उस वस्तु के गुण स्वभावादि को व्यक्त करने के लिए ही किया करते हैं। लोगों ने इसी नियम के श्रानुसार परमात्मा के भी श्रानेक नामों की सृष्टि

नाम का तात्पर्य कर डाली है और कभी-कभी नामों की भिन्नता से भी मतभेद हो जाता है। गुरु नानक देव ने धार्मिक क्षेत्रहों के

इस कारण विशेष का निराकरण बड़े सुन्दर ढंग से किया है। वे कहते हैं कि

१ 'आदियंथ', रामकलो ९, ५० ९०७।

२. " गडड़ी ७, पु०१५३।

३ " सिरी रागु २३, पु० ६७।

"हमें परमात्मा के किसी मुख्य नाम की खोज करते अथवा उसे निर्धारित करते समय सर्वप्रथम यह समक्त लेना चाहिए कि संभार में अथवा इसके बाहर कोई भी ऐसी वस्तु नहीं जिसका संबंध उसके साथ न हो और जिस कारण वह उसका परिचय आप से आप न दे रही हो। जहाँ कहीं भी हम देखने का प्रयास करें, वहीं उसका नाम वर्तमान है। जितनी भी सृष्टि है, वह सब कुछ उसका नाम ही है; विना उसके नाम के कोई भी स्थान खाली नहीं" और इसीलिए यह कहना भी कोई अर्थ नहीं रखता कि उसके नाम अनंत है। ऐसा करना भी एक प्रकार से अपने को बंधन में डाल रखना है, क्योंक इस विषय में अंतिम शब्द कोई कह नहीं सकता।

'नाम' शब्द का प्रयोग सिख गुरुश्रों ने कहीं-कहीं पर एकमात्र एवं निस्य व सत्यस्वरूप निर्विशेष परमात्मा के लिए भी किया है जो ग्रब्यक्त रूप से सर्वत्र श्रोतप्रात है। उदाहरण के लिए, गुरु श्रर्जुनदेव ने अपनी रचना 'मुखमनी' के अंतर्गत एक स्थल पर कहा है कि "नाम सभी जीवों के लिए ग्राध्य स्वरूप है श्रीर उसी के ग्राधार पर सारे ब्रह्मांड का श्रस्तित्व कायम है।"3 इसी प्रकार गुरु रामदास ने भी बतलाया है कि "मैं अपने सतगुर की बलिहारी जाता हूँ जिसने गुप्तनाम को मेरे सामने स्पष्ट करके दिखला दिया।" माम शब्द का परमात्मा के व्यक्त रूप के लिए किये गए प्रयोग का उदाइरण ऊपर दिया चुका है। इस शब्द को सिख-धर्म के मान्य ग्रंथों में एक तीसरे प्रकार से भी व्यवद्वत किया गया है और वह प्रयोग सतगुरु के बतलाये हुए 'शब्द' वा उपदेश के लिए हुआ है। जैसे, गुरु श्रमर दास ने कहा है, "नाम का कथन करना चाहिए, गान करना चाहिए श्रीर उसपर विचार करना तथा उसकी पूजा भी करनी चाहिए। 1914 श्रीर गुरु अर्जुन देव ने तो अपनी रचना 'मुखमनी' के विषय में "ईश्वरीय शान, इंश्वर स्तुति तथा नाम" कहकर ही उसका नामकरण किया है। इस नाम शब्द के साथ, चाहे यह जिस किसी भी अर्थ में प्रयुक्त हुआ

१. 'आदिशंध', गृजरी अध्यक, पृ० ५०३।

२. 'जपुजी' १९।

३. 'सुखमनी' १६५।

४, 'आदिशंध' जैतश्री ५, ५० ६९७।

प. , सिरी राग अप्टपदी ५, प० ६६ ।

६. 'तुखमनी' २४: ५।

हो, सिख गुरुओं ने वड़ा प्रेम प्रदर्शित किया है। गुरु नानकदेव ने एक स्थल पर अपने मन को संबोधित करते हुए कहा है, "रे मन, कहाँ दौड़-धूप लगा रहा है। अरे! त् घर पर ही क्यों नहीं रहता? गुरु के मुख से विस्तृत रामनाम से तृष्त होकर त् सहज ही अपनी इष्ट वस्तु की प्राप्ति कर सकता है।" फिर दूसरी एक पंक्ति में वे यहाँ तक कह डालते हैं कि "विना नाम के इमारा सारा जीवन भी जलकर नष्ट हो जाय तो हमें कोई चिंता नहीं। अरे मन, त् गुरुमुख से निस्त हरिनाम का जाप निरंतर जपा कर जिसके द्वारा तुक्ते अलीकिक स्वाद का आनंद मिला करे।"

'निख-धर्म' के अनुसार परमात्मा का साद्धात्कार अथवा उसकी असीम कृपा का अनुभव साधक को अपने आप विना किसी माध्यम के ही हो सकता है। उसके लिए न तो किसी पुरोहित की सहायता आप द्वत है और न किसी पंडे के निर्देश की ही आवश्यकता है। फिर भी भगवद्भक्ति की भूख जाग्रत कर उसे बुम्माने के लिए संकेत करने गुरु की वाले का भी प्रयोजन होना ही चाहिए। सिख गुरुओं ने आवश्यकता हसी कभी को दूर करनेवाले सद्गुरु के महत्त्व का वर्णन अपनी रचनाओं में अनेक स्थलों पर किया है। गुरु नानकदेव के किसी मानवगुरु के विषय में अभी तक निश्चित रूप से कहीं कहा गया नहीं मिलता और कुछ लोगों के अनुसार इस कारण उनके गुरु स्वयं ईश्वर ही कहे जा सकते हैं। किंतु अन्य नव गुरुओं के लिए इस प्रकार संदेह नहीं किया जा सकता। जो हो, सभी ने सतगुरु के महत्त्व का उल्लेख मुक्तकंठ से किया है और अपने कल्याण के लिए उसी को मूल कारण भी ठहराया है।

गुर नानकदेव का कहना है कि "गुरु के मिलने पर ही अपने सांवारिक जीवन के अंत एवं आध्यात्मिक जीवन के आरंभ का हमें अनुभव होता है, गवं दूर हो जाता है, गगनपुर अर्थात् मुक्तावस्था की उपलब्धि होती है और हरि की शरण में स्थान मिलता है।" "संवार में चाहे जितना भी मित्र वा सखा हो, किंतु गुरु के विना परमेश्वर के आस्तित्व का बोध नहीं हो सकता।

१. 'आदिसंध' आसा अप्टपदी ७, ५० ४१४ : ५।

२. , अमाती १७, पू० १३३२।

३. 'मादिग्रंथ' रागु गउड़ी, पृ० १५३।

उसकी सेवा से ही मुक्ति की प्राप्ति संभव है।"" "गुरु की भक्ति का वास्तविक रहस्य कोई प्राणी क्या जान सकता है। यह तो ब्रह्मा, इंद्र तथा महेश के लिए भी अगम्य है, वह जिस किसी को चाहे अलख का दर्शन करा सकता है, विना उसके ऐसा होना कदापि संभक नहीं कहा जा सकता।" इस पंक्ति में आये हुए शब्द 'सतगुर' को यदि इम अलख के साथ जोड़कर अर्थ करें तो यह भी जान पड़ेगा कि गुरु नानकदेव ने मानवगुरु के लिए केवल गुरु तथा ईश्वर के लिए 'सतगुरु' शब्द का प्रयोग इस पद में किया है और इस प्रकार गुरु व परमात्मा के बीच बहुत कम भेद रह जाता है। इसी प्रकार गुरु अमर दास बतलाते हैं कि "प्रत्येक मनुष्य के भीतर हीरा, लाल जैसा रत्न वर्तमान है, किंतु अनजान होने के कारण इम उसे पहचान नहीं पाते। वह एक गुरु का शब्द ही है जिसके द्वारा हमें उसे परखने की शक्ति प्राप्त हो जाती है। गुरुमुख होकर ही अत्यंत अगम्य व अपार नाम वा निरंजन को इस प्राप्त कर लेते हैं" । " प्रशंसनीय गुरु हमें सदा मुख देनेवाला है, वही प्रमु है ग्रीर वहीं नारायण है। गुरू के प्रसाद से ही परमपद की उपलब्धि होती है। ऋरे मन, गुरुमुख होकर ही हृदय में विचार कर और श्रहंकार, तृष्णा-जैसे नीच कुटंबियों का परित्याग कर उसे संभाल ते । गुरु के समान कोई दूसरा दाता नहीं है। उसमें रामनाम जैसी वस्तु तुम्ने प्रदान करके उसके द्वारा तुम्ने अलख तक को लखा दिया है" । गुरु का महत्त्व दर्शाते हुए उन्होंने यह भी कहा है कि "नामा-जैसे छीपीं तथा कबीर-जैसे जुलाहे ने भी पूरे गुरु की ही कृपा से गति प्राप्ति कर ली, शब्द के रहस्य को जान गए, अहंभाव त्याग दिये क प्रसिद्ध हो गए " । सिख-धर्म के अनुसार गुरु के प्रति गहरी निष्ठा का प्रमाख इस बात से भी मिलता है कि उसके अनुयायियों ने किसी सदेह मानवगुर के सर्वमान्य रूप में न रहने पर भी अपने अतीत दस गुरुओं के मुरिवत वचनों के संग्रहों को ही गुरुवत् मान रखा है। विख लोग 'ब्रादिग्रंय' एवं 'दसम ग्रंथ' का ब्रादर 'गुरु ग्रंथसाहिव' कहकर प्रदर्शित करते हैं ब्रीट

the minutes place and any man to

THE RESERVE THE PARTY NAMED IN

१. 'आदिगंध' मारु सोलई =, ५० १०२=।

इ. ,, राथ मांक ५, ५० ११२।

४. 'आदिग्रंथ' राग मलार ४, ए० १२५७: ।

५. ,, सिरी राग २२, प्०६६।

<sup>#</sup> Fr -- 23

उनकी सदेह गुरु की भाँति ही पूजा भी करते हैं। ये प्रंथ उनके लिए

केंबल प्रतीकमात्र नहीं, किंतु जीवित गुरु-तुल्य हैं।

िख-धर्म के विद्वांतानुसार आदर्श व व्यवहार दोनों के बीच सामंजस्य स्थापित रखना सब से अधिक आवश्यक है और यही सबके लिए सर्वोत्तम परम कर्तव्य सममा जाना चाहिए। यदि कहनी और हो और करनी के साथ उसका कोई मेल न बैठता हो, तो उच्च से उच्च विचारों की भी सार्थकता

किसी प्रकार सिद्ध नहीं की जा सकती। इसी कारण गुरु

आदर्श व नानक देव से लेकर गुरु गोविंदिसिंह तक, सभी सिख टयवहार का गुरुश्रों ने जो कुछ भी अपने सिद्धांतों के रूप में कहा, उसे सामंजस्य अपने व्यवहारों में भी परिशात करके सबके समझ दिखला देने की निरंतर चेध्या की । वे सदा भगवन्नाम व

भगवद्गुणानुवाद द्वारा अपने समय का सदुपयोग किया करते थे, किंतु जब कभी ब्यावहारिक च्रेत्र में सामाजिक समस्याएँ ह्या जाती थीं, तो उन्हें उसी प्रकार की मनोवृत्ति के साथ सुलकाने की व्यवस्था करने में लग भी जाते थे। उन्होंने यदि परमात्मा को एकमात्र सत्य माना तो उसे उसी भाँति सबके लिए एक समान भाव से समझने का उपदेश भी दिया और उसी के आधार पर यह भी बतलाया कि मूल वस्तु के एक छोर समान होने के कारण किन्हीं भी दो मनुष्यों के बीच कोई वास्तविक मेद-भाव कभी नहीं हो सकता। श्रपने सामने किसी दूसरे को नीचा समऋकर उसके प्रति घुणा का भाव प्रदर्शित करना उतना ही हुरा है जितना किसी अन्य को अपने से सांसारिक इच्टि के अनुसार बड़ा समझकर उसके समज्ञ ग्रापने को हीन समझना पाप है। केवल कुटुंब की प्रतिष्ठा वा वंशविशेष की प्रचलित बड़ाई के कारण अयवा अपने धन की अधिकता व पांडिस्य की गहराई के ही आधार पर, किसी को दूसरे से बड़ा कहलाने का कोई भी अधिकार नहीं और न बड़प्पन का प्रदर्शन ही कमी प्रशंसनीय समका जा सकता है। केवल कुलीनता के कारण ऊँच-नीच, धन के कारण धनी-दरिद्र अथवा पठन-पाठन के आधार पर पंडित मुर्ख कहा जाना न्याय-धंगत नहीं हो सकता । इसी प्रकार उक्त धन, पटन-पाठन व कुंद्रुव का परित्याग कर ग्रीर कहीं अन्यत्र जाकर भजन-भाव में सदा लीन रहना भी श्रेयस्कर नहीं समका जा सकता। समाज के भीतर रहकर ही अपने उच्च विचारों की व्यावहारिकता व सबाई सिद्ध की जा सकती है। सबको समान बतलाना समान रूप से बरतने पर ही निर्भर है।

गुरु अमर दास कहते हैं, "जाति की उच्चता के लिए किसी को भी

गर्व न करना चाहिए। वास्तव में ब्राह्मण वही है जो ब्रह्म का जानकार है। एक ही ब्रह्म विंदु से सबकी उत्पत्ति हुई है और एक ही माटी द्वारा गढ़े गए मांडे की भाँति सारा संसार है। जब यह शारीर पंचतत्व निर्मित ही है, तब फिर इसके रहते घटकर वा बढ़कर होने का निर्णय

समानता किस प्रकार किया जा सकता है" । इस सिद्धांत को सिख गुरुश्रों ने अपने सिख समाज के श्रंतर्गत सभी प्रकार

के ऊँच नीच अथवा मध्यम कुलवाले लोगों का एक समान समझकर व उन्हें श्रपनाकर व्यवहारोपयोगी बना दिया था। गुरु नानकदेव से लेकर दशम गरु गोविंदसिंह तक ने इसका श्रवरशः पालन किया श्रीर श्राज भी इस बात के प्रमास प्रचुर मात्रा में मिलते हैं। वर्शविमेद की भावना को दूर करने के साथ ही सिख गठक्रों ने इस बात की श्रोर भी ध्यान रखा कि उसी प्रकार स्त्री व पुरुप के श्रिषिकारों में भी किसी प्रकार का मीलिक श्रांतर न समका जाय, बल्कि सबको एक ही श्रेगी का मानव मान लिया जाय । जिस समय गरु गोविंदिसिंह ने सर्वप्रथम, 'खालसा-सम्प्रदाय' की नींव रखी और पाहुल का आयोजन किया, उस समय उनके कड़ाइ के जल में उनकी पत्नी ने मीठा डालकर उसे मधुरव स्वादिष्ट बना दिया था श्रीर इस प्रकार उसकी तैयारी में भाग लेकर स्त्री-पुरुप की समानता का परिचय दिया था। सिख-धर्म के इतिहास में खियों के प्रसिद-प्रसिद्ध आदोलनों में भाग लेने तथा अवसरों पर कार्य करने की भी चर्चा बहुत सुनी जाती है। कहा जाता है कि जिस समय गरु अंगद को गुरु नानकदेव का देहांत हो जाने के अनंतर विरहजनित उदासीनता ने बहुत अधिक प्रभावित किया, उस समय एक साधारण स्त्री ने ही उन्हें कुछ काल तक एकांतवास के लिए प्रबंध कर दिया। गरु श्रमर दास ने एक रानी को अपने यहाँ दर्शनों के लिए आने से इस कारण रोक दिया था कि वह पर्दे में आना चाहती थी। गुरु तेगवहादुर के बंदी हो जाने पर उन्हें कष्टपद कारायह में समय-समय पर भोजन व जल पहुँचानेवाली एक स्त्री ही थी श्रीर एक मुस्लिम महिला ने गरु हरगोविंद से प्रभावित होकर अपना सारा धन उन्हें धार्मिक सरोवरों के निर्माण के लिए समर्पित कर दिया था।

बहुतों की यह घारणा रहती आई है कि छिल-धर्म इस्लाम के विरुद्ध अचलित किया गया था और उछके सदा विरुद्ध रहता आया। परंतु यदि

<sup>2. &#</sup>x27;आदिशंध' राग मैरड १, ५० ११२=।

सिख-धर्म के इतिहास पर भली भाँति विचार किया जाय तो इस कथन का अधिकांश कोरी कल्पना पर ही आश्रित दीख पड़ेगा। गुरु नानकदेव ने सिख-धर्म का प्रचार करते समय इस्लाम-धर्म के मौलिक मंतव्यो

सिख-धर्म व के विरुद्ध कभी एक शब्द तक का प्रयोग नहीं किया था। इस्लाम बल्कि उन्होंने तो सबसे ऋषिक ध्यान प्रायः उन्हीं विषयों के प्रतिपादन की श्लोर दिया था जो इस्लाम-धर्म के

शिलाधार माने जाते हैं। एकेश्वर की भावना, मूर्तिपूजा की निःसारता, वर्ण-क्यवस्था की निरर्थकता व विश्ववंधुत्व की गुरु नानकदेव ने इस प्रकार अपनाया है कि कुछ लोगों को उनके वस्तुतः इस्लाम-धर्मानुयायी होने का भी भ्रम होने लगता है। अतएव गुरु नानकदेव ने न तो इस्लाम-धर्म के मूलोच्छेद का कभी प्रयत्न किया और न उक्त वालों को उन्होंने उस धर्म के अनुयायियों से ही प्रहण किया । जैसा पहले कहा जा चुका है, गुरु नानकदेव का जन्म एक विशुद्ध हिंदू-परिवार में हुआ था और उन्हें शिचा भी अधिकतर उसी वातावरण में मिली थी। उन्हें हिंदुओं की धार्मिक अवनित का अनुभव मुक्तमानी आक्रमणों से उत्पन्न हुई परिस्थिति में ही सर्वप्रथम हुआ था और इसी कारण उनका ध्यान सबसे पहले विशेषकर उन्हीं बातों की स्रोर स्वभावतः श्राकृष्ट हुआ था जो उन्हें दोनों के संघर्ष के कारण स्पष्ट हुई थीं। फिर भी उन्होंने हिंदू समाज के भीतर आ गई हुई त्रुटियों की आलोचना करते समय प्रचलित इस्लाम की बुराइयों को भी नहीं मुलाया। उन्होंने समय-समय पर काजी, शेख व मुल्ला को संबोधित करते हुए उन्हें भी असलियत पर गौर करने के लिए आमंत्रित किया। गुरु नानकदेव के अनुयायियों में अनेक मुसलमानों की गणना की जाती है और उनके चिरकालीन साथी मदाना का भी मुसलमान होना प्रसिद्ध है। गुरु गोविंदसिंह को पहाड़ी राजाओं तथा मुस्लिम मुगल अधिकारियों तक के विरुद्ध लड़ने में सैयद बृद्ध शाह ने सहायता दी थी और उन्हें बहुत से मुसलमान सिपाही अपनी सेना में भर्ती करने के लिए दिये थे। इसके सिवाय यह भी प्रसिद्ध है कि महाराज रगुजीतसिंह का एक विश्वासपात्र मंत्री फकीर श्रजीजुद्दीन या जो सदा उनके साथ रहा करता था। अतएव जान पड़ता है कि सिख-धर्म के अनुयायियों में इस्लाम के प्रति जो कुछ भी दूषित भावना कभी लच्चित हुई, वह अधिकतर मुस्लिम शासकों के विरुद्ध थी और उनके द्वारा बहुवा किये गए अत्याचारों के कारण उत्पन्न हुई थी तथा उनका मूल धार्मिक से कहीं अधिक राजनीतिक बातों से ही जुड़ा हुआ था।

इसके साथ ही जो-जो बार्ते सिख-धर्म के भीतर इस्लाम से प्रभावित कहकर दिखलायी जाती हैं, वे भी केवल इस्लाम की देन नहीं हैं और न उनमें से सबका स्वरूप ठीक-ठीक इस्लाम-धर्म के ही समान है। इस्लाम-धर्म का खुदा एक अलौकिक व्यक्ति है जो कहीं सातवें आसमान में रहता हुआ सब पर

शासन किया करता है, किंतु सिख-धर्म का निरंकार पुरुष भिज्ञता उसके नितांत भिज्ञ है। वह किसी स्थान-विशेष में रहकर सिहासनासीन होनेवाला नहीं, बल्कि सर्वात्मभाव से अग्रा-

असु के भीतर श्रांतप्रोत है और उसके सार्वभीमिक नियमों का पालन विश्व के प्रत्येक पदार्थ द्वारा स्वभावतः होता जा रहा है। सिख-धर्म का विश्ववंधुरव भी इसी कारण किसी दीन वा धर्म के प्रति श्रंध-भक्ति-प्रदर्शन पर श्रवलंबित न होकर उक्त व्यापक सिद्धांत पर ही आश्रित समका जा सकता है। ऐसी स्थिति में किसी मूर्तिविशेष की पूजा अथवा वर्णव्यवस्था के समान भेदभावों की मान्यता का प्रश्न भी श्राप ही श्राप इल हो जाता है। गुरु नानकदेव ने प्रचलित पूजन-प्रणाली अथवा बहुदेववाद व अवतारवाद की घारणाओं के निःशेष निराकरण की व्यवस्था कभी नहीं दी श्रीर न किसी को उत्तम वा निकृष्ट कह टालने पर विशेष जोर दिया। उनका उद्देश्य एक संतुलित मनोवृत्ति द्वारा उक्त सबका उचित मूल्यांकन कराना मात्र था। एकेश्वरवाद, विश्ववंधुत्व श्रादि उक्त विचार हिंदू-धर्म के लिए भी नवीन नहीं थे। 'एकं सद्विमा बहुवा बदन्ति', 'सर्वे खल्बिदं ब्रह्म', 'न देवो विद्यते काष्ठे न पापासे', 'ब्रह्म जानाति ब्राह्मणः'तथा 'वसुधैव कुटुम्बकम्' जैसे ब्रानेक वाक्य हिंदू-समाज में कदाचित उस समय भी प्रचलित ये और इनका प्रयोग निरंतर आज तक भी हिंदू पंडितो-द्वारा उसी प्रकार होता श्रा रहा है। उनके श्रस्तित्व के बने रहते ऐसी धारणाश्ची के लिए इस्लाम या श्रन्य किसी धर्म के प्रति हिंद-धर्म का अपने को ऋगी समझने की कोई आवश्यकता नहीं और न उनके लिए गुरु नानकदेव को ही आभारी होना या । सिख-धर्म को प्रकाश में लाते समय उन्होंने इन वातों की ओर अवश्य ध्यान दिया, किंतु इतना ही करके वे चुप नहीं रह गए । उन्होंने इस संबंध में यह भी बतला दिया कि ऐसी बातों को बाहर से उपदेशवत् प्रहण न करके उन्हें अपने अनुमवी द्वारा स्वयं जाँचने तथा व्यवदार में लाने में कल्याग है। इसके लिए कहीं अन्यत्र जाने की भी आवश्यकता नहीं, वह तो पुत्र कलत्रादि के बीच रहकर ही मली भाँति संभव हो सकता है।

गुरु नानकदेव के बहुत पहले से भी उक्त प्रकार की विचार-धारा किसी

न किसी रूप में दीखती आई थी और उनसे कुछ ही दिन पहले कबीर साइव ने लगभग ऐसी ही भावनाओं से प्रेरित होकर अपने सिदांतों का प्रचार आरंभ किया था। कुछ विदानों का अनुमान है कि गुरु नानकदेव

ने कबीर साहब का ही अनुसरण किया था और कुछ लोग कबीर तो यहाँ तक कहते हैं कि ये उनके यहाँ जाकर उनसे साहब व उपदेश भी लिये थे। परंतु इस प्रकार की धारणाएँ गुरु नानकदेव अच्रशः सत्य नहीं सममी जा सकतीं। कबीर साहब का देहांत गुरु नानक के आविर्माव-काल के कदाचित् लगभग

५० वर्ष पहले ही हो चुका था और इस प्रकार दूसरे का प्रमावित होना, पहले के अनुयायियो द्वारा ही संभव हो सकता है। फिर भी इसमें संदेह नहीं कि इन दोनों महापुरुषों के उद्देश्यों में बहुत बड़ी समानता है छीर इन दोनों की साधना प्रणाली भी प्रायः एक ही है। अंतर केवल यही जान पहता है कि कथीर साहब ने जहाँ अपने विचारों को जनता के बीच प्रकट और प्रचार करके ही छोड़ दिया, वहाँ गुरु नानकदेव ने अपने विद्धांतों को अपने पछि भी व्यवहार में लाने के लिए एक प्रकार का संगठन भी कर दिया। यही कारण है कि गरु नानकदेव के अनुयायियों के लिए जहाँ वैसे। ही आदर्श की परम्परा दो सौ वर्षों से भी अधिक काल के लिए चली और आज भी उसकी शृंखला किसी न किसी रूप में वर्तमान है, वहाँ कभीर साहय के अनंतर उनकी परम्परा में वैसी शक्ति नहीं दीख पड़ी और न वह आ न तक संभल ही सकी। इसी का परिशाम इम यह भी देखते हैं कि 'सिख-धर्म' ने अपने संगठित प्रचार की प्रणाली द्वारा अपना प्रभाव आजकल के सार्व-जनिक दोत्र पर भी जहाँ कमा रखा है, वहाँ क्वीर-पंथियों की गणना हिंदू-धर्म के साधारण सम्प्रदायों में ही होकर ग्ह जाती है। कवीर साहब की विचार-धारा संभवतः आरंभ से ही कुछ न कुछ दार्शनिकता वा अधिक से अधिक सैद्धांतिक रूप लेकर आगे बड़ी थी और वह बहुत कुछ उपदेशात्मक बनकर ही रह गई, किंतु गुरु नानकदेव की विचार-धारा का स्वरूप सदा से ही व्यावहारिक रहा और आगे आने वाली परिस्थितियों ने क्रमशः उसके राष्ट्र व सुदृढ़ होने में सहायता ही पहुँचाई । एक लेखक के कथनानुसार कवीर साहब, गुरु नानकदेव श्रीर महाप्रभु चैतन्य प्रायः एक ही युग में उत्पन्न हुए और इन तीनों के अनुयायी अलग-अलग आज भी वर्तभान हैं; किंतु इन तीनों में से पहले के विचारों का प्रभाव जहाँ श्रत्यंत महत्त्वपूर्ण एवं विस्तृत या और शीसरे का व्यक्तित्व

अत्यंत आकर्षक था, वहाँ दूसरे के कार्यों का परिशाम कहीं अधिक स्पष्ट और व्यावहारिक रहा ै।

सिख-धर्म की सची जानकारी उसके गुरुश्रों की रचनात्रों के उचित ढंग से अनुशीजन करने पर ही हो सकती है। उसके साम्प्रदायिक उपदेशों के विवरण कतिपय धार्मिक पुस्तकों में भी पाये जाते हैं और कहीं-कहीं पर मुख्य बातों की अपेचा साधारण नियमादि के ही वर्णन अधिक मिलते हैं। सबसे प्रथम सिख-धर्म का परिचय देनेवाले भाई गुरुदास थे

साम्प्रदायिकता वो गुरु अर्जुन देव के संबंधी व समकालीन ये। माई गुरु दास के ही द्वारा गरु अर्जुन देव ने 'आदियंथ' के प्रथम

संस्करखवाला संग्रह लिखवाया था । गुरु ग्रमर दास ने ग्रपनी श्रोर से भी कुछ कविताओं की रचना की और अपनी ४० वारों के अंतर्गत सिख-धर्म के प्रचलित सिद्धांतों का वर्णन किया । इन वारों में से प्रत्येक में कुछ पौड़ियाँ है जिनको संख्या एक समान नहीं है और इन पीड़ियों में से भी कुछ की पंक्तियाँ केवल पाँच हैं, तो दसरी की दस तक पहुँची हुई है। भाषा प्राचीन श्रीर क्लिप्ट पंजाबी है, किंत उसकी सहायता से हमें सिख-धर्म के उस रूप का एक ग्रन्हा सा परिचय मिल जाता है जो उस समय था। भाई गुरुदास ने सिख-गठश्रो द्वारा उस समय तक किये गए कार्यों का स्वभावतः एक प्रशंसात्मक विवरण दिया है। उन्होंने उस समय के प्रचलित अन्य धर्मों के अपर कहीं कहीं कट स भी किये हैं और अपने धर्म को सर्वश्रेष्ठ बतलाया है। उदाहरण के लिए, वे कहते हैं कि 'जहाँ कहीं पर केवल एक मिख है, तो वह एक लिख समझा जा सकता है, परंतु जहाँ दो भी सिख हैं वहाँ एक संतसमाज बन जाता है और यदि कहीं पर पाँच सिख हो गए तो फिर वहाँ पर स्त्रयं परमात्मा का ही सदेह वर्तमान व्हना समक्त लेना चाहिए। इसी प्रकार जैसे वर्ष के भीतर छः ऋतुएँ तथा बारह महीने हुआ करते हैं, किंतु सर्य केवल एक ही होता है, उसी प्रकार केवल सिख ही उस परमात्मा के दर्शन कर सकता है।' ऐसी बातों के अतिरिक्त भाई गुरुदास ने नम्रता, सरसंग, खियों का महत्त्व, नामस्मरण श्रादि विषयों का विवेचन भी किया है । भाई गुरुदान तीसरे निख गुरु से लेकर छठे तक वर्तमान थे । वे संवत् १६८५ तक जीवित थे।

१, डा० के० ई० कार्पेटर : ' शीला इन मिडीवल इंडिया ' ए० ४मन ।

## (१४) सिख-धर्म के सम्प्रदाय

वीर वंदा बहादुर के समय से ही िस्खों के मीतर दलवंदी के भाव जागृत होने लगे। उसके पहले भी कुछ लोग किसी न किसी कारण से सिख-गुक्त्रों से पृथक् होकर अपने-श्रपने नये पंथ चलाने के प्रयक्त करते श्रा रहे थे। गुढ नानकदेव का देहांत हो जाने पर उनके पुत्र श्रीचंद (जन्म सं० १५५१) ने अपना 'उदासी सम्प्रदाय' चलाया

सम्प्रदायों श्रीर कश्मीर, काबुल, कीबार, पेशावर तथा श्रन्य कई का स्थानों में भ्रमण करते हुए ठट्टा (सिंघ) जैसे नगरी निर्माण में कई केन्द्र भी स्थापित किये। कहा जाता है कि ये श्रपने विता की गही न पाने पर उदास हो गए थे।

इनके अनंतर इसी प्रकार अपने पिता चीये गुरु रामदास का उत्तराधिकारी न बन सकने के कारण प्रियीचंद ने भी एक नया पंथ चलाया था जो 'मीनापंथां' के नाम से प्रसिद्ध हुआ और माँक अर्थात् रावी और व्यास के बीच बसे हुए मध्यदेश के निवासी हंदल नामक किसी जाट ने अपना 'इंदली मत' स्थापित किया । ये इंदल गुरु ग्रमर दास द्वारा दीवित हुए ये, किंतु इनके तथा इनके अनुयायियों के विचारों में बहुत भिन्नता आ गई। एक चौथा पंथ गुरु इरराय के पुत्र रामराय के अनुयायियों का 'रामैया पंथ' भी इसी भाँति चल पड़ा या। परंतु इन सभी का रूप बार्मिक ग्रंथों के समान ही विशेष रूप से लिव्त होता था और उनके द्यन्यायियों के भावों के पहले उतनी उप्रता नहीं दीख पड़ती थी। वीर वंदा बहादुर के समय से गुरु गोविंदिष्टि द्वारा प्रवर्तित वीर 'खाजमा सम्प्रदाय' के भीतर जो दो दल बने उनके रूप कुछ श्रधिक भयंकर दीख पड़े। उन 'सत्त खालसा' तथा 'बंदई खालसा' वालों में से प्रत्येक ने एक दूसरे को पूर्णतः नीचा दिखलाने के भी प्रयत्न किये श्रीर हानि पहुँचाई। इन कारणों से छिल-धर्म के अनुयायियों का समाज कमशः छिन्न-भिन्न होने लगा और धार्मिक दृष्टि से भी उनका अधःपतन आरंभ हो गया । ऐसे ही ग्रवसर पर संवत् १६४७ के लगभग उसके कुछ अनुवावियों के हृदयों में सुधार की भावना जायत हुई श्रीर उसके लिए प्रवृत होने वाले लोगों ने अपनी नयी संस्थाएँ स्थापित करना आरंभ किया जिस कारण कतिपय सुधारक सम्प्रदायों की भी सुध्टि हो गई।

विख-धर्म के अनुवार प्रचलित किये गए सम्प्रदायों तथा उसके

सुधारकों की श्रोर विशेष ध्यान देनेवाले समाजों की संख्या बहुत है। इनमें से कई के विचारों व व्यवहारों में केवल सूक्ष श्रथवा कुछ बाहरी मैंद ही दिखलायी पड़ते हैं। किर भी इनमें से कई हिंदू-धर्म के श्रनुयायी जैसे बन गये हैं श्रीर उनके लिए इस समय हम 'सिख' विभिन्न सिख- शब्द का प्रयोग केवल नाम-मात्र के लिए ही कर सकते सम्प्रदाय हैं। इन पंथों का इतिहास तथा इनके श्रंतगंत मिल-भिन्न परिस्थितियों के श्रनुसार श्रा गई हुई प्रवृत्तियों का दुलनात्मक श्रध्ययन एक मनोरं कक विषय होगा। सिख-धर्म के इन सम्प्रदायों के उत्थान व विकास तथा इसी प्रकार से कवीर-एथ के मिल-भिन्न व्यवस्थायों की भी गतिविधि के विचारपूर्ण श्रवलोकन विश्लेषणात्मक

के उत्थान व विकास तथा इसी प्रकार से कबीर-एंथ के मिन्न-मिन्न उपसम्प्रदायों की मी गतिविधि के विचारपूर्ण अवलोकन विश्लेषणात्मक विवेचन के द्वारा मानव समाज की धार्मिक मनोवृत्ति के वास्तविक महत्त्व का मूल्यांकन मली माँति किया जा सकता है। जो हो, यह प्रश्न विशेषकर समाज-शास्त्र के विद्वानों से संबंध रखता है स्त्रीर इसे यहीं छोड़ इम सिख-धर्म के उक्त वर्गों में से मुख्य-मुख्य का परिचय देते हैं।

१. 'उदासी-सम्प्रदाय' के अनुवायियों को मीतिक, अथवा विशेष रूप से राजनीतिक बातों से कभी कोई संबंध नहीं रहा है। उसके मूल प्रवर्षक श्रीचंद बराबर संन्यासियों के वेश में और अधिकतर कदाचित् नम्न रहकर ही अमण् किया करते थे आर उनके अनुवायी लोगों का भी रहन-सहन सदा साधुओं की ही माँति रहा। संसारिक उदासी बातों की ओर से इनकी ऐसी तटस्थता देखकर गुरु सम्प्रदाय गोविंदसिंह इनके प्रति कुछ रुष्ट रहा करते थे और कभी-कभी इनकी अहिंसात्मक, मोली-भाली एवं सादी प्रवृत्ति के कारण इन्हें जैनी तक कह दिया करते थे। तीसरे गुरु अमर दास को भी यह सम्प्रदाय पसंद नहीं था और उन्होंने इसे भरसक निरुत्साहित ही किया था। किंतु छठे गुरु हरगोविंद के पुत्र बाबा गुरुंदत्ता ने इसको फिर से जायत किया। ये अधिकतर कत्तारपुर में रहा करते थे और कीर्तिपुर में बा, जहाँ इनकी समाधि विद्यमान है। इन्हें केवल 'बाबाजी' भी में मेरे थे, जहाँ इनकी समाधि विद्यमान है। इन्हें केवल 'बाबाजी' भी

उदासी सम्प्रदाय की चार प्रधान शालाएँ हैं जो 'धुन्नी' कहलाती हैं न्त्रीर जिन्हें चार उदासियों ने चलाया था,। (१) फूलसाहिब की शाला बहादुरपुर में है, (१) बाबा हसन की चरनकील में न्नानंदपुर के निकट

कहा जाता है।

है, (३) अलमस्त साहिब की पुरी और नैनीताल में है, और (४) गोविंद साहिब की शिकारपुर (सिंघ) तथा अमृतसर में है। इनमें से प्रत्येक

दूसरे से स्वतंत्र हैं श्रीर उसका प्रबंध भी एक भिन्न महंत शास्त्राएँ करता है। उदासी लोग साधारणतः इधर-उधर अपने व तीथ-स्थानों में भ्रमण करते फिरते हैं। किंतु इनकी अधिक भेषादि संस्था मालवा, काशी, जालंधर, रोइतक व फिरोजपुर में पायी जाती है। ये अपनी पूजा में घड़ी घंटा बजाया

करते हैं और 'श्रादिग्रंथ' की आगती किया करते हैं। इन्हें भरम व विभृति के प्रति बड़ी श्रद्धा है जिसे ये बहुधा अपने श्रीर पर धारण भी किया करते हैं। इनके दीचा-संस्कार के समय भी इनका गुढ़ इन्हें नहलाकर भरम लगा देता है। ये कुछ भरम को सदा सुरिच्ति भी रखते हैं और उसके ऊपर एक जंत्री वा छोटी मढ़ी भी बना देते हैं। इनका प्रिय मंत्र ''चरण साधका घो-घो पियो। अरप साध को अपना जियो।' है। आजकल ये गैरिक वस्त्र धारण करते हैं, साधुओं की भाँति रहा करते हैं और विवाह का करना आवश्यक नहीं समस्ते। ये 'आदिग्रंथ' को मानते हैं। इनके भेष में हिंदू-साधुओं की अनेक बातें सम्मिलित हो गई हैं और इन्होंने साधारण हिंदुओं की आचार-विधि को भी बहुत कुछ अपना लिया है। इस पंथ के अनुयायियों को कभी-कभी 'नागा' अथवा नानकशाही भी कहा करते हैं। इनका मुख्य गुक्दारा देहरा में है और पूर्वी भारत में इसकी ३७० गिद्धाँ बतलायी जातो हैं।

उक्त नानकशाही वा उदाधी-सम्प्रदाय की एक अनुयायिनी संत सुवचना दाखी अभी कुछ दिन हुए वर्तमान थीं। इनका जन्म सं० १६२८ में हुआ या और ये गाँव डेइमा (जिला गार्जापुर) के दलसिंगार लाल की पुत्री थीं। इन्हें बचपन से ही मिक्तिभाव तथा साधु-सेवा की लगन थी। चौदह वर्ष की अवस्था में इनका विवाह बिल्या के रहने-संत सुवचना वाले जुगलिकशोर लाल के साथ हुआ था। एक बार दासी गंगा-स्नान करने जाते समय ये हीरादास साधु की मोपड़ी में जाकर वहाँ से शीघ लौट आयीं। साधु उदाधी-सम्प्रदाय के ही नागा थे। सुवचना दासी उसी समय से बहुषा शब्दयोग का अभ्यास करने व समाधि में रहने लगीं। किंतु अपने पति

१. विलियम क्रुतः 'र म्लासरी' ३० मा० ४, ५० ४१७-२० वा ५० ४७९-८०।

की सेवा से अवकाश पाकर ही ये अपनी साधना में लगती थीं। इनका प्रभाव आगो चलकर इनके पति पर भी पड़ा था। बलिया में रहकर के सत्तंग किया करती थीं। इनकी रचनाओं में 'प्रेमतरंगिनी', 'विज्ञानसागर', 'विदेह मोच्प्रकाश' आदि अधिक प्रसिद्ध हैं। इनका एक पद इसा प्रकार है:—

भोहि चार दिना रहनारे, भजसिन बाहगुर । छिन छिन उमिर घटत निसिवासर इकदिन उठ चलनारे । अपनी करो फिकर चलने की यहाँ नहीं रहनारे । जस अपजस ले साथ चलनारे, सुबचन हरि भजनारे ।

२. सिखों के एक दूसरे सम्प्रदाय 'निर्मला' की स्थापना वीरसिंह ने गुरु गोविंदसिंह के समय में की थी। कहते हैं कि गुरु गोविंदसिंह को किसी अनुपकीर नाम की रूपवती खत्रानी ने छलपूर्वक अपने प्रेमपाश में बाँधना चाहा था जिसकी प्रतिकिया में गुरु साहब ने गैरिक वस्त्र परिधान करके उससे भेंट की और उसके प्रभावों से मुक्त हो चुकने के उपरांत वही वस्त्र वीरिसंह को प्रदान कर उन्हें इस पंथ की स्थापना के लिए आदेश दिया। इसी घटना के उपलच्च में गुरु साहब का ४०४ कथाओं का सुपसिद अंथ ' त्रियाचरित 'भी लिखा गया । वीरितंह ने मबसे अधिक ध्यान व्यक्ति-गत पवित्रता एवं स्त्राचार शुद्धि की स्रोर दिया या स्त्रीर इस विषय में वे सदा हद रहते आये। निर्मला लोग बड़े सच्चरित्र और प्रतिष्ठित समके जाते हैं। ये लोग अधिकतर संस्कृत के विद्वान् हुआ करते हैं और साधारखतः श्वेत वस्त्र परिधान किया करते हैं। इनका अलाड़ा इनके किसी महंत के शासनाधीन रहा करता है। ये श्रविवाहित भी होते हैं। इस सम्प्रदाय के अनुयायियों का भी मुख्य ध्येय उदासियों की ही भाँति गुरू नानकदेव के मूल सिद्धांतों के अनुसार चलना है। ये धार्मिक बातों के साथ-साथ सांसारिकता का संबंध अधिक बनाये रखना नही चाइते श्रीर न इसी कारण राजनीतिक उथल-पुथल का प्रभाव इनपर कभी पड़ सकता है। इनकी भी धर्म-पुस्तक 'आदिसंय' है ।

३. सिखों के 'नामधारी सम्प्रदाय' को लुधियाना के भाई रामसिंह नामक एक सिख ने प्रवर्तित किया था जो पहले महाराजा रखाजीतिसिंह-

१. के० सी० भोमन: पढि मिरिटनस ऐसेटिनस ऐंड सेंट्रस आफ इंडिया। (फिशर उनविन, १९०३) ए० १९६-८।

की सीधी पाग बाँधते हैं।

की सेना में रह चुके थे। सेना का परित्याग करने के उपरांत उनके हृदय में धार्मिक भावनाएँ जायत हुईं और वे कैबलपुर जिले के किसी उदासी-सम्प्रदायवाले बाबा बालकराम से दीचित होकर अपने नामधारी नवीन पंथ को प्रवर्त्तित करने की स्रोर स्रवसर हए । उनके सम्प्रदाय अनुयायी बाबा बालकराय (मृ० सं० १६२०) को ११वाँ तथा रामसिंह को १२वाँ सिखगुरु मानते हैं और एक विशेष प्रकार से वेश-भृषादि धारण करते हैं। ये पक्के निरामिषभोजी हुआ करते हैं और नामधारियों से भिन्न किसी और के हाथ की रसीई प्रहरण भी नहीं करते । ये खादी के वस्त्र पहना करते हैं और आपस के ऋगड़ों को भर सक श्रदालतों तक ले जाना पसंद गईं। करते। ये श्रपने गुरु की सेवा प्राखपर से करने पर तैयार रहते हैं। इनका एक दूसरा नाम 'क्का' भी है। 'कुका' का शब्दार्थ कुक करनेवाला होता है जिसका अभिप्राय यह है कि इस पंथवाले आराधना के अवसर पर बहुधा सिर हिलाया करते श्रीर चिल्लाते हैं तथा श्रंत में 'सत श्री श्रकाल' कहते-कहते भावावेश तक में आ जाते हैं। सर्वप्रथम यह पंथ पौरोहित्य के विरुद्ध चलाया गया था। से लोग गोवध के भी बहत विरुद्ध हैं श्रीर श्रपने श्रन्यायियों द्वारा बहत-से कसाइयों की इत्या किये जाने पर इनके गुरु रामसिंह को रंगून में निर्वासित होना पड़ा था जहाँ ये सं० १६४५ में मरे ये। कुका लोग बहुधा एक प्रकार

थे. सिख-धर्म के एक अन्य सम्प्रदाय 'सुथराशाही' की स्थापना किसी सुथराशाह ने की थी। कहा जाता है कि उनके पिता ने उन्हें बचपन में इसिलए त्याग दिया था कि वे बड़े गंदे ढंग से रहा करते थे, श्रीर सर्व प्रथम गुरु हरगोविंद ने उन्हें सुथरा वा स्वच्छ कहकर अपनाया था। परन्तु इस बात को कुछ लोग अनैतिहासिक मानते हैं श्रीर उन्हें सुथराशाही सुथराशाह कहे जाने का मूल कारण उनके सुतार वा बढ़ के वंश में जन्म लेना ठहराते हैं १। सुथराशाही सम्प्रदाय की उत्पत्ति के विषय में और भी अनेक मत है जिनके अनुसार कुछ लोग सुथराशाह को गुरु अर्जुन का शिष्य समझते हैं और दूसरों का

कहना है कि वे गुढ़ हरिराय के समकालीन सूचा नाम के ब्राह्मण ये जो पीछे से सुयराशाह कहलाये। इसी प्रकार कुछ श्रन्य लोग इस पंथ के प्रचलित

१. चितिमोहन सेन : 'मिडीवल मिस्टिसिव्म आफ इंडिया', पु॰ १६९ ।

करने का श्रेय गुठ तेगवहादुर को देना चाहते हैं। जो हो, इस सम्प्रदाय के श्रन्यायियों के प्रति सर्वधाधारण की श्रद्धा शाजकल पूर्ववत् नहीं देखी जाती। ये लोग श्रिषकतर दो लोहे के डंडे बजाकर पैसे माँगने में दुराप्रह करनेवाले व्यक्तियों के ही रूप में देखे जाते हैं श्रीर पूर्व की श्रोर तो इनके संबंध में एक कहावत भी चल पड़ी है कि "के हू मुखे के हू जीये, सुथरा घोरि बतासा पीये"। सुधराशाहियों का प्रधान केंद्र पहले पठानकोट के निकटवर्ची नगर बुरहानपुर में या, परंतु पीछे वहाँ से हटकर लाहौर में कश्मीर दर्वाज पर श्रा गया। सुधराशाह एक बड़े बहादुर पुरुष कहे जाते हैं श्रीर प्रसिद्ध है कि उन्होंने गुरु हरगोविंद की बड़ी सहायता की थी जिस कारण उन्हें मुगलों का श्रत्याचार भी सहन करना पड़ा था। परंतु उनके श्रनुयायियों में श्रव इस प्रकार के लोग नहीं पाये जाते श्रीर इस पंथ की यहुत कुछ अवनित भी सुनी जाती है। सुधराशाही श्रिषकतर पंजाब व बंगाल में पाये जाते हैं।

प्र. सिखों के 'सेवापंथी सम्प्रदाय' की स्थापना कन्हैया नामक एक व्यक्ति के कारण हुई थी। वह सेवाधर्म का कहर अनुयायी था और मुगलों द्वारा गुरु गोविंदसिंह के आनंदपुरवाले दुर्ग पर चढ़ाई किये जाने पर उसने शत्रु एवं मित्र दोनों के दलों को पानी पिलाने की व्यवस्था समान रूप से की

थी। गुरु गोविदसिंह ने उसकी बड़ी प्रशंसा की और उसे

सेवापंथी मानव-जाति का सचा सेवक बतलाया। कन्हेया ने अपने सम्प्रदाय विचारों के आधार पर एक नवीन पंथ मी चलाने का प्रयत्न किया और उसके अनुगामियों की संख्या बढ़ने

लगी। उसके एक शिष्य का नाम सेवाराय या श्रीर सेवापंथी नाम पहले पहल कदाचित् इसी कारण पड़ा था। कन्हैया के एक दूसरे शिष्य के नाम पर अमृतसर में इस सम्प्रदाय के अनुयायी अदलशाही कृहलाते हैं। फिर भी सेवापंथी कहलानेवाले सिख श्राज भी अपनी निःस्वार्थ सेवा व सहृदयता के लिए प्रसिद्ध हैं। वे इमानदारी के साथ मजदूरी करने श्रीर रस्सी बँटने- जैसे छोटे-छोटे काम करके भी खाना अधिक पसंद करते हैं। यदि वे मिचा- वृत्ति भी स्वीकार करते हैं, तो जो कुछ भी मिल जाय उसी से संतोध कर लिया करते हैं।

१. डा० निकल मैकनिकल : 'इंडियन बीज्म' ५० १५५।

२. जे० सी० शोमनः 'मिस्यिस' १० ५० १९८-२००।

द. उक्त विख सम्प्रदायों में से 'निर्मला' को छोड़कर अन्य सभी 'सहजधारी' भी कहलाते हैं; क्योंकि उनका मुख्य उद्देश्य पूर्ववत् रहना ही कहला सकता है। किन्तु निर्मला एवं निहंग कहलानेवाले लोगों को कभी-कभी 'सिंहधारी' कहा जाता है। 'निहंग' का शब्दार्थ निश्चित वा निर्मीक

समका जाता है और इन लोगों के अन्य नाम 'अकाली' अकाली अकाली अपेर 'शहीदी' भी हैं। ये लोग खालमा सम्प्रदाय के पक्के सम्प्रदाय अनुयायी होते हैं और इनकी धार्मिक प्रवृत्ति बहुत कुछ राजनीतिक व सामाजिक वातों द्वारा भी प्रभावित रहा

करती है। इनका श्राविभाव वास्तव में खालसा सम्प्रदाय की उत्पत्ति के पहले अर्थात सं० १७४७ के लगभग मानसिंह के नायकत्व में हुआ था। जिस समय चमकीर के छोटे-से दुर्ग में केवल ४० सिखों ने मुगल सेना का सामना किया था श्रीर अंत में वहाँ से गुरु गोविंद सिंह को मेप बदलकर स्थान छोड़ देना पड़ा था, उस समय उन्होंने मार्ग में फर्कारों के नीले वस्त्र पहन लिये ये जिन्हें उन्होंने निर्दिध्ट गाँव तक पहुँचकर अपने योग्य साथी मानसिंह को दे दिया था तथा उन्हें एक नवीन पंथ चलाने की अनुमति भी दे दी थी। अकाली लोग इसी कारण नीले वस्त्र को ही अधिक पसंद करते हैं और उसी के साफे बाँघा करते हैं। कुछ श्रकाली अपने नीले साफे के नीचे एक पीला कपड़ा भी बाँधते हैं जो बहुधा उनके ललाट की श्रोर दीख पहता है। कहते हैं कि दिल्ली के किसी खत्री नन्दलाल ने गुरु गोविंदसिंह से कभी पीले वस्त्र पहनने का आग्रह किया था जिसे गरू ने स्वीकार कर लिया या और उसी के स्मारक रूप में ऐसा किया जाता है। श्रकाली लोग पारस्परिक सहायता के बड़े इच्छुक देखे जाते हैं श्रीर इनके नियमों में एक यह भी प्रसिद्ध है कि भोजन करते समय ये पहले चिल्लाकर पूछ लेते हैं कि क्या किसी को भोजन की आवश्यकता है और किसी के 'हाँ' कह देने पर उसे ये अपनी याली में से कुछ अंश निकालकर दे देते हैं। ये गाँजा. तम्बाक श्रादि कभी नहीं पीते, किन्तु कभी भंग छान लिया करते है।

इनके सिद्धांतों के अनुसार धार्मिक आचार-विचार एवं युद्ध-संबंधी कायों में कोई मी मौलिक अंतर नहीं और न सार्वजनिक जीवन में पूरा भाग लेकर उसे उन्नत रूप में अप्रसर करते रहना किसी भी प्रकार से धार्मिक रहन-सहन के विपरीत समका जा सकता है। इसके सिवाय इनका उद्देश्य एक यह भी जान पड़ता है कि सिख-धर्म के अनुयायियों को एक अलग जाति के रूप में स्वीकार किया जाना सर्वधा उचित है। इसी कारण ये हिंदू-धर्म द्वारा श्रपनायी जानेवाली परम्पराश्रों की श्रोर ध्यान न देकर श्रधिकतर विख-धर्मोचित नवीन बातों को ही प्रश्रय देते हैं। ये इसकी परमात्मा को सदा श्रकाल पुरुष के नाम से पुकारते हैं,

इसकी परमात्मा को सदा अकाल पुरुष के नाम से पुकारते हैं, विशेषताएँ अपने ढंग से वस्त्रादि घारण किया करते हैं और अमृतसर के 'अकाल तस्त' को सबसे अधिक महत्त्व व प्रतिष्ठा

प्रदान करते हैं। किंतु महाराजा रण्जीतिसंह के समय से इनका एक प्रधान स्थान आनंदपुर भी समका जाने लगा है। अकाली लोग स्वभावतः श्रूरवीरों का जीवन अधिक पसंद करते हैं और इनकी साम्प्रदायिकता कहरपने की सीमा तक पहुँच जाया करती है। ये सिखों में अपने को सर्वश्रेष्ठ मानते हैं। इन्होंने विक्रम की बीसवीं शताब्दी के पूर्वार्द से ही कई प्रकार के सुधारों का सूज्यात किया है और आज तक लड़-भिड़कर अनेक अधिकार भी इस्तगत कर लिये हैं। सं० १६४७ के लगभग प्रतिष्ठित 'सिंह-समा' के प्रसिद्ध आंदोलन द्वारा सिख जाति के अंतर्गत राष्ट्रीयता की भावना जागत हो उठी थी और नामधारियों द्वारा भी उसे पूरी सहायता मिली थी, किंतु अकालियों की एकांतिन्छा ने इसे कहीं अधिक शक्त प्रदान कर दी और उनमें आत्मिनभंरता के भाव भर दिये। इन्होंने समय-समय पर अपने सत्यावहों से भी अनेक प्रकार की विजय प्राप्त की है।

9. 'भगतपंथी' सिख अधिकतर बन्नू जिले के पहारपुर में और डेरा इस्माइलखाँ की तहसील में पाये जाते हैं। ये विवाह, मृत्यु आदि के अवसरों पर किसी विधि-विशेष की ओर ध्यान नहीं देते। ये घर पर 'अंथसाहिब' को ले जाते हैं और उसके कुछ अंश वहीं विवाह के अवसर पर पढ़ लेते हैं।

मृत्यु के समय उनके शव गाड़े जाते हैं, जलाये नहीं जाते

भगतपंथी श्रीर उसके अनंतर कुछ दिनों तक उक्त धर्म-अंथ के कुछ सम्प्रदाय अंश पढ़े जाते रहते हैं। इनमें छुआछूत का विचार विल्कुल नहीं रहता श्रीर न ये कभी तीर्थ, त्रत, मूर्तिपूजा,

आद ब्रादि का ही नाम लेते हैं। इनके यहाँ नित्य प्रति की प्रायंना अत्यंत ब्रावश्यक है जो छ: बार हुआ करती है—स्योंदय के पहले, दोपहर के पहले, दोपहर के अनंतर, स्यांस्त के पहले, सायंकाल एवं रात की। प्रार्थना के समय ये ब्राठ बार बैठते हैं, ब्राठ बार उठा करते हैं और ब्राठ बार साष्टांग दंडवत भी करते हैं। ये शुद्ध 'सिख-धर्म' के उपासक हैं।'

१ एच० ए० रोज : 'र ब्लासरी' इ० मा० २, १० दर।

द्रासी थे, किंतु कुस्र के हीगदास के प्रधान संचालक गुलाबदास पहले उदासी थे, किंतु कुस्र के हीगदास के प्रभाव में पड़कर उन्होंने उदासियों की परम्परा का परित्याग कर दिया। इनकी रचना 'उपदेशविलास' नाम से प्रसिद्ध है। इनके मत का मुख्य उद्देश्य श्रानंद है जिस कारण इनके श्रानुयायी बाल नहीं रखते, सुन्दर से सुन्दर कपड़े पहनते हैं व ऐश्वर्य गुलाबदासी भोगते हैं। ये श्रमत्य के प्रति बड़ी घृणा प्रदर्शित करते हैं। सम्प्रदाय ये ईश्वर की भावना में भी वैसी श्रास्था नहीं रखते श्रीर न इसकी कोई श्रावश्यकता समस्तते हैं। ये लाहीर, जालंघर,

अमृतसर, भीरोजपुर, अम्बाला व करनाल में अधिकतर पाये जाते हैं।

है. 'निरंकारी सम्प्रदाय' को पेशावर के एक खत्री भाई देयालदास ने प्रवर्त्तित किया था जो सं० १८६२ के लगभग रावलपिंडी में आकर यस गए थे। इनकी मृत्यु के अनंतर सं० १६२७ में इनके पुत्र भाई भारा वा दरवारा सिंह ने उत्तराधिकार ग्रह्ण किया। ये लोग शुद्ध निरंकार की आराधना करते हैं जो प्रार्थनाएँ सुना करता है। प्रत्येक मास के प्रथम निरंकारी दिवस को ये विशेष-रूप से पवित्र मानते हैं और उस दिन सम्प्रदाय 'ग्रंथ' का अध्ययन वा अवग्रा विशेष-रूप से होता है। इनकी

विशेष श्रद्धा गुरु नानकदेव के ही पदों के प्रति रहा करती है। रावलपिंडी में लेई नाम की जलधारा के निकट इनका श्रमृतसर बिलकुल श्रालग बना हुआ है, जहाँ पर इनके मुदें भी जलाये जाते हैं। रावलपिंडी ही इनका प्रधान केंद्र है।

अन्य िख सम्प्रदायों में से प्रिथीचंद के 'भीनापंथी', रामराय के 'रामैया पंथी' तथा इंदल के 'इंदली सम्प्रदाय' के संबंध में पहले चर्चा की जा चुकी है। इन सबका मतमेद मूल सिख धर्म के साथ सब्प्रयम व्यक्तिगत या अधिक से अधिक साम्प्रदायिक मात्र ही रहा। इंदलियों ने तो कमी-कभी स्वयं गुढ नानकदेव के भी विषद कुछ न कुछ कह डाला। ये अन्य लोग 'निरंजनी' कहलाकर भी प्रसिद्ध हैं; क्योंकि इस सम्प्रदाय सम्प्रदाय के मूल प्रवर्त्तक ने इंश्वर को 'निरंजन' शब्द के द्वारा ही अभिहित किया था। इनका गुष्ट्वारा जंडियाल (जिला अमृतसर) में 'बाबा इंदल का दरवार साहिव' के नाम से प्रसिद्ध है।

१, एच० ए० रोज : 'प म्लासरी' इ० भा० हे, ५० १७७।

हंदल की मृत्यु सं० १७११ में हुई थी तथा उनके उत्तराधिकारी देवीदास हुए ये जो उनकी मुसलमान पत्नी से उत्पन्न थे। इन्हें सिखों के साथ विरोध-भाव रहा जिस कारण महाराजा रणजीतसिंह ने इनकी भू-संपत्ति भी जब्त कर ली थी। कहा जाता है कि इन्होंने ऋहमदशाह श्रुव्दाली की भी सहायता की थी श्रीर इस कारण भी श्रन्य सिख इन्हें शतुवत् मानते थे। हंदलियों के श्रातिरिक्त उदासियों का एक उपसम्प्रदाय 'दीवाने साध' नाम का भी था जो श्रपने को धार्मिक उन्मादी माना करता था। फिर भी उक्त सभी सम्प्रदायों में श्रिषक प्रभावशाली व प्रसिद्ध वर्ग श्रकालियों का ही रहता श्राया है।

वास्तव में जब से 'सिख-धर्म' के श्रंतगंत सुधार की लहर उमड़ी है, तब से इसके छोटे-मोटे सम्प्रदाय भी, जो पहले हिंदू-धर्म की श्रोर श्रधिकाधिक मुकते-से जा रहे थे, उसकी थपेड़ों से सजग होकर श्रपने को संमालने लगे हैं। श्रव सिख जाति का प्रत्येक युवक एक नये वातावरण से प्रमावित

होकर 'इस नवीन पारेरियति में हमारा क्या कर्तव्य है' का सुधार की उत्तर सोचने लगा है। उसकी शिद्धा पूर्ण करने के लिए योजनाएँ अनेक स्कूल तथा कालेज खुल गए हैं, बहुत-सी धार्मिक प्रतकें प्रकाशित होती जा रही हैं तथा भिन्न-भिन्न समाओं

द्वारा िखं के इतिहास, उनकी प्रथक संस्कृति एवं मानव-समाज के भीतर उनके स्थान-विशेष की श्रोर संकेत कर उनका महत्त्व बतलाया जा रहा है। सिख जाति अपने को श्रव एक निरा धार्मिक समाज कहना छोड़कर एक सम्मानित राष्ट्र मानने की श्रोर अग्रसर होती दीखती है। उसने अपने ऐतिहासिक विकास के प्रकार में इस बात को भली भाँति देख व समम्म लिया है कि हम जिस प्रकार एक धार्मिक सम्प्रदाय के रूप में रहकर मजन-भाव में लीन रह सकते हैं, बैसे ही अवसर पड़ने पर अपने बाहुबल-द्वारा शक्ति अर्जित करके महाराजा रण्जीत सिंह (सं० १८३७:१८६६) की भाँति एक बड़े भूखंड पर शासन भी कर सकते हैं। भारतवर्ष के भीतर यह जाति आजकल एक महत्त्वपूर्ण अल्य-संख्यक वर्ग के ही रूप में है और हिंदुओ अथवा मुसलमानों की तुलना में इनकी प्रायः सत्तावन लाख प्रास्थियों की संख्या नगस्य समभी जा सकती है, किंतु देश का विभाजन हो जाने के कारण इनका प्रभाव कम से कम भारत में बहुत बढ़ता जा रहा है। अब इनके लिए अवसर मिल गया है कि ये अपने को गुढ़ गोविंदसिंह के 'तीसरा पंथ कीनो' वाक्य को भली भाँति चरितार्थ कर दें। फिर भी हिंदू जाति

के साथ सिख जाति का कोई मौलिक मेद नहीं है और दशम गुरु द्वारा कहा गया उक्त पदांश कदाचित् साम्प्रदायिकता के आवेश में निकला हुआ उद्गार-मात्र प्रतीत होता है। अतएव यह भी संभव है कि गुरु नानक द्वारा बीज-रूप में रोपा गया, गुरु अमर दास की भेदभावरहित विचार-घारा द्वारा सींचा गया, गुरु अर्जुन के आत्मोत्सर्ग के आलवाल में पोसा गया, गुरु हरगोविंद राय की राजनीतिज्ञता द्वारा मुरच्चित किया गया, तथा अंत में गुरु गोविन्दिस के पराक्रम द्वारा पुष्टि प्रदान किया गया यह पेड़ किसी दिन विशाल हिंदू जाति के उद्यान का एक मुन्दर वृद्ध बनकर मानव समाज को अपने मधुर फल अर्पित कर सके और दोनों मिलकर एक महान् भारतीय राष्ट्र के रूप में उसका पथ-प्रदर्शन करने में भी समर्थ हो जायँ।

## ४. फुटकर संत

## (१) संत जंमनाथ वा जाम्मोजी

संत जम्मजी सं० १५०८ विक्रमी की मिती भादो वदी ८ को सोमवार के दिन जोधपुर के ग्रंतर्गत नागोर इलाके के पयासर (पीपासर) गाँव में उत्पन्न हुए थे। इनके पिता का नाम लोहित और माता का नाम हाँसा था और इनकी जाति परमार राजपूत की थी। कहा जाता है कि बचपन में

ये गायें चराया करते ये और उसी समय इन्होंने राव संचिप्त दूदाजी (सं०१४६७-१५७२) को एक लकड़ी देकर परिचय आशीर्वाद प्रदान किया था जो फलीभूत हो गया था। ये अपनी माता की एकमात्र संतान ये और इनका अपने

यह में जन्म हो जाने से वे अत्यंत प्रसन्न रहा करते थे। इस समय इनके जन्मस्थान पर एक मंदिर बना हुआ है जिसका जीयोंद्वार कुछ दिन हुए किसी प्रेमदास ने कराया था। इनके किसी गुरु का पता नहीं चलता और न यही विदित होता है कि इन्होंने अपने बचपन में कुछ पढ़ा-लिखा भी था वा नहीं। इनके लिए यहाँ तक प्रसिद्ध है कि ये प्राय: ३४ वर्ष की अवस्था तक एक शब्द भी नहीं बोला करते ये और अपने चमत्कारों के ही कारण ये 'अचंभा' शब्द से 'जम्भाजी' कहलाये। कहते हैं कि सं० १५४२ में इनका गूँगापन मिटाने के लिए इनके पिता ने नागोर की देवी की पूजा

१. एन्० ए० रोज : 'ए ग्लासरी' १० ( भाग २ ) ५० ११०।

१२ दीप जलाकर करानी चाही, किंतु इन्होंने उन दीपों को बुक्ताकर उपदेश देने आरंभ कर दिए। किंतु इनकी रचनाओं से इनके अनुमव की गंभीरता स्पष्ट लिख्ति होती है। ये अपने समय के एक पहुँचे हुए साधक समके जाते थे, और कदाचित् इसी कारण इनका नाम मुनीन्द्र जम्म ऋषि करके भी प्रसिद्ध था।

संत जम्मजी की लिखी हुई कोई पुस्तक अभी तक उपलब्ध नहीं है, किंद्र इनकी कित्यय फुटकर रचनाएँ कुछ संग्रहों में बिखरी हुई पायी जाती है। प्रसिद्ध है कि इन्होंने राजस्थान से बाहर जाकर भी उपदेश दिये थे और अपने प्रवर्त्तित मत का नाम भी 'विश्नुहं' मत वा विश्नुहं सम्प्रदाय रखा था। परन्तु ऐसे किसी पंथ का कोई विवरण नहीं रचनाएँ मिलता और न उसके अनुयायियों का ही विशेष परिचय पाया जाता है। फिर भी इतना पता चलता है कि राजस्थान के अतिरक्त उत्तर प्रदेश के बिजनौर, बरेली व मुरादाबाद जिलों में भी इनकी शिष्य-परम्परा के लोग कुछ संख्या में वर्तमान हैं। इनके जीवन-काल के शिष्यों में हावली पावजी, लोहा पागल, दक्तनाथ पवं मालदेव आदि के नाम लिये जाते हैं जो बहुत कुछ नाय-पंथी से ही जान पढ़ते हैं। इनकी उपलब्ध रचनाओं में भी हमें वस्तुतः देहमेद, योगाम्यास, कायासिद्ध जैसे विषय ही अधिकतर पाये जाते हैं। फिर भी उन सबके देखने पर यही प्रतीत होता है कि ये संत-मत के अनुयायी ये, किंद्र नाथ-पंथ

इनके सिद्धांत एवं साधना का कुछ पता इनकी निम्नलिखित रचनाश्रों के श्राधार पर लगाया जा सकता है:—

का भी प्रभाव इन पर विशेष-रूप से पड़ चुका था।

सिद्धांत 'श्रजपा जपोरे श्रवधू, श्रजपा जपो।

ब पूजो देव निरंजन थान, गगन मंडल में जोति लखाऊँ।

साधना देव घरो वा ध्यान।

'मोइन बंधन मन परवोधन, शिज्ञा से ग्यान विचारं।

पंच सादत कर एकसो राखवा, तो यो उतरवा भवपारं॥

इसी प्रकार 'गगन इमारा बाजा बाजे, मूल मंतर फल हाथी।

संसै का बल गुरुमुख तोड़ा, पाँच पुरुष मेरे साथी।

जुगति इमारी छात्र सिंघासन, महासक्ती में बाँसें।

जम्मनाथ वह पुरुष विलच्छन, जिन मंदिर रचा श्रकासं॥

श्रीर, 'श्रों सबद सोहं श्राप, श्रंतर जपे श्रजपा जपा।

सत्त सबद ले लंघे घाट, फिर न श्रावे जोनी याद।

परे विश्नु श्रम्रित रस पीवे, जरा न ब्यापे जुगजुग जीवे है

श्रों विश्नु, सोहं विश्नु, तत्त सरूपी तारक विश्नु ।'

वही श्रपार सरूप त्, लहरी इन्द्र धनेत।

मित्र वरून श्रीर श्ररजमा, श्रादिती पुत्र दिनेत।

त् सरवन्य श्रमादि श्रज, रविसम करत प्रकास।

एक पाद में सकल जग, निसदिन करत निवास।

इस श्रपार संसार में, किस विधि उतरूँ पार।

श्रमन्य भगत में श्रापका, निश्चल लेह उवार '।'

श्रथात् 'श्रों' स्वरूपी सत्त शब्द का श्रजपा जाप करनेवाला 'विष्णु' नामक परात्यर तत्व के साथ तदाकारता प्रहण् कर लेता है श्रीर उसे फिर जन्म मरण् के चक्कर में श्राना नहीं पड़ता। हमारे पिंड के ही भीतर गगक में वह शब्द सदा गूँज रहा है जिसे गुरुक्षपा-द्वारा श्रनुमव कर लेने पर मूल मंत्र हमारे हाथ लग जाता है, हमारी पहुँच वहाँ तक हो जाती है श्रीर सभी प्रकार के संशय नष्ट हो जाते हैं। उस गगन-मंडल में ही निरंजन का स्थान है जहाँ की परम ज्योति का ध्यान कर के साधक मोहादि के वंधनों से मुक्त हो जाता है श्रीर मक्सागर के पार भी चला जाता है। वह परात्यर परम तत्व ही इन्द्र, वरुण, सूर्य श्रादि के रूपों में भी विद्यमान है। वह श्रानादि है, श्राजन्मा है श्रीर परमप्रकाश भी है श्रीर उसी की शरण में जाने से मोज संभव है।

जनश्रुति के श्रनुसार जंभजी का देहांत सं० १५८० विक्रमी के लगभग किसी समय हुआ था। इन्होंने तालवा (बीकानेर) में समाधि ली थी जहाँ साल में दो बार मेला लगा करता है और प्रति बार मनों घी का हवन होता है।

### (२) संत शेख फरीद

शेख फरीद एक बहुत बड़े फकीर हो चुके हैं और इनकी बहुत सी रचनाएँ विस्तों की प्रसिद्ध पवित्र पुस्तक 'श्रादिग्रंथ' में संग्रहीत हैं। इनकी

१, 'संतमाल', ( सिवनतलाल ) पृट १५६: ७ ।

अनेक पदिवयाँ जैसे, 'फरीद सानी', 'सलीस फरीद', 'शेख फरीद ब्रह्म कल', 'बलराज', 'शेख ब्रह्म साहब', 'शाह ब्रह्म' आदि सुनी जाती हैं और कहा

जाता है कि इन्होंने अनेक प्रकार के चमत्कार भी किये संद्भिप्त ये। 'खोलामा तुत्तवारीख 'के आधार पर मेकालिफ परिचय साहब ने लिखा है कि ये २१वीं रज्जब सन् ६६० हि॰ अर्थात सन् १५५२ वा सं० १६०६ में मरे थे। उस समय

तक इन्हें अपनी गदी पर बैठे हुए ४० वर्ष बीत चुके थे। उन्होंने इनके दो लड़कों का भी पता बतलाया है जिनमें से एक शेख ताजुदीन मुहम्मद था और दूसरा शेख मुनव्वर शाह शहीद नाम का था। इनका पहला लड़का भी एक प्रसिद्ध फकीर हो चुका है। इनके श्रन्नेक शिष्यों में से शेख सलीम चिश्ती, फतेहपूरी का नाम बहुत प्रसिद्ध है। इनके प्रधान शिष्यों की संख्या आधे दर्जन से किसी प्रकार भी कम न होगी । कहा जाता है कि शेख फरीद का जन्म दीपालपुर के निकट बसे हुए किसी कोठीवाल नामक गाँव में हुआ था और इनकी समाधि सरहिंद में अभी तक वर्तमान है रे।

फारसी में इतिहास लिखनेवाले प्रसिद्ध फिरिश्ता का कहना है कि जिस समय तिमूग्लंग सन् १३१८ ई० ( ख्रयांत् सं० १३७५ ) में पंजाब प्रांत के नगर अजोधन वा पाकपत्तन तक पहुँचा था, उस समय वहाँ की गद्दी पर सादुद्दीन नाम का एक फकीर, जो प्रसिद्ध फकीर बाबा फरीद का पोता था. वर्तमान था और वह भटनेर के कई

वंश-परम्परा निवासियों के साथ बीकानेर की ह्यार भाग निकला व तथा वहाँ जाकर उन लोगों ने उक्त ह्याकमण्यकारी के बाबा फरीद साथ संधि भी कर ली थी। अपकपत्तन की इस गद्दी के मल संस्थापक प्रसिद्ध बाबा फरीद थे, जिन्हें शेख फरीद-

दीन चिश्ती वा शकरगंज भी कहा जाता है। उनका जन्म सं० १२३० में पंजाब प्रांत के अंतर्गत उक्त कोठीवाल गाँव में ही हुआ या और वे शेख मुइनुद्दीन चिश्ती के शिष्य थे। उन्होंने मांटगुमरी जिले के अजोधन गाँव में, जो सतलज नदी के किनारे डेरागाजीखाँ व डेरा इस्माइलखाँ की आर जानेवाली सड़कों की मोड़ पर वसा हुआ था, लगमग १२ वसों

१. एम्० ए० मैकालिफ : 'दि सिख रेलिजन ' ( मा० ६ ) ए० ३५७-८।

२. सी० एच० लाकलिन : ' दि सिन्स ऐंड देयर नुक ' लखनऊ, १९४६ पू० ९९ ।

३. एम्० ए० मेकालिफ : 'दि सिख रेलिजन' ( मा० ६ ) प्० ३५६-७।

तक रहकर तप किया था; इस कारण वह गाँव उनकी साधनाओं द्वारा पित्रत्र 'पाकपत्तन' के नाम से विख्यात हो गया। उस समय स्कियों के अनेक प्रचारक अपने प्रचार-कार्य में लगे हुए ये और तदनुसार बाबा फरीद ने भी देहली, मुलतान आदि नगरों की यात्रा करके उन्हें अपना सहयोग प्रदान किया। फिर भी उनका विशेष प्रभाव दिल्ली पंजाब में ही पड़ा। उन्होंने कारसी एवं पंजाबी हिंदी में अपनी अनेक किताएँ रची और नीच जाति वाले हिन्दू लोगों को मुसलमान भी बनाया। पंजाबी हिंदी साहित्य का इतिहास लिखनेवाले उन्हें लहंदी में की गई कितता का सर्वप्रथम योग्य किव वा लहंदी-काव्य का 'पिता' तक कहा करते हैं। उनके स्वभाव में इतना माध्ये था कि उन्हें लोगों ने 'शकरगंज' कहना भी आरंभ कर दिया था। उनका देहात सं० १३२२ में हुआ था। बाबा फरीद की रचनाओं में उनके पित्र जीवन की छाप है।

शेख फरीद उन्हीं बाबा फरीद के योग्य वंशधर ये श्रीर उन्हीं के नामानुसार इन्हें फरीद सानी अर्थात् दितीय फरीद कहा जाता है। सिख गढ नानकदेव के संबंध में लिखी गई प्राचीन जनमसाखियों से विदित होता है कि जिस फरीद के साथ उनकी भेंट हुई थी, वे ये ही शेख फरीद वा शेख बहा थे। अतएव मेकालिफ साइव ने भी इसी शेख फरीद बात में अपना विश्वास प्रकट किया है और बतलाया है कि शेख फरीद के नाम से जो पद वा सलोक 'आदि-गरु नानकदेव ग्रंथ' में संग्रहीत हैं, वे निश्चित रूप में इन्ही शेख फरीद की रचनाएँ हैं। उक्त पदों की संख्या केवल चार है और वे राग आसा तथा राग सही में रचे गए हैं, किंतू इनके सलोक लगभग १३० है। गुरु नानकदेव अपनी पूर्ववाली यात्रा से लौटते समय वंजाव ग्राने पर उसके दक्षियी भाग की श्रोर गये ये जहाँ पर ये श्रपनी गही पर पाकपत्तन में उसका प्रधान होकर विद्यमान ये। जनमसास्त्रियो में इन्हें शेख इब्राहिम भी कहा गया है। शेख इब्राहिम ने गुरु नानकदेव के जाते ही उनसे प्रश्न किया, "या तो तुम्हें सांसारिक जीवन व्यतीत करना चाहिए अथवा उसे त्याग कर केवल आध्यात्मिक जीवन में ही लग जाना चाहिए। तुम दोनों को एक साथ क्यों अपनाये हए हो १"

१. चितिमोहन सेन : 'मिडीक्ल मिस्टिसिज्म' पूर्व १७।

२. पम्० प० मेकालिफ : 'दि सिल रेलिजन' ( मा० ६ ) प० ३५६-७ ।

जिसका उत्तर देते हुए गुरु नानकदेव ने बतलाया कि "सांसारिक जीवन का उपभोग करते हुए भी भगवान् की स्मृति सदा बनाये रखनी चाहिए; क्योंकि ऐसी दशा में शरीर चाहे नष्ट भी हो जाय, किंतु आत्मा सदा सरचित रह जायगी।" शेख इब्राहिम ने फिर दूसरी जिज्ञासा प्रकट की श्रीर उनसे कहा कि "मनुष्य सांसारिक प्रेम के पीछे ही लट्ट बना हुआ है और संसार की श्रोर दृष्टिपात करने से भी मानव-शरीर नष्ट हो जाता हु" जिसका समाधान करते हुए गुरु नानकदेव ने कहा कि "यह एक निश्चित-सी बात है कि जब तक किसान अपने खेत पर सावधानी के साथ रखवाली करता है, तब तक उसकी उपज कभी नष्ट नहीं होती।" इसी प्रकार शेख इब्राहिम के तीसरे कथन पर कि "जब शरीर ने पर्याप्त मात्रा में पाप कर लिया हो, तब उस दशा में वैसी नदी का पार करना अत्यंत कठिन है जिसमें बाद का पानी आ गया हो।" गुरु नानकदेव ने बतलाया कि "उपासना एवं तप की नौका निर्माण करके उसके सहारे इमारे लिए वैसी नदी का पार करना असंभव नहीं रह जाता और यदि सच पूछा जाय, तो उक्त नदी में कभी वैसी बाढ़ आया भी नहीं करती।"? फिर अंत में ये दोनों संत उस रात को एक ही जंगल में साथ-साथ रहे 9 l

गुरु नानकदेव श्रीर मर्दाना एक बार फिर शेख इब्राहिम से मैंट करने पाकपत्तन गये ये श्रीर वहाँ से लगभग चार मील की दूरी पर टहरे थे। शेख इब्राहिम का एक शिष्य, जिसका नाम शेख कमाल या श्रीर जो एक बड़ा योग्य व्यक्ति था, अपने पीर के लिए लकड़ी का प्रयंच करने जंगलों में गया था श्रीर उसने इन दोनों साथियों को रन्यब बजाकर कोई

दूसरी भेंट गीत गाते हुए सुना । उसको इनके गीत इतने अच्छे लगे कि उसने इनसे उन्हें फिर दुहराने की प्रार्थना की और उन्हें

मुनकर कंठरथ भी कर लिया। जब वह लौटकर श्रपने पीर शेख इब्राहिम के पास पहुँचा और उसने सारा चूर्तात कह सुनाया, तब ये उनकी श्रम्थयना के लिए स्वयं उक्त स्थान पर गये और उन्हें श्रपने मठ पर श्रादरपूर्वक ले श्राये। कहा जाता है कि गुद नानकदेव तथा शेख इब्राहिम के बीच इस दूसरी बार भी कई प्रश्नोत्तर हुए। शेख इब्राहिम के जीवन की किसी श्रन्य घटना का पता नहीं चलता और न इनके नाम से उक्त पदों व सलोकों के श्रतिरिक्त

१. एम्० ए० 'मेकालिफ': 'दि सिख 'रेलिजन' (भा० ६ ) ५० ५४-६।

२. वही, पु० १०१-२।

कोई अन्य रचनाएँ हो मिलती हैं। चिति बाबू ने स्तताया है कि इनकी कुछ रचनाएँ किसी शंकरदास साधु के पास सुरचित एक संग्रह में पायी जाती हैं, किंतु पता नहीं कि वे उक्त पदों वा सलोकों से मिल हैं वा नहीं। बाबा फरीद के नाम से कुछ गीत कभी-कभी गाये जाते हुए सुने जाते हैं, परन्तु उनके विषय में भी कुछ निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता।

'ब्रादिशंध' में संग्रहीत उक्त रचनाएँ शेख फरीद की कृति हैं ब्रीर मेकालिफ साहब ने इस शब्द को शेख इब्राहिम का उपनाम बतलाया है ब्रीर कहा है कि ये ब्रपना उक्त नाम ब्रपने सम्प्रदाय के मूल प्रवर्षक बाबा फरीद की स्मृति में रख लेते थे। इस प्रकार की परम्भरा गुरु नानकदेव के पीछे ब्रानेवाले ब्रन्य गुदशों के संबंध में भी लांचत होती है; इस

रचनाएँ व कारण शेख इज्ञाहिम का अपने को शेख फरीद कहना कुछ सिद्धांत असंभव नहीं जान पड़ता। जो हो, 'आदिग्रंथ' में संग्रहीत रचनाओं के आधार पर इनके सिद्धांतों की बानगी कुछ इस

प्रकार दी जा सकती है—'इस सरोवर में केवल एक ही पच्ची है, किंतु पचासों जाल लगे हुए हैं; यह शरीर जल की लहरों में मग्न हो चुका है; हे सत्य परमात्मा! केवल तेरी ही आशा है'। आत्मा (जिंद) वधू है और काल (मरगा) वर-स्वरूप है जो उसका पाग्गिव्रह्म करके उसे लेता चला जायगा। पता नहीं वह जाते समय दौड़ती हुई किसे अपने गले लगायेगी । विरह-विरह तो सभी कहा करते हैं, किंतु उसका रहस्य किसी को भी विदित नहीं; वास्तव में विरह एक सुलतान है और जिसके शरीर में वह उत्पन्न न हो उसे शमशान सममना चाहिए । शेख फरीद! अब त् अत्यंत वृद्ध हो चुका और तेरा शरीर भी जर्जर होने लगा। यदि त् सैकड़ों वधों तक जीवित रह सके, फिर भी अंत में इसे घूल में ही मिल जाना है।" फरीद का कहना है कि जब तक नेत्रों के ये दो दीपक जलते ही रहते हैं, तभी मृत्यु का दूत आकर शरीर पर बैठ जाता है, वह हुर्ग पर अपना अधिकार कर लेता है, आत्मा-रूपी धन को लूट

१. 'मिडीबल मिस्टिसिल्म' प्० १११।

२. 'आदिशंब' (तरनतारन संस्करण ) सलोक १२५, पृ० २२८४।

३. 'कादियंथ' ( तरनतारन संस्करण ) सलोक १, पृ० १३७७।

४. वहां, सलोक ३६, ५० १३७९।

<sup>4.</sup> वहीं, सलोक ४१, पृ० १३८०।

क्तेता है और दीपक बुक्ताकर चल देता है। फरीद कहता है कि मैंने वें आँखें देखी हैं जिन पर सारा संसार मुग्ध या और जो काजल की एक रेखा तक भी सहन नहीं करती थीं, किंतु जिन पर बैठकर पन्नी ऊधम मचाने लगे। में मेंने पहले समक्ता था कि मैं ही अवेला दुःख में पड़ा हूँ, किंतु अब सभी को दुःख में ही देख रहा हूँ; जब उँचाई पर चढ़कर मैंने देखा है, तब पता चला है कि सबके घर में वैसी ही आग लगी हुई है। 3

इसी प्रकार ये दूसरों के प्रति संदेश देते हुए भी कहते हैं, 'धूल की निंदा कभी नहीं करनी चाहिए; वास्तव में उसके बराबर कोई नहीं; जब तक इस लोग जीवित हैं, वह इसारे पैरों के नीचे रहा करती है; किंतु हमारे मरने पर कब्र में वह हमारे ऊर पड़ जाती है। ' अपनी रूखी-सूखी रोटी खाकर ठंडा पानी पी लिया करो, दूसरों की चुपड़ी हुई रोटी देखकर

उपदेश उसके लिए तरसा न करो। है स्वामी, मुक्ते दूसरे किसी के भी द्वार पर याचने की आवश्यकता न पड़े, और यदि ऐसा

करना ही पड़े, तो पहले मेरे प्राणों को मेरे श्रारेर से पृथक कर लो। है हंस को तैरता हुआ देखकर बगुले की भी इच्छा हुई कि मैं भी वैसा ही करूँ, परन्तु क्यों ही वह उसका अनुसरण करने चला, त्यों ही डूबने लगा और उसका शिर नीचे तथा उसके पैर ऊगर हो गए। " एकमात्र परमात्मा का ही अस्तित्व एवं उसके कारण सबके बीच समानता के भाव की पुष्टि करते हुए वे कहतें हैं कि 'अय फरीद! जब खालिक (सृष्टिकर्ता) खलक (सृष्टि) के भीतर विद्यमान है और सृष्टि उस भगवान में अंतिनिहित है, और जब उसके विना दूसरी कोई वस्तु है ही नहीं, तब किर किसको मद वा नीच समका जाय । जिन लोगों ने परमात्मा के साथ सच्चे हृदय से प्रेम कर लिया है और उसके रंग में रँग गए हैं, वे ही उसके आधकारी हैं; किंतु जिनके हृदय में कुछ और

१. 'भादिग्रंथ' ( तरनतारन संस्करण ) सत्रोक ४८, पृ० १३८०।

२. वही, सलोक १४, ५० १३७८।

३. वहीं, सलोक ८०, पू० १३८२।

४. वडी, सलोक १७, ५० १३७८।

५. वही, सनोक २९, ५० १३७९।

६. 'आदिश'व' ( तरनतारन संस्करण ) सत्रोक ४२, पृ० १३=० ।

७. वही सलीक १२२, पृ० १३८४।

<sup>🖚</sup> वहीं सलोक ७५, ५० १३=१।

है तथा मुख में कुछ और है और जिन्होंने उसे मुला दिया है, वे पृथ्वी कें भार-स्वरूप हैं। शेख फरीद की कथन-शैली स्फियों की उक्तियों का ही अनुसरण करती है और वस्तुत: वे एक स्फी ही समक्त पड़ते हैं।

### (३) संत सिंगाजी

संत सिंगाजी का जन्म रियासत बढ़वानी ( मध्य भारत ) के खूजरी वा खूजरगाँव में सं० १५७६ की वैशाख सुदी ११ गुरुवार को हुआ था। इनके पिता का नाम मीमागीली और माता का नाम गौरवाई था और वे दोनों खाल जाति के थे। इनके जन्म के समय इनकी माता अपने घर से ५-६ गज की दूरी पर उपले पाय रही थी और उसे आरंभिक प्रसव-वेदना से बढ़ा कष्ट मेलना पढ़ा था। इनके जन्म जीवन के ५-६ साल पीछे इनके पिता धपना सब सामान और ३०० भैंसे लेकर इरसूद नामक स्थान को चले गए और वहीं जाकर बस गए। वहीं रहकर इनके पिता ने इनका तथा इनकी वहनों और भाइयों का विवाह भी किया। वहीं से सिंगाजी अपनी २१ वर्ष की अवस्था में सं० १५६८ में भामगढ़ निमाड़ के राज साइव के यहाँ केवल एक इपया मासिक पर चिछी-पत्री पहुँचाने के काम में नियुक्त कर लिये गये और अपने स्वामी अर्थात् उक्त राव साइव के एक विश्वासपात्र सेवक के रूप में रहने लगे। नौकरी छोड़ने के समय तक उक्त वेतन ३ इग्ये तक पहुँचा था।

संत सिंगाजी अपने बचपन से ही संसार की खोर से कुछ विरक्त से रहा करते थे। एक बार जब ये इरसूद से भामगढ़ की खोर जानेवाले रास्ते से घोड़े पर सवार चपरासी के वेश में जा रहे थे, इन्हें मार्ग में भैंसावा गाँव के ब्रह्मगीर महाराज के शिष्य मनरंगीर जी का गाना सुन पड़ा। वे गा रहे थे:—

> 'समुक्ति ले श्रोरे मना भाई, खंत न होय कोई अपगा। यही माया के फरे में, तर आन भुलागा॥

श्रीर इस पद्यांश के शब्दों ने इनके हृदय पर एक गहरी चोट का सा प्रभाव डाल दिया । ये उसी समय घोड़े से उत्तरकर मनरंगीर जी के चरखों में गिर

१ 'आदिग्रंब' ( तरनतारन संस्करण ), सलोक ३, ५० ४८८ ।

पड़े और उन्हें आध्यात्मिक पथ-प्रदर्शक स्वीकार कर लिया। भामगढ़ आकर इन्होंने राव साहव की नौकरी छोड़ दी और उनके वेतन बढ़ाने आदि के

प्रलोभनों की श्रोर भी कुछ भी ध्यान न देकर ये पिपल्या भाव के जंगलों की श्रोर चल पड़े। वहाँ पर ये निर्मुख ब्रह्म की परिवर्तन उपासना में सदा लीन रहने लगे श्रीर उसी श्रवस्था में इन्होंने 'श्रनहर की नाद' संबंधी ८०० भजनों की रचना

की। इनका हट विश्वास था कि प्रभु को बाहर दूँदने की अपेचा उसके प्रति अपने हृदय में सच्चे प्रेम का अनुभव करना ही परमावश्यक है। ये कहते हैं कि,

'जल बिच कमल, कमल बिच किलयाँ, जह वामुदेव अबिनासी । घट में गंगा, घट में जमुना, नहीं द्वारका कासी । घर बस्तू बाहर क्यों ढूँढ़ो, बन-बन फिरा उदासी । कहै जनसिंगा, मुनो भाई साधो, अमरपुरा के बासी ।'

इसी प्रकार, अपने निर्मुण प्रमु के विषय में भी ये कहते हैं कि,

'रूप नाहीं देखा नहीं, नाहीं है कुलगोत रे। बिन देही को साहब मेरो, फिलमिल देखूँ जीत रे॥'

संत सिंगाजी केवल ४० वर्ष की अवस्था से कुछ ही अधिक दिनों तक जीवित रहे। कहा जाता है कि एक बार जब ये श्रीकृष्ण-जन्म। ष्टमी के अवस्थ पर अपने गुरु मनरंगीर जी की सेवा में थे, इन्हें आजा हुई कि मुक्ते नींद लग रही है, सोने जा रहा हूँ, जन्म के समय आधी रात को मुक्ते जगा देना। सिंगाजी ने उक्त अवसर पर जगाने के महत्त्व को

सिंगाजी भली भाँति नहीं समका श्रीर नित्य एंव एकरस रहनेवाले श्रीर परमात्मा के प्रति वर्ष जन्म ग्रहण करने में विश्वास न उनके गुरु रखने के वारण श्रथने गुरु को न जगाकर इन्होंने श्रारती प्रवादि की विधि स्वयं पूरी कर डाली। परंतु श्राँखें

खुलते ही मनरंगीर जी इनपर अत्यंत रुष्ट हुए और उन्होंने इन्हें कह दिया कि जा रे दुष्ट, तू जीते जी फिर कभी मुक्ते मुँह न दिखलाना । सिंगाजी को यह बात लग गई, और शरीर त्याग का निश्चय कर ये अपने निवास-त्यान पिपल्या में फिर लीट आये । उसके उपरांत वहाँ पर ये केवल ६ अथवा ११ महीनों तक ही रहे और अंत में सं० १६१६ में आवश शुक्ल ६ को किंकड़ नदी के किनारे इन्होंने जीवित समाधि ले ली। कहा जाता है कि सर्वप्रथम

इन्होंने एक गढ़ा खोदा श्रीर फिर एक हाथ में कपूर जलाकर तथा दूसरे हाथ में माला लेकर समाधिस्थ होकर बैठ गए। गुरु मनरंगीर जी को जब इनके शरीर-त्याग की बात सुन पड़ी, तब वे बहुत दुखी हुए श्रीर अपनी भूल पर बहुत पछताये। इनके समाधि-स्थान का चिह्न किंकड़ नदी के किनारे श्राज भी वर्तमान है जहाँ इनकी पुषय-स्मृति में प्रति वर्ष श्राश्विन महीने में एक बहुत बड़ा मेला लगता है। इस मेले में लाखों की भीड़ होती है श्रीर श्रानुमान किया गया है कि मध्य-प्रदेश के श्रांतर्गत इतना बड़ा मेला श्रीर कहीं नहीं लगता।

संत सिंगाजी के लगभग ८०० भजन रचे हुए बतलाए जाते हैं जो अधिकतर निमाड़ी भाषा में लिखे हुए हैं। इनके बनाये हुए प्रचलित गीतों में से भी अनेक बड़े सुन्दर व हृदयग्राही हैं, किंतु अभी तक इनकी सारी रचनाएँ प्रकाशित रूप में देखने की नहीं मिलती हैं। कुछ दिन हुए इनके संबंध में एक छोटी-सी पुस्तिका श्री सुकुमार पगारे नाम के रचनाएँ व किसी सज्जन ने 'सिंगाजी-साहित्य-शोधक-मंडल 'खंडवा विचार-धारा के मंत्री की हैसियत से प्रकाशित की थी जिसमें संत सिंगाजी के संत्रिप्त परिचय के साथ-साथ इनकी कतिपय रचनाएँ भी संग्रहीत हुई थीं। परंतु उसके उपरांत कोई इस प्रकार का भी अपरान देखने या सुनने में नहीं आया। उक्त पुस्तिका के आधार पर हमें इनके विचारों के नमूने इस प्रकार मिलते हैं। संत सिंगाजी ने अनुभव के संबंध में बतलाया है कि.

'चौ दिशा से नाला आया, तद दरियाय कहाया रे। गंगाजल की मोटी महिमा, देशन देश विकासा रे।"

इसी प्रकार, हरिनाम की खेती के विषय में ये कहते हैं:— 'वास श्वास दो बैल हैं, सूर्ति रास लगाव।

वास श्वास दो बल है, स्वि रास लगाव। प्रेम विर्हाणों कर धरो, ज्ञान आर लगाव। 122

अर्थात् श्वास-प्रश्वास-रूपी दो वैल हैं, उनमें सुरित की रस्सी लगाओ और अनन्य प्रेम की लबी लकड़ी लेकर उसमें शान की नोकदार काँटी विठा दो,

१ 'संत सिगाजी' ( सिगाजी-साहित्य-शोबक-मंडल, खंडवा, सन् १९३६ ) पृ० २७।

२ वही, पुरु ४१ ।

फिर उन वैलों को चलाते हुए इरिनाम की खेती करते रहो। इसके सिवाय इन्होंने अपने साईं वा परमात्मा के प्रति इस प्रकार कहा है:—

'में तो जासू संई दूर है, मुक्ते पाया नेड़ा ।
रहसी रही सामरथ भई, मुक्ते पखना तेरा ॥ टेक ।
तुम सोना इम गहसा, मुक्ते लागा टांका ।
तुम तो बोलो, इम देह घरि बोले कैरंग भाखा ॥ १ ॥
तुम दरियाव इम मीन हैं, विश्वास का रहसा ।
देह गली मिटी भई, तेरा तृही में समासा ॥ ३ ॥
तुम तो वृत्त इम बेलड़ी, मूल से लपटाना ।
कर सिंगा पहचास ले पहचास ठिकासा ॥' ५ ॥

अर्थात् मैंने तुम्हें कितनी दूर जाना, पर तुम कितने निकट निकले। तेरी-धी रहन रहकर तुके सामध्ये मिल गई; क्योंकि उस समय में अपनी पीठ पर तेरे हाथों की यपिकयाँ गिन रहा था। पर इसमें एक बात की मिलता है। तुम सोना हो श्रीर में गहना हैं । सांसारिकता का टाँका लगाकर ही सोने श्रीर सोने में भेद किया जा सकता है ..... तुम महासागर हो और मैं मछली के समान उसमें जीवित हूँ तथा तुम्हारे विश्वास के आधार पर ही अभी तक टिका हैं। मुभे आशा है कि तुम्हें अवश्य पा लूँगा और यदि मर गया तो यह शरीर गलकर इसी सागर में घुल-मिल जायगा तथा इस प्रकार मैं उस रूप में श्राप ही समा जाऊँगा ..... तुम वृत्त-स्वरूप हो श्रीर में एक साधारण लतिका के समान तुम्हारे मूल-रूपी चरणों में लिपटा हुआ हूँ । अपने ठिकाने वा परम उद्देश्य की पहचान यही है। एक श्रन्य गीत में भी इन्होंने उसके प्रति कहा है कि मेरे स्वामी की अटारी पर दो दीपक जगमग-जगमग कर रहे हैं, ऋखंड स्मृति का वहीं पहरा पड़ रहा है। अपने मुके हुए मस्तक का फल लेकर मैं उसके द्वार पर चढ़ाने जाता हूँ, किंतु भीतर से कोई 'ठहरी' कह देता है। श्रव, जब ठहरो सुनते-सुनते विलंब हो चला है, तब भी मेरे नाथ, उस ठहरो की वाणी में भी तुग्हीं को पा रहा हूँ । तुग्हारी स्वीकृति की अपेद्धा मके तम्हारा रोकना ही कहीं अधिक कोमल व मधुर प्रतीत होता है।" कहना न होगा कि इन संदर सरल गीतों में भाव-योग की गहरी अनुभूति कुट-कुटकर भरी हुई है।

संत सिंगाजी के बनाये भजन व गीत निमाड़ की प्रामीण जनता में आज भी बहुत प्रसिद्ध हैं और उन्हें लोग बड़े प्रेम के साथ गाते हैं। ये निमाड़ निवासियों के लिए अत्यंत प्रिय संत हैं और उनके आदर्श भी समके जाते हैं। देहाती जनता के मुँह से बहुधा सुनने में आता है कि,

'सिंगा बड़ा अवलिया पीर, जिसको सुमरे राव अमीर।'

प्रभाव व तथा

लोकवियता 'म्हारा सिर पर सिंगा जबरा, गुरु मैं सदा करत हूँ मुजरा ।' निमाड़ में यदि आप किसी संत की चर्चा करें, चाहे आप किसी भी बड़े से बड़े संत की चर्चा करें, निमाड़ का किसान आपसे पूछ पैठेगा- 'क्या वे लिंगा जी जैसे सत थे ?" विंगाजी की समाधि के निकट इनके पिता, माता, पत्र, माई तथा इनके कई शिष्य-प्रशिष्यों की भी समाधियाँ हैं जहाँ पर लोग उपर्यंक्त मेले के अवसर पर शक्कर चढ़ाया करते हैं। कहा जाता है कि उस स्थान पर मेले के दिनों में मनो शक्कर चढ़ाये जाने पर भी उसके बिखरे हुए क्यों का स्वाद लेने के लिए कभी एक भी चींटी वा मक्खी नहीं पहुँचती और न वहाँ आकाश में कोई कीए ही दील पड़ते हैं। निमाड़ के किसानों का यदि कभी कोई पशु खो जाता है, तो वे बहुधा संत सिंगाजी की मनीती किया करते हैं। संत सिंगाजी ने कभी कोई पंथ नहीं चलाया और न अपने मत के प्रचारार्थ किसी अन्य साधन का ही प्रयोग किया था, किन्तु फिर भी इनकी मधुर स्मृति एवं ललित रचनाश्रों ने कम से कम निमाइ की ग्रामीख जनता के हृदय पर जाद का प्रभाव डाल मेंदिया है श्रीर वह श्रमिट ही नहीं, प्रत्युत स्थायी भी जान पहता है।

संत सिंगाजी के किसी अनुयायी का नाम अधिक प्रसिद्ध नहीं जान पड़ता। केवल इनके नाती वा पौत्र शिष्य दलुदास की चर्चा कभी कभी की जाती है और कहा जाता है कि उन्होंने भी दादा गुरु की ही भाँति अनेक भजनों की रचना की थी। ये दलुदास बहुधा महान् संतों की कीर्ति का प्रचार

किया करते ये श्रीर संत सिंगाजी को तो वे एक प्रकार से दलुदास अपने लिए ईश्वर ही समझते थे। इनके लिए उनका

कहना था कि,

'हम क्या जाना पटा परवाना, एक निर्मुख ब्रह्म हमारा । एक पुरुष की मोड मंडी है, सोहै देव हमारा ।

१. 'संत सिंगाजी (सिंगाजी-साहित्य-शोधक-मंडल, खंडवा) १९३९, पृ० २ ।

### (४) संत भीषनजी

संत भीपन के संबंध में बहुत कम पता चलता है और केवल दो-एक प्रसंगों के अतिरिक्त इनके विषय में अधिक नहीं विदित हो पाता । 'दि सिख रेलिजन' नामक प्रसिद्ध ग्रंथ के रचयिता मेकालिफ साइव ने उस प्रस्तक के छुठें भाग में इनकी चर्चा करते हुए लिखा है कि श्रधिक संभव है कि ये भीषन काकोरी के शेख भीषन ये जिनकी मृत्य श्रकवर के शासन-काल के प्रारंभिक भाग में हुई थी। फारसी के इतिहास-लेखक बदायूनी ने उनके संबंध में लिखा है कि भीषन "शेख भीषन, जो लखनऊ सरकार के काकोरी नगर के निवासी थे, श्रपने समय के बहुत बड़े विद्वान् ये श्रीर धर्मशास्त्र के महान् पंडित व पवित्र श्राचरखवाले पुरुष ये। बहुत समय तक उन्होंने शिच्छ का काम किया । उन्हें सातों प्रकार के भिन्न-भिन्न पाठों के साथ सारा 'करान' कंठस्य या श्रीर वे उसका उपदेश भी दिया करते थे। वे श्रपने को इरीज के मीर सैयद इब्राहिम की शिष्य-परम्परा में समझते ये और स्फीमत के रहस्यों को सर्वसाधारण के सामने कभी प्रकट नहीं करते थे। उसे वे केवल जिशासुआं को ही एकांत में बतलाया करते और कहा करते कि खुदा की वहदियत का रहस्य जनता में प्रकट कर दिया जाय, तो उसका प्रभाव वक्ता वा कुछ पंडितों तक ही सीमित रह जाता है। वे गाना नहीं सुनते ये और उसकी निंदा भी किया करते थे। उन्हें कई संतानें हुई जो सभी सच्चरित्र तथा शान व बुद्धि-संपन्न थीं। इन ऐतिहासिक विवरणों का संग्रहकर्ता एक बार स्व • मुहम्मद हुसेन खाँ के साथ उक्त शेख की सेवा में उपस्थित हुआ था। रमजान का महीना था। किसी ने उन्हें न्यायशास्त्र की एक पस्तक लाकर दी और कहा कि मुक्ते इसमें से कोई पाठ दीविए । शेख ने कहा कि तम्हें कोई आध्यात्मिक ग्रंथ पढ़ना चाहिए । शेख की मृत्यु हि॰ सन् ६२१

बदायूनी का यह भी कहना है कि जब मुजफ्फर खाँ ने अकबर के विरुद्ध विद्रोह किया था, तब उसने एक बार अपना खीमा शेख भीपन की समाधि के ही निकट लगाया था, ताकि वह उनसे अपनी सफलता के लिए प्रार्थना कर ले। इसी प्रकार बदायूनी ने हाजी भीषन बसवानी का भी नाम

अर्थात् सन् १५७३:४ ई० वा सं० १६३०:१ में हुई थी।

१. 'दि सिख रैलिजन' ( भा० ६ ) ५० ४१४६।

लिया है, किंतु वे काकोरी के शेख भीषन से भिन्न व्यक्ति जान पड़ते हैं।

मेकालिफ साहब का कहना है कि जिस किसी ने भी श्रादिगंथ में संग्रहीत पदों को लिखा होगा, वह एक धार्मिक पुरुष श्रवश्य रहा

मकालिफ का होगा और शेख फरीद सानी की ही भाँति उस समय की

श्रनुमान सुधार-संबंधी बातों से प्रभावित भी रहा होगा। ऐसा

श्रनुमान कर लेना संभव है कि वह भीषन कबीर का ही

श्रनुयायी रहा होगा। इसमें संदेह नहीं कि भिकालिफ साहब का यह

संत भीषनजी के उक्त दो पद गुरु आर्जुन द्वारा सम्मादित आदिमंथ में संग्रहीत हैं विनसे ये रामनाम के एक प्रेमी जान पहते हैं। बदायूनी के उक्त शेख भीषन कदाचित् इस्लाम-धर्म के ही विशेषत ये और उनके सूफी होते हुए भी उनसे रामनाम के प्रति निष्ठा की आशा करना कुछ ठीक नहीं जान पडता। उस सुफी भीषन के साथ इन पदों के

नहां जान पड़ता। उठ चूका मायन के ताय इन पदा के लिए अन्य प्रमास भी

श्रपेचित होंगे। फिर भी श्रमी उसे श्रमंभव भी नहीं कहा

जा सकता। संत भोषन की भाषा सीवी-सादी, किंद्र मुहावरेदार है और इनकी वर्णन शैली भावपूर्ण होती हुई भी प्रसाद गुण के कारण अत्यंत सुन्दर एवं आकर्षक है। हिंदी इनकी अपनी भाषा जान पड़ती है और अनुमान होता है कि इन्होंने उक्त दो पदों के अतिरिक्त कुछ अन्य रचनाएँ भी अवश्य की होगी। इनके उपलब्ध पदों में संत बेगी की भाँति योग-संबंधी पारिभाषिक शब्दों की भरमार नहीं और न वाह्याडंबर वा छल-कपट के विरुद्ध कोई निदा के भाव ही प्रकट किये गए भिलते हैं। उनमें नाम का महत्त्व, गुरु की महिमा एवं हरि के प्रति प्रदर्शत प्रेम व तन्मयता के भाव इनकी विशेषता प्रकट करते हैं। इनका सरल हृदय संत रैदास के समान अपनी शक्तिहीनता के प्रदर्शन व आत्मनिवेदन की और अधिक प्रवृत्त जान पड़ता है। समी बातो पर विचार करते हुए इनके समय का रैदास, कमाल, धन्ना आदि के अनंतर निश्चित करना, तथा इन्हें वर्तमान उत्तर प्रदेश के ही किसी भाग का निवासी मानना उचित जान पड़ता है। इनका जीवन-काल यदि विक्रम की रेथवीं शताब्दी के पूर्वार्द में रखा जाय, तो भी इनकी रचनाओं का 'आदिग्रंप' में संग्रहीत किया जाना संभव हो सकता है।

२. पापु सोरिह', पद १ वा २, ए० ६५=।

संत भीषनजी ने अपने एक पद में कहा है कि "जब शारीर चीण व निर्वल हो जाता है, नेत्रों से अधुपात होने लगता है, शिर के बाल दूध की भाँति श्वेत हो जाते हैं और कंठ के अवस्त्र हो जाने के कारण मुख से शब्द नहीं निकल पाते, उस समय विवशता आ जाती है। ऐसे समय यदि 'रामराइ

ही बैद बनवारी' बनकर पहुँचें, तो उदार हो सकता है।

पदों के जब शिर में पीड़ा होने लगे, शरीर में जलन हो श्रीर कलेजे

विषय में कसक पैदा हो जाय, तब उसकी दूसरी कोई भी श्रीषि

नहीं। केवल हरि का नाम ही उसके लिए निर्मल व श्रमत

जल है और वही संसार के लिए सबसे बड़ा पदार्थ है। यदि गुक-कृप से वह मिल सके, तो उसी की सहायता से हमें मोच का द्वार मी खुलता हुआ दीख पड़ेगा। इसी प्रकार अपने दूबरे पद में भी ये बतलाते हैं कि नाम एक अमूल्य रत्न है, जिसे बहुत पुष्य करने पर ही कोई पदार्थ के रूप में पा सकता है। वह अनेक प्रयत्नों के साथ हृदय में छिपाये रखने पर भी छिप नहीं पाता। जिस प्रकार कोई गूँगा मनुष्य मिष्ठान्न के माधुर्य का स्वाद लेता हुआ भी उसे कहने में असमर्थ रहता है, उसी प्रकार हरि के गुणों का भी वर्षान समय नहीं है। जिह्ना से कहने, कानों से सुनने और मन में उसे समक्तने से मुख उत्पन्न होता है और अपने दोनों नेत्र तो इस प्रकार संतुष्ट हो जाते हैं कि जहाँ कहीं भी वे जाते हैं, वहाँ उसी का प्रत्यच्च अनुभव किया करते हैं।" इन पदों के आधार पर तो संत भीपनजी को किसी हिंद-परिवार का ही सदस्य कहना ठीक जान पड़ता है।

# पंचम अध्याय

## प्रारंभिक प्रयास (सं० १६००: १७००)

### १. सामान्य परिचय

पंथ-निर्माण का स्वपात हो जाने पर उस प्रकार की प्रवृत्ति की स्रोर सर्वसाधाण के ध्यान का आकृष्ट हो जाना स्वामाविक था। प्रायः देखा जाता है कि किसी भी एक धार्मिक महापुरुष के नेतृत्व में विश्वास रखनेवाले ब्यक्ति अपने को क्रमशः एक संयुक्त परिवार का सदस्य समक्षने लगते हैं और

श्रपनी सामुदायिक एकता को श्रम्भुएस बनाये रखने के

पंथिनमां प्रयत्न भी करने लग जाते हैं। तदनुसार एक समान की सिद्धांतों को स्वीकार करनेवालों का एक पृथक् वर्ग वनने प्रवृत्ति लगता है जिसका संबंध दूसरे वैसे वर्गों के साथ बहुधा नहीं रह जाता। ऐसे वर्गों के सिद्धांतों में पहले चाहे जो

कुछ भी एकता रही हो, कालांतर में वह घटने लग जाती है। भिन्न-भिन्न वर्गों के श्रनुयायियों की प्रमुख प्रवृत्तियों के श्रनुसार उनके विविध वाधाचरणों का समावेश होने लगता है श्रीर उनके सामने उनके मूल सिद्धांतों का महत्त्व भी कम होता जाता है। समय पाकर उन वर्गों के लोग वहुधा इन वातों के प्रचार की ही श्रोर श्रिधक प्रयत्नशील हो जाते हैं श्रीर इस प्रकार ऐसे वर्गों की विभिन्नता श्रीर भी स्पष्ट होती जाती है। श्रतएव क्वीर साइव के सिद्धांतों में विश्वास रखनेवालों कितपय व्यक्तियों ने जिस प्रकार कवीर-पंथ को जन्म दिया, कदाचित् उसी प्रकार श्रागे चलकर साध-सम्प्रदाय, निरंजनी-सम्प्रदाय तथा सत्यनामी सम्प्रदाय की भी स्थापना की गई होगी। इसी भौति गुरू नानकदेव द्वारा नानक-पंथ के चलाये जाते ही ऐसी संत्याश्रों के महत्त्व के प्रविश्वन धर्मप्रचारकों का भी ध्यान श्राकृष्ट हुआ श्रीर वे भी उसी प्रकार के पंथों को प्रवर्शित करने की श्रीर प्रवृत्त हो गए। फलतः, उक्त सम्प्रदायों के श्रितिरक्त उत्तरी भारत में लाल-पंथ, दादू-पंथ, बावरी-पंथ एवं मलूक-पंथ भी कमशः प्रचलित हो चले।

उक्त पंथों व सम्प्रदायों ने अपने संबटन का कार्य बड़ी लगन के साथ आरंभ किया और सब किसी की कोई न कोई परम्परा भी निश्चित होने लगी, जिस कारण मूल उद्देश्य के लगभग एक समान होने पर भी उनमें पारस्यरिक भेद भी लिखत होने लगे। संतों के उक्त समुदायों का वर्गीकरण

करते समय कुछ लोग उनके मूल प्रवर्तकों के दार्शनिक पारस्परिक सिदांतों की ब्रोर ही विशेष ध्यान देते हैं श्रीर इस धारणा भेद का के साथ चलते हैं कि उनमें दील पड़नेवाले मतमेद का कारण प्रधान कारण उनका दार्शनिक दृष्टिकोण ही होना चाहिए। तदनसार डा॰ वर्ध्वाल ने संतों के ब्रास्मा.

परमात्मा एवं जगत्-संबंधो सिद्धांतो की चर्चा करते हुए लिखा है कि "हमें उनमें कम से कम तीन प्रकार की दार्शनिक विचार-धाराश्रों के स्पष्ट दर्शन होते हैं। वेदांत के पुराने मतों के नाम से यदि उनका निर्देश करें, तो उन्हें खड़ैत. भेदाभेद श्रीर विशिष्टाहैत कह सकते हैं। पहली विचार-धारा के माननेवालों में कबीर प्रधान है। दाद, सुन्दरदास, जगजीवनदास, भीखा और मलुक उनका अनुगमन करते हैं। नानक और उनके अनुयायी मेदामेदी हैं श्रीर शिवदयालजी तथा उनके श्रन्याथी विशिष्टादैती। प्राणनाथ, दरियाद्वय, दीनदरवेश, बुल्लेशाह इत्यादि शिवदयाल की ही श्रेगी में रखे जा सकते हैं "। उन्होंने इस बात की प्रमाणित करने के लिए उन संतों की बानियों में से कुछ उदाहरण दिये हैं श्रीर किन्ही-किन्हीं संतों के विचारों में उपलब्ध पारस्परिक सूच्म भेटों के प्रदर्शन की भी चेष्टा की है। परन्तु जैसा इन संतो की रचनाओं का पूर्वापर संबंध समक्तकर उन्हें ऋष्ययन करने से पता चलेगा, वे लोग दार्शनिक विद्वान नहीं ये श्रीर न इनमें से एकाथ को छोड़कर कोई किसी दार्शनिक मतविशेष की छोर अपना ध्यान देना उतना आवश्यक ही समकता था। ये लोग मुलतः साधक ये और इनके द्वारा प्रचलित किये गए पंथों में यदि कोई अन्तर लचित होता है तो उसका प्रधान कारण इनके किसी साधनाविशेष को श्रन्य से अधिक महत्त्व देने में ही दुँदा जा सकता है। इन संतो का दार्शनिक हिन्दिकोग किसी 'पुराने' दार्शनिक मत के साँचे में ढलकर तैयार नहीं हुआ था और कदाचित इसी कारण डा॰ बर्घ्याल ने भी उक्त उदरण में 'यदि' का प्रयोग करना आवश्यक समका है।

फिर भी इतना श्रीर उल्लेखनीय है कि उक्त साधनामेद-संबंधी विभिन्नता पंथ-निर्माण का श्रारंभ होने के साथ ही साथ स्पष्ट होती हुई

१. 'नागरी-प्रचारिगी पत्रिका' ( मा० १५ ), ५० ११७।

नहीं दीख पड़ी और न प्रथमयुगीन पंथों के मूल प्रवर्त्तक इस बात की ओर अधिक महत्त्व देते हुए ही जान पड़े। कालानुसार कबीर साहव के कुछ अधिक निकट होने के कारण इन्होंने उनके प्रमाव में

क्रिमक अपना दृष्टिकोण् भर सक संतुलित ही रखना चाहा। विकास परन्तु आगे के पंथ-प्रवर्त्तकों में से बहुतों ने उक्त आदर्श को क्रमशः छोड़ना आरंभ कर दिया जिस कारण उनमें

पारस्परिक विभिन्नता का बढ़ने लगना श्रमिवार्य-सा हो गया। पंथ-निर्माण का प्रारंभिक युग संत मलूकदास तक चलता है श्रीर वहाँ तक के प्रमुख संतों की पहली प्रवृत्ति प्रायः एक समान श्रम्भर होती हुई जान पड़ती है। इस युग का श्रारंभ होने के साथ-साथ संतों की बानियाँ संग्रहीत होने लगती है, उनका पाठ चलने लगता है श्रीर इसका श्रंत होते होते उनकी तुलना स्वभावतः उन प्राचीन ग्रंथों से भी की जाने लगती है जिनमें सुरिच्चत विचारों का प्रभाव सर्वसाधारण में प्रचलित दीख पड़ता है। इस कारण (तथा कतिपय श्रम्य बातों से भी प्रेरित होकर जिनकी चर्चा श्रमले श्रध्याय में की जायगी) पंथ-निर्माण के श्रागामी युग का श्रारंभ हो जाता है। परन्तु इसका श्रमिप्राय यह कदापि न समक्तना चाहिए कि उक्त प्रारंभिक समय में प्रवर्तित किये गए पंथों का स्वरूप सदा एक ही साबना रह गया। उनके पिछले श्रनुयायियों पर क्रमशः श्रपने श्रपने वातावरणों का भी प्रचुर प्रभाव पड़ता गया श्रीर एक ही पंथ के श्रंतर्गत इस प्रकार श्रनेक विचार-धाराश्रों का भी प्रवेश होता गया। फिर भी उसके समूचे रूप के समन्वयात्मक वने रहने में वस्तुतः कोई वैसी बाधा नहीं पड़ सकी।

१. 'पंथ' व 'सन्प्रदाय' शब्दों का प्रयोग ठीक एक ही ढंग से होता हुआ नहीं दीख पहता। जिस वर्ग ने अपनी संशा अपने प्रवर्त के लाम से प्रहण की है, उसे उस प्रवर्त के द्वारा चलाया हुआ 'पंथ' अर्थात प्रदर्शित मार्ग कहा जाता है; जैसे 'कशीर-पंथ', 'नानव-पंथ', 'दादू-पंथ', 'वावरी-पंथ' आदि। किंतु जिस वर्ग का नामकरण उसके अनुवादियों के किसी नामांवशेष वा विशेषता के आधार पर हुआ है, वह बहुआ 'सन्प्रदाय' कहा गया मिलता है; जैसे 'साध-सन्प्रदाय', 'सत्तनामी-सन्प्रदाय', निरंजनी-सन्प्रदाय', 'रामसनेही-सन्प्रदाय' आदि। 'सन्प्रदाय' शब्द का प्रयोग कभी-कभी वर्गविशेष के इष्टदेव अथवा किएपत मृलप्रवर्त्त के नामानुमार भी हुआ करता है; जैसे परत्रहा सन्प्रदाय अथवा वैष्णव-भक्तों के असिन्प्रदाय, रहसन्प्रदाय आदि। फिर भी राधारनामीवर्ग के अनुयायी अपने संबंध में सन्प्रदाय की जनह 'सरसंग' शब्द का ही व्यवहार अधिक उपयुक्त सममते हैं।

पंथ-निर्माण के प्रथम डेढ़ सी वर्षों में संत-मत अपने प्रचार की दृष्टि से उन्नति के पथ पर अप्रसर होता हुआ जा रहा था। इसके प्रमुख प्रचारक जहाँ एक ओर नवीन वर्गों की स्थापना करते जा रहे थे, वहाँ दूसरी ओर अन्य लोगों के विचारों पर भी इसका कुछ न कुछ प्रभाव पड़ता जा रहा

था। उदाहरण के लिए इस युग के प्रसिद्ध महाकवि गो॰

प्रभाव तुलिधीदास (सं०१५८६:१६८०) तक को इम इसके प्रभाव से अञ्जूता नहीं पाते। अपने ग्रंथ 'रामचरित-

मानस' में उन्होंने यत्र-तत्र कुछ ऐसे उद्गार अवश्य प्रकट किये हैं जिनसे निगुंशियों के प्रति उनका विरोध स्चित होता है; किंद्र उसी प्रंथ के खंतर्गत अनेक स्थलों पर उन्होंने जिस प्रकार संत-स्वभाव, नाम-महिमा व गुरुमिक का वर्णन किया है तथा सगुण व निर्गुण के सामं जस्य पर विशेष वल दिया है श्रीर जिस प्रकार उन्होंने किलयुग-गर्णन के द्वारा उस काल के प्रचलित पालंड व विडंबनाओं की खरी आलोचना की है, उससे उनपर इस युग की छाया स्पष्ट लिवत होती है। इसी प्रकार जैनकिव आनंदधन को भी हम इस युग के ही खंत में संत-मत द्वारा प्रभावित पाते हैं।

जैनकवि आनंदवन का नाम इनकी दीचा के समय लाभविजय वा लाभानंद था, किंतु कविता करते समय ये अपना उपनाम 'आनंदचन' रखा करते थे। ये अपने जीवन में पहले पहल साम्प्रदायिक भावों को ही लेकर अग्रसर हुए थे, किंतु आगे चलकर इनपर संत-मत के अनुयायियों का भी प्रचुर प्रभाव पड़ गया और अंत में इनकी रचनाओं

श्चानंद्घन पर उसकी स्पष्ट छाप लिइत होने लगी। ये कहीं गुजरात प्रांत वा राजस्थान की श्रोर के रहनेवाले ये श्रीर इनके

श्रांतिम दिन जोधपुर राज्य के मेड़ता नगर में व्यतीत हुए थे। इनकी दो रचनाएँ इस समय उपलब्ध हैं जिनमें से पहली श्रायांत् 'श्रानंदधन चौर्वासी' में जैन-धर्म के प्रसिद्ध २४ तीर्थंकरों की प्रशस्ति लिखी गई है श्रीर दूसरी श्रायांत् 'श्रानंदधन बहोत्तरी स्तवायली' के श्रांतर्गत भिन्न-भिन्न पदौ-द्वारा इनके धार्मिक भावों के उल्लेख दीख पड़ते हैं। इनकी प्रथम पुस्तक की कई पंक्तियाँ इनके पूर्ववक्तों प्रशस्तिकारों की रचनाश्रों में भी ध्यों की त्यों दीख पड़ती हैं, जिस कारण उसकी रचना का समय उन लेखकों में से सब से श्रांतिम श्रार्थत् जिनराज्सिर (सं०१६७८) के श्रनंतर ठहराया जाता है श्रीर स्वयं इनकी भी प्रशस्ति के लिखनेवाले यशोविजय (मृत्यु

सं॰ १७४५) के जीवन-कालानुसार इनका समय विक्रम की १७वीं शताब्दी के अंतिम चरण में समका जाता है। इनकी रचनाओं पर स्रदास, मीरांबाई-जैसे वैष्णव कवियों का भी प्रभाव लिख्त होता है।

आचार्य चितिमोहन सेन ने आनंदधन को 'जैनमरमी आनंदधन' कहकर हनका संत-मत द्वारा पूर्णतः प्रभावित होना वतलाया है और लिखा है कि 'जीवन की साधना के पथ में आनंदधन जिस आलोक की अनुप्राखना से चले थे, वह कबीर प्रभृति सहजवादी मरमियों का ही है।' उन्होंने अपनी इस धारखा को स्पष्ट व प्रमाखित करते हुए इनके कतिपय

विचारधारा पदों की तुलना भी कवीर साइव की रचनाओं के साथ की है। परंतु आनंदधन की उपलब्ध रचनाओं को देखने तथा

उनके पूर्वापर संबंधानुसार श्रध्ययन करने पर पता चलता है कि उक्त अनुमान को श्रद्धार प्रमाणित नहीं किया जा सकता। ' आनंदधन चौबीसी ' जो संभवतः इनकी प्रारंभिक रचना हो सकती है, इनके जैनधर्म-संबंधी भावों से ही भरी हुई है और इनकी उपर्युक्त 'बहोत्तरी' में सम्हीत पदों में से भी श्रनेक ऐसे मिलते हैं जो प्रद्धिप्त-से ही जान पड़ते हैं और जिन्हें श्रन्य कवियों की रचना मान लेने की प्रवृत्ति होती है। ऐसी दशा में इन्हें संत-मत द्वारा बहुत कुछ प्रभावित एक जैन महात्मा से श्रधिक कहना हमें उचित नहीं जान पड़ता। फिर भी इनके ऊपर पड़ा हुआ उक्त प्रभाव पर्याप्त रूप में दीख पड़ता है और इनके भावों के श्रतिरिक्त इनकी शब्दावली एवं वर्णनशैली तक उससे प्रभावित है। उदाहरण के लिए,

'श्चातम श्रनुभव रसभरी यामें श्चीर न भावे' (बहोत्तरी, २)। 'घटमंदिर दीपक कियो सहजमुज्योति स्वरूप' (बहोत्तरी, ४)। 'श्चनुभवगोचर वस्तुकोरे जाखवो यह ईलाज, कहन मुनन को कल्लु नहिं प्यारे, श्चानंदघन महाराज' (बहोत्तरी, २१)। 'वचन निरपेत्त व्यवहार जुठो कह्यो, वचन सापेत्त व्यवहार साचो, (चौबीसी, ४) श्चादि।

तथा, 'ग्रजपा' व 'ग्रनहद' (बहोत्तरी, २०) 'ग्रवधू' (बहोत्तरी, ७) 'मुरत-समाधि' (बहोत्तरी, १६) 'ब्रहा ऋग्नि परजाली' (बहोत्तरी, २८) 'गुरुगम' (चौबीसी, ४) 'ग्रातमराम' (चौबीसी, १६) व 'सतगुरु' (चौबीसी, १५) जैसे शब्दों वा शब्दसमूहों के प्रयोग बतलाये जा सकते हैं। इस युग के श्रंतर्गत संत-मत के कम से कम छः पंथों एवं दो सम्प्रदायों की सुच्छि हुई जिनमें से चार श्रथांत् कवीर-पंथ, नानक-पंथ, दादू-पंथ व बावरी-पंथ को इम संत-परम्परा के चार प्रमुख स्तंम कह सकते हैं। इस युग का श्रंत होते-होते उसमें नवीन भावनाएँ प्रवेश पाने लगीं जिनके कारण उसे श्रगले डेढ़

सौ वधौं तक भी प्रायः इसी प्रकार प्रोत्साइन मिलता गया ।

युग का यह तीन सी वधों का युग अर्थात् सं० १५५० से लेकर महत्त्व सं० १८५० तक का समय संत-मत के प्रचार की दृष्टि से उसका 'स्वर्णयुग' कहलाने योग्य है। कुछ पंथी का निर्माण

सं॰ १८५० के अनंतर भी अवश्य होता आया, किंतु उनमें से सभी उतने महत्त्वपूर्ण नहीं ये और न उन सबको उतने अनुयायी मिल सके। इन अंतिम डेढ़ सी वर्षों के अंतर्गत प्राचीन पंथों में भी अनेक शाखाएँ व उपशाखाएँ फूट निकली और एक नयी लहर आ जाने के कारण उनमें कई प्रकार के परिवर्तन भी हो गए!

#### २. साध-सम्प्रदाय

साध-सम्प्रदाय का वास्तविक परिचय देने के ग्रामी तक ग्रानेक प्रयत्न किये जा चुके हैं, परंतु इसके इतिहास के संबंध में उठनेवाले कई प्रश्नों के श्रांतिम उत्तर श्राज तक नहीं दिये जा सके ग्रीर न इसके प्रधान प्रवर्त्तक वा प्रवर्त्तकों की प्रामाखिक जीवनियाँ ही उपलब्ध हो सकी। सं• १८७६ में रे॰

हैनरी फिशर ने दिल्ली के उत्तर पाये जानेवाले प्रामीख प्रारंभिक साधों का एक विवरण प्रस्तुत किया था श्रीर एक दूसरे वक्तन्य व्यक्ति विलयम ट्राट ने सं० १८६४ में इसी प्रकार

वक्त व्यक्ति विलियम ट्राट न स॰ रदहर म इस प्रकार फर्इसाबादवाले साधो के विषय में भी एक निवध लिखा

या। ट्राट साह्य के कुछ पहले सं० १८८६ में प्रसिद्ध विद्वान् विल्सन साहय ने सभी साओं के संबंध में चर्चा की यी और उसी प्रकार सर विलियन कुक ने भी फिर आगे चलकर सं०१६५३ में इस विषय पर लिखा। डा॰ प्रियसन व डा॰ फर्क्ड्र ने भी पोछे विशेषकर इन्हीं सामग्रियों के आधार पर बहुत कुछ लिख डाला और आत में अमेरिकन भिशानरी एलिसन साहय ने सं०१६६२ में अपनी पुस्तक 'दि साधूज' का प्रकाशन किया। इस अंतिम लेखक ने कतिपय साध-पंथी लेखकों को भी कृतियों से सहायता ली। परंतु सब कुछ होते हुए भी इस सम्प्रदाय की उत्पत्ति, प्रगति व सिद्धांतों के विषय में अनेक बार्ते जहाँ की तहाँ रह गईं। कई विद्वान् लेखकों ने तो साध-

सम्प्रदाय व सत्तनामी सम्प्रदाय को सर्वशः एक मानकर इन दोनों के इतिहासों को भ्रांतिपूर्ण बना दिया है और कुछ ने वीरमान व जोगीदास को समकालीन ठहराकर भी कई कठिनाइयाँ उत्पन्न कर दी हैं। वास्तव में साध-सम्प्रदाय, सत्तनामी सम्प्रदाय मिन्न-मिन्न प्रतीत होते हैं, यद्यपि यह सर्वथा श्रूसंभव भी नहीं कि इस दूसरे वर्ग के मूलस्रोत का पता पहले की दिल्जीवाली शाखा के इतिहास में ही कहीं न कहीं मिल जाय, जैसा कि नीचे दिये गए संदिष्त परिचय से भी जान पड़ेगा।

साय-सम्प्रदाय के अनुयायी अपने मत की परम्परा को अनादि काल से आती हुई बतलाते हैं और इसके इतिहास को अपने ढंग से सतलुग, त्रेता, द्वापर और कलजुग नामक चार कालों में विभक्त करते हुए पाये जाते हैं। उनके यहाँ इन्हीं युगों के अनुसार कमशः गोविंद, परमेश्वर रामचंद्र-लद्दमण, कष्ण-बलभद्र एवं वीरमान-जोगीदास का आविमांव होना

साम्प्रदायिक भी बतलाया जाता है। इन चारों युगों के उक्त महापुरुष धारणा दो-दो की जोड़ियों में रखे गए हैं श्रीर प्रथम युगवाले पुरुष वस्तुत: इंश्वर के ही दो भिन्न-भिन्न नामवारी जान

पड़ते हैं। इन दो प्रथम युगवालों को सम्प्रदायवालें महादेव एवं पार्वती की संतान भी मानते हैं जिससे जान पड़ता है कि उन्हें इन दो के सदेह व्यक्ति होने में कदावित वैसा विश्वास भी नहीं है। साथों के अनुसार जिस प्रकार उक्त गोविंद व परमेश्वर महादेव एवं पार्वती की संतान थे, उसी प्रकार कमशः रामचंद्र व लहमण् गोविंद व परमेश्वर के, कृष्ण् व वलभद्र रामचंद व लहमण् के, तथा वीरमान व जोगीदास कृष्ण् व वलभद्र के संतान थे और इस 'संतान' शब्द से अभिप्राय वास्तव में अवतार का ही समक पड़ता है। साथों में इन बातों के अतिरिक्त वीरमान एवं जोगीदास के उत्पर की ११ पीढ़ियों की भी चर्चा की जाती है जिससे जान पड़ता है कि इन पीढ़ियोंवाले पुरुष उन लोगों के पूर्वपुरुष रहे होंगे। इससे यह भी स्पष्ट हो जाता है कि वीरमान व जोगीदास न केवल समकालीन थे, प्रत्युत वस्तुतः एक ही माता-पिता से उत्पन्न सहोदर भाई भी थे। इनकी माता का नाम साथ लोग जैवंती बतलाते हैं। उनका यह भी कहना है कि प्रथम तीन युगों की अपेज़ा

१ इनके दिये हुर सुगों के नामों का कम प्रतिसन साइव सतजुग, द्वापर, त्रोता व कलजुग देते हैं जो अशुद्ध जान पड़ता है (दे०-डब्ल्यू० प्रत० प्रतिसन इत 'दि साइस' (दी रेलिजस लाइफ आफ इंडिया सिरीज, लंदन १९३५) पु० द।

चतुर्थं वा कलजुग में ही यह सम्प्रदाय वीरभान एवं जोगीदास के प्रयत्नों से श्राधिक स्पष्ट रूप में व्यक्त हुआ। वीरभान एवं जोगीदास के प्रथम आने-बाले ११ पुरुषों के नाम क्रमशः रावतभूष, रामिंह, बख्तावार सिंह, गोकलिंह, हरमंत सिंह, धातार सिंह, हरिसिंह, गिरधारी सिंह, मोती सिंह, बाध सिंह, व गोपाल सिंह बतलाये गए हैं जिससे भिद्ध होता है कि उनके मूलपुरुष रावतभूष ही थे। परन्तु ये कीन थे, इसका पता नहीं चलता।

श्रतएव वीरमान एवं जोगीदास के संबंध में ऐतिहासिक विवरणों का प्राय: श्रमाव ही दील पड़ता है। न तो इनमें से किसी एक के भी जन्मकाल का पता चलता है श्रीर न यहा विदित होता है कि इनका व्यक्तिगत जीवन किस प्रकार का था श्रीर ये किस काल तक जीवित रहे थे। साधों की दो प्रधान शास्त्राश्री-दिल्ली-शास्त्रातया फर्क्सावादी शास्त्रा-में से

दूसरा मत दूसरी के अनुसार वीरभान नारनील के निकटवर्सी विजेसर आम के निवासी ये और उन्होंने सं० १६०० विक्रमी के

लगभग उदयदास द्वारा किसी अलौकिक ढंग से दीचा प्रहण की थी। उदय-दास ने उन्हें इस मत के कुछ ग्रावश्यक सिद्धातों का परिचय देकर यह भी बतला दिया था कि मैं फिर कभी तुमसे मिल्ँगा श्रीर श्रमुक-श्रमुक लच्चाी के ब्राधार पर मुक्ते भली भाँति पहचानकर तुम मुक्तमें और भी ब्रास्था कर सकोगे। डा॰ जे॰ एन्॰ फर्कुहर ने इस उदयदास को प्रसिद्ध संत रविदास का शिष्य माना है श्रीर कहा है कि संत रविदास का समय अनुभानतः सन् १४७०:१५०० ई० ( सं० १५२७:१५५७ वि० ) मान लेने पर उदयदास का समय उसी प्रकार सन् १५००:१५३० ई० (सं० १५५७:१५८७ वि॰) ठइंग्ता है और वीरमान का सन् १५३०:१५६० ( सं० १५८७:१६१७ वि० ) तक आ जाता है जिसका उक्त सं० १६०० अर्थात् पंथ के आरंभ काल के साथ मेज भी खा जाता है। परंतु साधों की दिल्ली-शाखा के अनुसार विंदेर वा विजेर (संभवतः उक्त विजेसर) के निवासी गोपाल सिंह के पुत्र जोगीदास को इस मत की प्रेरणा सर्वप्रथम सं० १७२६ के २७ फागुन को, जब उनकी अवस्था अधिक हो चुकी थी, मिली थी। जोगीदास इसके पहले अर्थात् सं १७१५ के लगभग धीलपुर के राजा की खोर से खीरंगजेंब के विरुद्ध किसी लड़ाई में आहत हो, प्रायः १२ वर्षों तक भ्रमण कर चुके ये श्रीर सम्प्रदाय के प्रचार में उन्हें वीरभान से भी सहायता मिली थी। कहा जाता है कि उक्त प्रकार से आहत हो अथवा मरकर जब वे रग्रस्थल में पड़े थे, तब उन्हें कोई बहाँ से उठा ले गया। उसने उन्हें एक प्रकार से जीवन दान दिया जिसका उनके ऊपर बहा प्रभाव पड़ा श्रीर वे उसके परम भक्त हो गए। वह श्रपारचित ब्यक्ति उनके निकट एक साधु के वेश में श्राया श्रीर उसने उन्हें किसी दूर की पहाड़ी पर ले जाकर श्रमेक श्राध्यात्मिक बातों की शिक्षा दी तथा उसे सर्वसाधारण में प्रचार करने का उन्हें श्रादेश भी दिया। तब से जोगीदास लगभग ७२ वधों तक इस मत का प्रचार करते फिरे श्रीर इस काम में उन्हें श्रपने एक संबंधी बीरमान से बड़ी सहायता मिली। इस बीरमान को उन्होंने श्रपना शिष्य भी बना लिया था।

एक तीसरे मत के अनुसार "कदादास तथा गोपालदास नामक दो भाई ये जो जहाँगीर बादशाह के शासनकाल (सं०१६६२:१६८४) में वर्तमान ये। गोपालदास इन दोनों में ५-६ वर्ष बड़े थे। जब कदादास एक युवक ये, तब वे दलपत नामक किसी व्यापारी के यहाँ जहाज में नौकरी करते थे। एक बार वह जहाज कहीं जाते समय अचानक बीच में

तीसरा मत दक गया श्रीर तब तक नहीं टला जब तक ऊदादास उस पर से उत्तरकर पानी में खड़े न हो गए। ऊदादास इसके

श्चनंतर वहीं खड़े रहे श्रीर फिर पास ही बने हुए किसी मंदिर को देखकर वहाँ पहुँचे। मंदिर में कोई वैरागी रहता या जिससे इन्होंने बातचीत की, उससे कुछ मिठाइयाँ लेकर श्रपनी भूख मिटायी और वहीं सो भी गए। नींद के टूटने पर इन्हें पता चला कि में श्रपने घर लीट श्राया हूँ श्रीर श्रपने परिवार वालों से इन्होंने श्रपना साग वृत्तांत भी कह सुनाया। गोपालदास के दो लड़के जोगीदास श्रीर वीरभान नाम के बे जिन्हें ऊदादास ने फिर से गम व लहमण के नाम दिये श्रीर वीरभान की की को भी सीना के नाम से श्रमिहित किया। इसके उपरांत ऊदादास श्रपने कितपय विचारों का प्रचार करते हुए मिश्र-भिन्न गाँवों में भ्रमण करने लगे श्रीर श्रनेक व्यक्तियों को इन्होंने श्रपने शिष्य भी बनाये। इन शिष्यों में ही उक्त जोगीदास श्रीर वीरभान भी थे। कहते हैं कि ऊदादास द्वारा मत के प्रचार किये जाते समय श्रीरंगजेब बादशाह दिल्ली में शासन करने लगा था। उसे जब इस नवीन सम्प्रदाय के उदय हो जाने का पता चला, तब उसने इसके श्रनुयायियों के विरुद्ध श्रपनी सेना मेजी श्रीर एक बार स्वयं भी उपस्थित हुशा। ऊदादास श्रीरंगजेब के तीर से रशाचेत्र में एक बार स्वयं भी उपस्थित हुशा। ऊदादास श्रीरंगजेब के तीर से रशाचेत्र में

१. डब्ल्यू० पल्० पलिसन : 'दि साध्स' (दि रेलिजस लाइफ बाफ इंडिया सिरीज, लंदन, १९३५) १० १९-२१।

ही मार डाले गए।" इस विवरण को फर्कलाबाद के किसी प्रियीलाल साध ने ही एक निवंध के रूप में तैयार किया था, जिसका अंग्रेजी में भाषांतर कर एलिसन साहब ने उसे अपनी पुस्तक में उद्भृत किया है।

उपर्युक्त तीनों मतों की तुलना करने पर पता चलता है कि साध-सम्प्रदाय के इतिहास में प्रायः तीन व्यक्तियों की चर्चा विशेष रूप से की जाती है। श्रीर उनमें एक जोगीदास हैं, दूसरे बीरमान वा बीरलाल हैं श्रीर तीसरे का नाम कभी उदयदास वा ऊदादास दिया जाता है, तथा कभी-कभी उसे प्रकट

नहीं किया जाता। फिर इन तीनों में भी उदयदास वा किनों पर कदादास इस सम्प्रदाय के मूल प्रवर्त्तक से समक्त पड़ते हैं विचार श्रीर तीसरे मत के अनुसार उन्हें ही इसके प्रचार का भी श्रेय दिया जाता है। इसी प्रकार यदि पहले मत ने

सम्प्रदाय के प्रचार के संबंध में वीरभान का अधिक हाथ बतलाया है, तो दूसरे ने जोगीदास को ही इसका मुख्य प्रचारक माना है। श्रांतिम दो मतों के अनुसार तो वीरमान एवं जोगीदास आपस में संबंधी अथवा सहोदर माई तक दीख पड़ते हैं और तीसरे मत ने उदयदास को उन दोनों का चचा तक सिद्ध कर दिया है। फिर भी यदि समय के अनुसार उक्त तीनों मतों पर विचार किया जाय, तो एक बहुत बड़ी किटनाई खड़ी हो जाती है और उक्त कथनों का कोई मेल खाता हुआ नहीं जान पड़ता। पहले मत के अनुसार वीरमान ने सं० १६०० के लगभग ऊदादास दारा इस सम्प्रदाय के संबंध में प्रेरणा प्राप्त की थी, तो दूसरे के अनुसार जोगीदास को इसका आभास सं० १७१५ को किसी लड़ाई के अनंतर सं० १७२६ में मिला था और तीसरे के अनुसार जदादास को कदाचित् इसके प्रवर्त्तन का संकेत एक वैरागी के द्वारा संभवतः विक्रम की १७६ी शताब्दी के लगभग अंत में मिला था। अतएव स्पष्ट है कि डा० जे० एन्० फर्जुहर का उपर्युक्त अनुमान अंतिम दो मतों के अनुसार अप्रान्य ही समक्ता जाना चाहिए।

एलिसन साइव ने उक्त समस्यात्रों का समाधान करते हुए बतलाया है कि वास्तव में इस सम्प्रदाय के प्रवर्तक केवल दो ही पुरुष रहे होंगे, तीन नहीं हो सकते। जदादास नाम का कदाचित् कोई भी व्यक्ति न था। यह नाम जोगीदास वा कभी-कभी वीरभान की एक उपधि के रूप में

१. डब्ल्यू० एल० एलिसन: 'दि साध्से' पृ० १११-११३।

सम्प्रदाय के मान्य ग्रंथ 'निर्वान स्थान' के श्रांतर्गत लगभग १५० बार श्राया है श्रीर कहीं-कहीं ऊदादास की जगह 'ऊदा के दास' भी कहा गया मिलता है। इसी प्रकार सन् १५४४ ई० (सं० १६००) तथा

समीचा सन् १६५८ ई० (सं १७१५) के संबंध में भी समका जा सकता है कि पहला समय जोगीदास के आविर्भाव-

काल का बोतक है और दूसरे काल में इस सम्प्रदाय की विशेष जागति हुई थी। डा॰ फर्कहर ने वीरमान को जोगीदास का पूर्ववर्त्ती माना था, किंतु एलि-सन साहब जोगीदास को ही बीरमान का पय-प्रदर्शक समझते हैं। इनका कहना है कि युद्धवीर जोगीदास ने ही सर्वप्रथम इस सम्प्रदाय को एक विचित्र ढंग से प्रवर्तित किया था जिसे आगे चलकर शांत स्वभाववाले वीरभान ने श्रधिक स्पष्ट व सुव्यवस्थित किया तथा जीगीदास ने ही वास्तव में इस सम्प्रदाय के धर्मभंय का संपादन कर एक नयी पुस्तक वानी' की भी रचना की थी। परंतु एलिसन की ये घारणाएँ अधिकतर कोरी कल्पना के ही आधार पर आश्रित जान पड़ती हैं और इनकी पुष्टि किसी ऐतिहासिक प्रमाण से होती हुई नहीं दीखती। सन् १५४४ ई० (सं० १६००) के किसी ऐसे युद्ध का पता नहीं चलता जिसमें जोगीदास नामक कोई व्यक्ति भाग लेकर इस प्रकार प्रसिद्ध हो गया हो। इसके विपरीत सं० १६५८ (सं० १७१५) का समय वह है जब कि बादशाह -शाहजहाँ के लड़के दिल्लों की राजगद्दी के लिए आपस में लड़ने लग गए ये और उनकी विविध लड़ाइयों में अन्य अनेक व्यक्तियों ने भी किसी न किसी और से सहायता पहुँचायी थी। तदनुसार डा॰ यदुनाथ सरकार का कहना है कि "कारसी में लिखित इतिहास ग्रंथों में जहाँ घोलपुर के निकट होनेवाले सन् १६५८ ई० के युद्ध का वर्णन है, वहाँ किसी साध-सम्प्रदाय के प्रवर्त्तक जोगीदास का पता नहीं चलता। इस विषय में अधिक से अधिक इतना ही कहा जा सकता है कि उक्त युद्धकाल में घोलपुर के महाराजा महासिंह थे जो घोलपुर से कुछ ही मील पूर्व की छोर वर्तमान मदवर के राजा थे और जिन्होंने दाराशिकोइ के एक विश्वस्त सेनापित के रूप में सन् १६४९ (सं० १७१६) वाली सामूगढ़ की लड़ाई में भाग लिया था।" श्रवाएव, यदि साध-सम्प्रदाय वालों में प्रचलित पूर्वोक्त

१. डब्ल्यू० एल० पलिसन : 'दि साध्स' पृ० १४।

२. वही, (पृ० १२ पर उद्धृत )।

अनुश्रुति का संबंध इस अवतरण के साथ जोड़ा जा सके, तो जोगीदास का उस समय के लड़नेवालों में सम्मिलित रहना असंभव नहीं कहा जा सकता।

इसके सिवाय 'ऊदादास' शब्द का भी किसी एक व्यक्ति का नाम होना असंभव नहीं समक्ता जा सकता। ऊदादास का शुद्ध रूप उदयदास है जिसका अर्थ 'उदय का दास' होगा और 'उदय' शब्द का एक अर्थ उद्गम वा निकलने का स्थान अर्थात् मूलस्रोत भी होने के कारण उदय-दास से अभिग्राय परमात्मा, मूलतत्त्व वा आदि पुरुष

निष्कर्ष का दास हो सकता है। सम्प्रदाय के अनुयायियों की धारणा के अनुसार ऊदादास को 'मालिक का हकम'

वा उसका संदेशवाहक भी माना जाता है तथा उनके 'निर्वान स्थान" ग्रंथ के अंतर्गत स्पष्ट शब्दों में कहा गया है कि "जो काशी में कबीर नाम से प्रकट हुए थे, वे ही यहाँ विजेसर में ऊदादास नाम से प्रसिद्ध हैं।"" श्रीर इस बात से सिद्ध हो जाता है कि ऊदादास वा उदयदास श्रथवा उद्भवदास कोई एक व्यक्ति अवश्य रहे होंगे तथा उन्होंने इस सम्प्रदाय के प्रवर्तक का काम किया होगा। इसके सिवाय इस नाम का 'निर्वान स्थान' के ग्रांतर्गत जोगीदास वा बीरभान के लिए भी एक उपाधि के रूप में प्रयोग होना केवल इतना ही सुचित करता है। वह उन दिनों की प्रया के अनुसार 'नानक' एवं 'करीद' शब्दों की भाँति उदयदास के प्रधान शिष्य व उपशिष्य के लिए भी कभी-कभी प्रयोग में आता रहा होगा । कदादास की शिष्य-मंडली के एक सदस्य गोरखजी का भी पता चलता है और उस गोरखजी के किसी जरजोधन नामधारी शिष्य का नाम भी सम्प्रदायं की कई पद-रचनाओं में पाया जाता है। डा॰ फर्कहर का यह अनुमान कि ऊदादास इस सम्प्रदाय के प्रसिद्ध प्रचारक वीरभान के गुरू-एवं प्यप्रदर्शक थे, इन बातों के विचार से निराधार नहीं कहा जा सकता. प्रत्युत जोगीदास का वीरमान का पूर्ववर्त्ती होना ही किसी अन्य प्रमासा के अभाव में स्वीकार करने योग्य नहीं है। अतएव उपलब्ध सामग्रियों के आचार पर यदि कोई युक्तिसंगत प्रमाण निकाला जा सके, तो यही हो। सकता है कि वीरमान ने साध-सम्प्रदाय के। ऊदादास की प्रेरणा पाकर सं० १६०० के लगभग प्रवर्तित किया था और जोगीदास ने प्रायः सवा सी वर्षों के अनंतर उसे और भी सुज्यवस्थित रूप में प्रचलित करने की

१. डवल्यू० एल्० एलिसन : 'दि साध्स' ( पृ० ५६ और पृ० ११८ में उद्धत दो पदों का श्रेशानुवाद )।

चेष्टा की थी। वीरमान एवं जीगीदास को सम्प्रदाय की परम्परा के अनुसार सहोदर भाई मानने का कारण भी ऐसी स्थित में केवल यही हो सकता है कि दोनों का लच्य प्रायः एक ही रहा। फिर भी जैसा कि इस सम्प्रदाय के शेष इतिहास से लचित होता है, उक्त दोनों व्यक्तियों के अनुयायियों में कुछ विभिन्नता भी आ गई और वीरमान की शाखावाले एक ओर यदि शांत स्वभाव के बने रह गए, तो दूसरी ओर जोगीदास का नेतृत्व मानने वाले कभी-कभी धर्म युद्ध भी छेड़ते आये। तदनुसार वीरमान के अनुयायी आज तक केवल साथ ही कहे जाते हैं, किंतु जोगीदास का अनुसरण करने वालों में कुछ अपने को कभी कभी 'साथ सत्तनामी' वा केवल 'सत्तनामी' भी कहा करते हैं।

वीरमान के अनुयायियों के यहाँ इनकी जीवनी का कोई विवरण नहीं पाया जाता । ये जदादास के सर्वप्रथम शिष्य समक्ते जाते हैं और 'निवान स्यान ' में आये हुए एक प्रसंग द्वारा यह भी सूचित होता है कि ये विवाहित जीवन व्यतीत करते रहे होंगे । दे संत वीरमान ने साध-सम्प्रदाय का प्रचार सं० १६०० के लगभन आरंभ किया था और इस समय संत वीरमान को प्राय: सभी स्वीकार करते हैं । किंतु डा० ताराचंद ने न जाने किस प्रमाण के आवार पर उक्त संवत् को वीरमान का जन्मकाल मान लिया है और आगे चलकर साथी, सक्त-नामियों को विल्कुल एक समक्ता है 3 । वीरमान द्वारा सम्प्रदाय के प्रवर्तन का प्रारंभ-काल यदि सं० १६०० के लगभग ही ठीक है, तोउन के जन्मकाल को उससे कम से कम २५: ३० वर्ष भी पहले अवस्थ ले जाना चाहिए । ४

१. दे० अध्याय ६.

२. 'बीरमान व राजा दुयोंधन (संभवतः गीरखजी शिष्य जरजोधन) की खियाँ साध्वी थीं ('दे०' दि साध्स' पूर्व १२० पर उद्भृत तृतीय पद )।

३. डा० ताराचंद : 'इन्पलुएंस आफ इस्लाम आन हिन्दू करूचर' ५० १९२।

४. सहिष शिवजवलाल का कहना है कि वीरभान ने अपने साथ-मत को सं० १७१४ में प्रवित्त किया था। ये जनेसर के निवासी थे जो नारनील के निकट दिल्ली के पूर्व में पड़ता था, किन्तु जो अब पटियाला के अंतर्गत है। उन्होंने 'जोगीदास' नाम उदयादास अर्थात् वीरभान के गुरु को दिया है जिन्हें उन्होंने कवीरएंथी भी कहा है। उनका दिया हुआ वीरभान का परिचय इस प्रकार जोगीदास के इमारे उपर्यक्त परिचय से बिल्कुल मिलता-जुलता-सा है। उन्होंने साथ-सन्प्रदाय एवं सत्तनामी सन्प्रदाय में भी कोई अंतर नहीं माना है और जगजीवन साइव के सत्तनामी सन्प्रदाय से इसे नितात भिन्न भी ठहराया है। (दे० 'संतमाल' पू० २६७:२६८)।

संत वीरमान के गुरु कदादास का जीवन-काल डा॰ फर्कुंहर के अनुसार इस प्रकार सन् १५००: १५३० (सं० १४५७: १५८७) के लगभग उहरता है और यह मान्य भी हो सकता है, किंतु उनका इन्हें संत रिवदास का शिष्य भी स्वीकार कर लोना संदिग्ध है। संत रिवदास को वे स्वामी रामानंद का शिष्य मानते हैं और स्वामी रामानंद का समय सन् १४३०: १५७० (सं० १४८७: १५२७) वतलाते हैं। परंतु इन दोनों धारणाओं में से एक भी निर्विवाद नहीं कही जा सकती। हाँ, यदि कदादास को संत रिवदास का शिष्य कहना ही हो, तो वह इसी प्रकार संभव है कि वे उनकी शिष्य-परम्परा में रहे होंगे। साधों की संत रिवदास के प्रति कोई विशेष श्रदा भी स्चित नहीं होती, बिलक ये लोग कबीर साहब को उनसे श्रिधक महस्व देते हुए दीस पड़ते हैं।

संत वीरभान की रचनाएँ 'वानी' न मक ग्रंथ में संग्रहीत समकी जाती हैं श्रीर वे पद्म में हैं। साथों का एक अन्य मान्य ग्रंथ 'आदि उनदेश' है जो गद्म में है और जिसके अंतर्गत सम्प्रदाय के प्रायः सभी मुख्य मुख्य नियमों का समावेश किया गया है। यह ग्रंथ जोगीदास की रचना समका जाता है। परन्तु साथों का सब से प्रधान ग्रंथ 'निर्वान ग्यान' है जो १६

साम्प्रदायिक पंक्तियांवाले प्रायः २५० पृष्ठों की एक पदामया रचना है
साहित्य श्रीर जिसमें दोहे व चौगाइयाँ संग्रहीत हैं। इसमें कुल
मिलाकर ४२०० पंक्तियाँ तथा २३००० शब्द बतलाये

जाते हैं श्रीर इसका एक श्रन्य नाम 'पोथी' भी है जिसे विशेषरूप से गुप्त व सुरिच्चित रखा जाता है। इसकी भाषा श्रनेक श्रर्रवी व फारसी से मिश्रित हिंदी है जिसमें प्रह्वाद, लच्मण, रामचंद्र श्रादि नामों के श्रातिरिक्त कवीर, मीरा, गोरख, ऊदादस, वीरभान, जोगीदास श्रादि के कुछ ऐतिहासिक नाम भी श्राये हैं। वास्तव में यह ग्रंथ जोगीदास के पीछे की ही रचना है। ये तीनों ग्रंथ श्रमी तक इस्तलेखों के ही रूप में हैं। इनके श्रातिरक्त दो प्रकाशित ग्रंथों के भी नाम एलिसन साहब ने दिये हैं जिनमें से एक 'साध पंथ' है जो किसी प्रियीलाल साध द्वारा ईसाई धर्म ग्रहण कर लेने पर लिखा गया था। इसमें गोरखजी, दंडजी, गोविद, गरीय, कवीर, श्रामदेवी, गोना बाई, राजा बाई, गोपीचंद, जरजोधन, दुर्गादास, वीरभान श्रादि के मिन्न-मिन्न गीत संग्रहीत हैं। एक दूसरे ग्रंथ का नाम 'नसीहत की पुड़िया' है जिसके रचिता कोई उमराविसह साध है श्रीर जिसमें ११३ पृष्ठों के १४ श्रध्यायों में उपदेशमय साइय लिखे गए हैं। ये श्रीतिम दोनो पुस्तकें बहुत इधर की रचनाएँ हैं।

साध-सम्प्रदाय द्वारा स्वीकृत मत कबीर साइव के सिद्धांतों से बहुत कुछ प्रभावित जान पड़ता है। इसी कारण साथ लोग अपने आदिगुर ऊदादास को भी कबीर साइव के एक अवतार के ही रूप में मानते हैं और दोनों को परमात्मा का प्रतीक भी समझते हैं। कबीर साइव के संबंध में उनका कहना है—

'हुआ होते हुकमी दास कवीर, पैदायस ऊपर किया वजीर। उस घर का उजीर कवीर, अवगत का सिप दास कवीर।''

श्रर्थात् कवीर दास परमात्मा के सेदेशवाहक थे, प्राशिमात्र के नियमन में उसके प्रधान परामर्शदाता ये ग्रीर उस ग्रवगत के शिष्य तुल्य भी ये। साध-सम्प्रदाय द्वारा स्वीकृत मत के अनुसार ईश्वर एक, निराकार, सर्वन्यापरी, सर्वशक्तिमान एवं परम दयाल है जिसके अतिरिक्त अन्य किसी को प्रशाम तक भी नहीं करना चाहिए। प्रसिद्ध है कि सिद्धांत व किसी समय साध-सम्प्रदाय के किसी अनुवायी के सलाम न करने पर सरकारी कर्मचारी बिगड खडे होते थे साधना श्रीर उसे दंड तक देने लगते थे, जिस कारण कहे-सूने जाने पर एक बार फर्टखाबाद के जिलाघीश ने इन्हें सं० १९०६ में एक प्रमासापत्र देकर इनकी रचा की थी। फिर ख्रांत में जून सन् १८६५ झर्थात सं० १६५२ में जब पोलिटिकल एजेंट ने इस सम्प्रदाय के तत्कालीन मुखिया समेरचंद व सिंगारचंद को महारानी विक्टोरिया के संमुख उपस्थित किया, तब कहीं इनके कच्टों का निवारण हो सका। ग्रस्तु, इस मत के श्रनसार सध्य का निर्माण हो जाने पर जो गृह सर्वप्रथम बना, वह एलोग की कंदरा थी जिसके ब्यादर्श पर पीछे अन्य मकान भी बनने लगे। सम्प्रदाय की स्वीकृत साधनाश्चों में नामस्मरण, सत्संग एवं संयत जीवन को प्रधानता दी जाती है। इदय के अंतर्गत शब्द का अनुभव करने का अभ्यास होना चाहिए जिसके निमित्त 'सत्तनाम' शब्द के प्रति पूरी त्रास्या का होना भी परमावश्यक है। कटाटास ने योग को भी महत्त्व दिया है। सम्प्रदाय के ग्रंथों में परमात्मा को कहीं-कहीं सतग्र अथवा 'सदा अविगत्त' कहा गया है और उसके मंदिरों पर बहुधा 'सत्त अवगत', 'गोरख', 'उदयकवीर' जैसे कुछ ग्रन्द लिखे वा खदे

१. डा॰ पीतांबर दत्त बर्ध्वाल : 'दि निर्गुय स्कूल आफ हिंदी पोयट्री' पु॰ ३०६।

हुए पाये जाते हैं। सम्प्रदायवाले महायोगी शिव को भी महत्त्व देते हुए जान पड़ते हैं और कमी-कभी कहते हैं कि,

'सत की मगति महादेव पाई, जग्य जाइ न भीखा खाई'। इनके यहाँ मूर्तिपूजा, मेप या किसी प्रकार का भी व्यर्थ का प्रदर्शन निषिद्ध है श्रीर व्यक्तिगत साधना ही इन्हें श्रीधक मान्य है। पूजन ये यदि करते भी हैं तो केवल श्रपनी उक्त 'पोधी' का ही करते हैं श्रीर प्रत्येक पूर्णिमा को श्रपनी स्थानीय चौकी या धार्मिक स्थान पर एकत्र होते हैं। इनका फर्चखाबाद, श्रागरा व दिल्ली की प्रधान चौकियों पर उपदेशदान व मंडारा हुआ करता है श्रीर बहतन्से नये लोग दीव्रित भी हथा करते हैं।

परन्तु साध-सम्प्रदाय वास्तव में आचरण-प्रधान ही जान पड़ता है। इसके अनुयायियों का पथ-प्रदर्शन उन १२ कठोर नियमों द्वारा हुआ करता है जिनकी ओर 'आदि उपदेश' में विशेष ध्यान दिलाया गया है और जिसके अच्रशः पालन करने की चेध्या प्रत्येक साध नित्यप्रति किया करता

है। ऐसे नियमों की वास्तविक संख्या ३२ है और वे सदाचरण 'वत्तीस नियम' कहलाकर प्रसिद्ध भी हैं, किंतु इनका के सार इन १२ नियमों के ही अंतर्गत आ जाता है। डा॰ नियम विल्सन ने इन १२ नियमों का एक विवरण दिया है जो उनकी पुस्तक 'दि रेलिजस सेक्टस आफ दि हिंदूज' में का एक श्रीर जिसका उल्लेख उनके अनेक प्रवर्ती लेखकों ने भी किया

प्रकाशित है और निसका उल्लेख उनके अनेक परवर्ती लेखकों ने भी किया है। इन १२ नियमों का परिचय निम्नलिखित शब्दों में दिया जा सकता है—

- (१) केवल एक ईश्वर को मानो और उसी को सृष्टिकर्ता एवं सर्वनियंता के रूप में पहचानो । वहीं सत्य, शुद्ध, अनादि, अनंत, सर्वशाक्त-मान्व सत्त अवगत है।
  - (२) नम्र व विनीत बने रहो और विषयों के प्रति आसक्ति न रखो।
- (३) कभी असत्य न योलो और न किसी के प्रति बुरे शब्दों के प्रयोग करो। अपने हृदयों में भी कोई दुर्भावना न आने दो और न कभी शपथलो ।
- (४) गंदी बातें कभी न सुना करो श्रीर न भजनों के अतिरिक्त किसी प्रकार के संगीत को अवण करो। संगीत की सभी सामग्री तुम्हारे भीतर ही वर्तमान है।

१. भा० १, ५० ३५४-५।

फा०--२६

- (५) किसी भी वस्तु के लिए कभी लालचन करो। जो कुछ हमें मिला है, वह सब ईश्वर-पदत्त है। ईश्वर केवल ध्यान, निर्धन जीवन तथा अपने प्रति आत्म-समर्पन्य पर ही प्रसन्न रहा करता है।
- (६) यदि कोई पूछे कि तुम कीन हो तो अपने को केवल साध-मात्र बतलाओ, किसी वर्ण वा जाति का नाम न लो । तुम्हारा सच्चा गुरु परमेश्वर के श्रतिरिक्त श्रीर कोई भी नहीं है।
- (७) श्वेत वस्त्र पहना करो, रंगीन कपड़े, मेंहदी, सुरमा, ललाट पर तिलक अथवा इस प्रकार के अन्य किसी भी चिह्न को धारण न करो। कर्यांवेध कराना वा दादी रखना भी उचित नहीं है।
- ( ) कभी मादक द्रव्यों का व्यवहार न करो, पान व तंबाकू न खाओं और कभी किसी सुगंधित पदार्थ का सेवन न करो। ईशवर के अतिरिक्त किसी अस्य का अभिवादन न करो और न किसी के यहाँ कोई नौकरी ही करो।
- ( ६ ) जीव-हिंसा न करो और न किसी से कुछ बलात्कारपूर्वंक छीनो । अहिंसा ईश्वर का पहला नियम है । छोटे-छोटे जीवों पर सदा दया करो ।
- (१०) पुरुष केवल एक पत्नी रखे और स्त्री केवल एक पति को ही अपनावे।
- (११) विरक्त साधु का वेष धारण न करो श्रौर न कमी भिद्धा-वृत्ति स्वीकार करो ।
- (१२) दिन, मास आदि के शुभाशुभ होने वा पित्त्वों अथवा पशुओं की बोलियों की शकुनापशकुन मानने का स्वभाव त्याग दो, केवल ईश्वर पर ही मरोसा रखो।

इस सम्प्रदाय के अनुयायी विशेषकर जाट जाति के लोग हुआ करते हैं और इनका मुख्य व्यवसाय छीपी का काम, बुनाई, वाणिज्य, किसानी व जमीदारी है। इसके द्वारा तैयार की गई वस्तुएँ बहुधा देश विदेश की प्रदर्शिनियों में प्रशंसित हुआ करती हैं। ये अपने विवाह आदि जैसे कृत्य बड़े सीधे-सादे ढंग से करते हैं और सादा जीवन व्यतीत

बड़े सीध-साद ढंग से करते हैं और सादा जीवन व्यतीत
प्रधाएँ करते हैं। इनका मुख्य सहमोज वा प्रसाद होली के लगभग
हुआ करता है। ये अन्य सम्प्रदायवालों से अधिकतर पृथक्
रहना ही पसंद करते हैं, आपस में ही दंडवत करते हैं और अपने धर्म की बातें
गुप्त रखा करते हैं। साध-सम्प्रदाय में दीव्वित हो जाने पर कोई जात-पाँत का

संबंध नहीं रह जाता । किंतु सभी अनुयायी अपने सम्प्रदायवालों में ही विवाह करते हैं और एक ही घर में फिर दुवारा संबंध नहीं जोडते। बाल-विवाह इनके यहाँ हो सकता है, किंतु बह-विवाह की प्रथा नितांत विवर्जित है और दहेज का लेन-देन भी अमान्य है। विवाह प्रायः स्त्री के परिवार की खोर से ही निश्चित होता है। वर-पच का आदमी कन्या के पिता के यहाँ जाता है श्रीर स्वीकृति मिल जाने पर मँगनी पक्की कर श्राता है। उसे उस समय मिठाई खिलाई जाती है श्रीर दूध भी पिलाया जाता है। कन्या का पिता ही विवाह का दिन भी निश्चित करता है और वरवाला अपने संबंधियों को उसकी स्वना देता है। स्वना लानेवाला प्रायः एक रूपया ग्रीर एक यगडी पाता है । कन्या का पिता मध्याह के समय अपने यहाँ एक भोज देता है। बाराती एक सफेद चादर पर बिठलाये जाते हैं। वर व कन्या आमने-सामने कर दिये जाते हैं और सभी लोग कुछ समय तक ध्यान लगाकर बैठते हैं। फिर वर-कत्या प्रथिवंधन करके एक वेदी के चारों श्रोर धुमने लगते हैं श्रीर सबसे वयोवृद्ध व्यक्ति खड़ा होकर उनसे ऊँचे स्वर में पृछता है - "साध सोध की पाई ?" जिस पर सभी बोल उठते हैं- "पाई"। फिर दूसरा प्रश्न होता है, "सब पंची को भाई ?" श्रीर इसका उत्तर मिलता है, "माई" श्रीर इसके अनंतर वधू वर के घर चली जाती है। इस विधि में कोई पंडित वा प्रोहित नहीं रहा करता। इसमें केवल मंगल के गीत गाये जाते हैं। स्त्रियों का चरित्र अप्ट हो जाना बहुत बड़ा अपराध माना जाता है। इसके लिए साधों की एक सभा बुलायी जाती है श्रीर बातों के प्रमाणित हो जाने पर संबंध विच्छेद कर दिया जाता है।

संत वीरमान ने अपने मत का प्रचार कदाचित् फर्कखाबाद, मिर्जापुर आदि की ओर ही अधिक किया था और जोगीदास ने पंजाब, दिल्ली तथा राजस्थान एवं उत्तर प्रदेश के कुछ पश्चिमोत्तरवर्त्ती जिलों में अधिक भ्रमण् किया था। अतएव शुद्ध साथ-सम्प्रदाय एवं साध-सत्तनामी सम्प्रदाय के चेत्र यदि पृथक्-पृथक् माने जायँ, तो उन्हें इसी के अनुसार प्रचार-सेत्र समम सकते हैं। संत वीरमान के विशुद्ध अनुयायियों का प्रधान केंद्र फर्कखाबाद ही जान पड़ता है। इस नगर के जिस खंड में ये लोग रहा करते हैं, वह 'साध-बाड़ा' कहलाकर प्रसिद्ध है और यह नाम उस समय अर्थात् सन् १७१४ (सं० १७७१) से चला आता है, जब यह पड़ले पड़ल बादशाइ फर्कखियर द्वारा बनाया गया था। कड़ा जाता है कि यहाँ के साघों से आकृष्ट होकर स्वामी दयानंद इस नगर में छः या सात बार आये थे और एक बार जब उन पर वहाँ के सनातनी हिंदुओं ने आक्रमण किया था, तब यहाँ के साघों ने उनकी बड़ी सहायता की थी। साघ लोग उत्तर प्रदेश के मिर्जापुर जिले में भी एक अच्छी संख्या में पाये जाते हैं और मधुरा, बरेली, मेरठ व शाहजहाँपुर की देहातों में भी रहा करते हैं। इसके सिवाय दिल्ली प्रांत, व पंजाब प्रांत के रोहतक जिले तथा किंद्र, जयपुर, जोधपुर, घौलपुर, भरतपुर एवं बड़ौदा की रियासतों में भी ये लोग अपने वाणिज्य-व्यवसाय के कारण बिखरे हुए देखे जाते हैं।

### ३. लाल-पंथ

संत लालदास का जन्म सं० १५६७ में हुआ था। इनका जन्म-स्थान घौलीधूय नाम का एक गाँव है जो अलवर के राज्य में वर्तमान है। इनके पूर्वज मेवा अथवा मेत्रो जाति के ये जो अधिकतर लूटपाट आदि जैसे निंदनीय कामों के लिए भी आज तक प्रसिद्ध हैं। इनके माता-पिता की आर्थिक स्थिति अत्यंत साधारण थी और इनका भरण-संत लालदास पोषण उन्हीं के साथ रहकर पहले घौलधूप में हुन्ना था। कुछ बड़े होने पर ये ग्रासपास के जंगलों में लकड़ियाँ काट और उन्हें देशत में वेचकर अपना जीवन व्यतीत करने लगे। परन्तु कुछ साधुद्यों के संपर्क में आ जाने के कारण अपने बाल्यकाल से ही इनकी प्रवृत्ति धार्मिक रूप प्रहेश करने लग गई थी, अतएव अपनी युवावस्था में भी इन्होंने उस भाव का परित्याग नहीं किया । एक मेवा जाति के लकड़हारे का उक्त धार्मिक आचरण आश्चर्य की बात होने के कारण चारों ओर प्रसिद्ध हो चला और उनका नाम कमशः दूर-दूर तक फैलने लगा, यहाँ तक कि तिजारा नामक स्थान के निवासी फकीर गदन चिश्ती ने आकर इनसे अनुरोध किया कि आप लोगों का उपदेश देना भी आरंभ कर दीजिए। संत लालदास को यह बात ग्रन्छी लगी श्रीर अपने दैनिक कार्यक्रम से कुछ समय निकालकर ये हिंदुओं व मुसलमानों को अपने मतानुसार शिचा देने लगे। ये कुछ पढ़े-लिखे नहीं ये, किंतु सत्संग श्रीर सद्विचारों की साधना से इनका आचरण शुद्ध हो गया या और ये सबको एक साथ मिलकर सारिवक जीवन बिताने तथा परोपकार करते रहने के ही उपदेश देते थे।

संत लालदास ने उक्त फकीर के साथ बातचीत होने के कुछ ही दिनी पीछे अपने जन्मस्थान का परित्याग भी कर दिया और अलवर से १६ भील की दूरी पर कुछ उत्तर व पूर्व की दिशा में जाकर रामगढ़ परगने के बांदोली गाँव में जा बसे। वहीं एक पहाड़ की चोटी पर कुटी बनाकर ये रहा करते बे श्रीर अपने जीवन-निर्वाह का कार्य प्रायः पूर्ववत् ही

यं श्रार श्रपन जावन-ानवाह का काय प्रायः पूनवत् हा
जन-सेवा करते हुए लोक-सेवा में भी प्रवृत्त हो जाते ये। कड़ी से
का कार्य कड़ी धूप होने पर भी ये वहाँ से निकल पड़ते श्रीर दीनश्रमहाय रोगियों की चर्या में श्रपना समय लगाते। इनके

जीवन का प्रभाव क्रमशः अन्य लोगों पर भी पड़ने लगा और बहुत-से मनुष्य इनके यहाँ जाकर इनका शिष्यत्व स्वीकार करने लगे। यहाँ तक कि थोडे दिनों के ही अनंतर इनके साथियों की संख्या बहुत बड़ी हो चली और कतिपय भूठे शिष्यों तथा दुशचारियों से श्रपना पिंड लुड़ाने के लिए इन्हें तास्कालिक सरकार से सहायता तक लेनी पड़ी। इस कारण इनकी मंडली से बाहर निकाले गये लोग इनके विरोधी बनने लगे । ऐसे ही विरोधी व्यक्तियों में से कछ ने कई बार जाकर वहाँ के हाकिमों को भी बहका दिया जिससे वे इनके कायों को संदेह की हाक्ट से देखने लगे श्रीर इन्हें उनके हाथों कभी-कभी कच्छ भी सहने पढ़े। कहा जाता है कि एक बार किसी दूसरे की स्त्री के साथ छेड़छाड़ करने के कारण एक मुगल को इन्होंने डाँटा-फटकारा श्रीर इनके किसी शिष्य ने आवेश में आकर उसकी हत्या तक कर डाली जिसका सारा उत्तरदायित्व इन्हीं के सिर मढ़ा गया और अपने सायियों के साय ये बहादुरपुर स्थान पर बुलाये गये। बहादुरपुर में उस समय कोई सरकारी पदाधिकारी रहता था और वह स्थान इनके यहाँ से कुछ मील दूर भी पहता था । फिर भी इनके सभी साथी वहाँ जाकर फौजदार के सामने हाजिर हुए श्रीर उसमें हिंदश्रो तथा मुसलमानो की बहुत बड़ी संख्या देखकर उसे अत्यंत आश्चर्य हुआ। उसने इसी कारण इनसे प्रश्न किया कि तुम कीन श्रीर क्या हो श्रीर इन्होंने उसके प्रश्न को ही मूर्खतापूर्ण बतलावे हुए उत्तर में कह दिया कि मुक्ते पता नहीं कि मैं सचमुच क्या हूँ। केवल इतना ही जानता हूँ कि इस शारीर के पहनावे को मैंने मेवा जाति में पाया है। इस पर की बदार ने बिगडकर सभी को पाँच-पाँच रुपये जमा करने का दंड दिया और जब इन्होंने ऐसा करने से इनकार कर दिया, तब उसने आशा दी कि इनमें से प्रत्येक को किसी विषेते कुएँ का पानी पिलाया जाय। परंतु प्रसिद्ध है कि जस कएँ का पानी पीने पर भी इनके वा इनके शिष्यों का कुछ भी नहीं

बिगड़ा, उस कुएँ का पानी ही मीठा हो गया श्रीर वह आज भी अपनी जगह भीठा कुश्राँ' के नाम से उस प्रदेश में विख्यात है।

संत लालदास को उक्त जैसी बातों से याध्य होकर बाँदोली गाँव छोड़ देना पड़ा और ये वहाँ से जाकर टोड़ी गाँव में जा बसे जो अलवर राज्य की सीमा के ही निकट गुड़गाँव जिले में पड़ता है। किंतु वहाँ भी इनके विरोधियों ने इनका पीछा न छोड़ा और उस गाँव को भी छोड़कर इन्हें अन्यत्र नारोली नामक स्थान में चला जाना पड़ा। अंत परिवार व में वहाँ भी सताये जाने पर ये रसगाँव अथवा रामगढ़ चले अंतिम समय गये जहाँ कुछ अधिक दिनों तक निवास करते रहे। ये विवाहित ये और इन्हें पहाड़ नामक एक पुत्र तथा

विवाहत ये आर इन्ह पहाड़ नामक एक पुत्र तथा स्वरूपा नाम की एक पुत्री थी। इनके परिवार में इसी प्रकार इनके दो माई मी ये जिनके नाम शेरखाँ और गीसखाँ थे। इनके पुत्र एवं पुत्री के लिए प्रसिद्ध है कि वे आगे चलकर अच्छे महात्मा हुए और इनके माइयों के लिए भी कहा जाता है कि उन्होंने हिरे के अतिरिक्त किसी अन्य देवता में कभी अपनी अद्धा नहीं रखी। संत लालदास का देहांत सं० १७०५ में हुआ और इनका शव नगला गाँव में समाधिस्थ किया गया जो भरतपुर राज्य के अंतर्गत, किंतु अलवर राज्य की सीमा के निकट ही पड़ता है और जो इनके अनुयायियों द्वारा आज भी तीथे-स्थान की भाँति पवित्र माना जाता है।

संत लालदास के संबंध में अनेक प्रकार की कथाएँ प्रसिद्ध हैं और उनमें से कई एक में इनके विविध चमस्कारों की भी चर्चा की गई है। ये चमस्कार प्रायः वैसे ही हैं, जैसे अन्य संतों के जीवन की घटनाओं में भी सम्मिलित किये गए दील पड़ते हैं और जिनमें विश्वास करने की सभी लोग तैयार नहीं होते।

कहा जाता है कि एक बार इन्होंने अपनी मोपड़ी में चमत्कार किसी सामग्री के न रहने पर भी अतिथियों का अपूर्व स्वागत किया था और एक दूसरी बार इन्होंने सं० १८८४

में होनेवाले आगामी दुर्मिन के विषय में भविष्यवाणी भी कर दी थी। प्रिषद है कि किसी समय तिजारा के हाकिम 'साहिव हुकम' के यहाँ जाकर किसी ने कह दिया कि लालदास मुसलमानों की भाँति प्रार्थना नहीं करता और न स्नान ही करता है, अपित सबको एक ही प्रकार के उपदेश भी देता है। इसपर हाकिम ने इन्हें तलब किया और ये अपने १२ शिष्यों के साथ उसके सामने उपस्थित किये गए। उसने इन लोगों के साथ अच्छा व्यवहार

किया, किंतु जब इनकी परीचा के लिए इनके सामने मसलमानों की भाँति खाने के लिए मांस रखा गया और इन्होंने उसे प्रहण नहीं किया, तब सभी रात को जिल में बंद कर दिये गए जहाँ से जनअति के अनुसार ये शिष्यों के साथ श्रांतर्हित होकर निकल आये। इसी प्रकार प्रसिद्ध है कि आगरे के किसी ब्यापारी ने अपने माल से भरे जहाज के सकुशल लीट आने का आशीर्वाद इनसे माँगा जिसे इन्होंने सहधे दे दिया, किन्त जब ऐसा हो बाने पर उसने इसके बदले इन्हें कुछ द्रव्यादि देना चाहा, तब इन्होंने उसे स्वीकार नहीं किया श्रीर उसे परामर्श दिया कि सब कुछ साधुत्रों में वितरित कर दो। इस घटना का प्रभाव छागरे के ही किसी कायस्य पर भी पड़ा जो शरीर का कोड़ी था. किंतु धन व प्रतिष्ठा में बहुत बढ़ा-चढ़ा था श्रीर जिसने अढ़ाल के रूप में इनसे सहायता लेनो चाही । संत लालदास ने उसे आदेश दिया कि अपनी सारी संपति लुटा दो और उसके प्रमाण्स्वरूप अपने अहंकार की निवृत्ति के उपलब्द में अपना मुँह काला कर गर्ध पर सवार हो अपनी पीठ पर तम्बा लटकाकर चारों श्रोर घुमो । प्रसिद्ध है कि उसका श्रन्सरण करते ही त्रिवेणी में स्नान कर वह पूर्णतः नीरोग हो गया। उक्त दोनों व्यक्ति श्रपने प्रति किए गए उपकारों के कारण इनके परम मक्त बन गए। ऐसे ही लोगों में इनका एक शिष्य मनमुखा माली भी या जो लखमनगढ परगने के मौजपुर गाँव का निवासी था।

संत लालदास ने समय-समय पर अनेक वाशियों की रचना की थी जिनका एक संग्रह 'लालदास की चेतावशी' के नाम से जयपुर के स्व॰ पुरोहित हरिनारायण जी के पुस्तकालय में इस्त लिखित रूप में सुरिच्चित है और उनके अतिरिक्त इनके कुछ दोहे फुटकर रूप में भी इधर-उधर मिलते

है। इनके सिदांत कवीर साहव की विचार धारा दारा रचनाएँ व पूर्णतः प्रभावित जान पड़ते हैं और इनके उपदेशों में कहीं-विचार कहीं दादृद्याल की रचनाओं के साथ भी समानता लिखत होती है। इनका सबसे अधिक ध्यान अंतः करण

की निर्मलता एवं श्राचरण की शुद्धि की श्रोर ही केंद्रित जान पड़ता है।

१, एच्० ए० रोज : 'प म्लासरी आफ दि ट्राइन्स पेंड कास्ट्स आफ दि पंजाव पेंड नार्थ बेस्ट फांटियर प्राविस' ( भाग ३०), पूर्व २५।

लालजी इक खाइये इक पीइये, इक की करो फरोइ।

इन बातों साहिब खुशी, बिरला बरते कीय ॥

अर्थात् सत्य की अनुभूति को ही अपने दैनिक जीवन का विषय बनाना चाहिए, इसी से भगवान् प्रसन्न रहता है। परन्तु इस सिद्धांत को विरले पुरुष ही कभी अपने व्यवहार में लाया करते हैं। इसी प्रकार भिचावृत्ति को हैय बतलाते हुए और स्वावलंबन का उपदेश देते हुए ये सच्चे साधु व भगत के लच्चणों की चर्चा इस प्रकार करते हैं:—

'लालजी भगत भीख न माँगिये, माँगत ग्रावे शरम।
धर धर टांडत दुःख है, क्या बादशाह क्या इरम॥'
तथा, 'लालजी साधु ऐसा चाहिए, धन कमाकर खाय।
हिरदे इर की चाकरी, पर-धर कमूँ न जाय॥'

अर्थात् किसी भक्त को राजा-रानी तक से भीख माँगते हुए लजा एवं दुःख का अनुभव करना चाहिए। आदर्श साधु तो वह है जो अपने से कमा कर जीवन व्यतीत करता है, अपने हृदय को भगवान् की भक्ति में भी लीन रखता है और किसी के घर किसी स्वार्थवश जाने का नाम नहीं लेता। साधुआं को ऐसे ही शब्दों में इन्होंने चरित्रवल का संचय करने के लिए भी कहा है।

लाल-पंथ के अनुयायी अलवर राज्य और उसके आन्यास विशेषकर मेवा जाति में ही पाये जाते हैं। मेवा जातिवाले नाम-मात्र के ही मुसलमान होते हैं। उनके रीति रिवाज, रहन-सहन, आचार-विचार आदि प्रायः हिंदुओं के समान हो दील पड़ते हैं। इस पंथ के अनुयायी राम-नाम के जप एवं कीर्तन को सबसे अधिक प्रधानता देते हैं और संत लाल-पंथ लालदास की रचनाओं को बड़े प्रेम व अद्धा के साथ गाया करते हैं। ये परमात्मा को 'राम' ही कहते हैं। संत लाल-दास का कहना था कि अपने बड़प्पन वा किसी प्रकार के चमत्कार का प्रदर्शन घमंड की वातें हैं। ये हवा की माँति उड़ जाते हैं। केवल नम्रता व पवित्रता मनुष्य को ऊँचा उठाने के लिए पर्याप्त हैं और ये ही स्थायी रूप में रह सकती हैं। सच्चे लालदासी का आदर्श ऐसा ही जीवन होना चाहिए।

## ४, दाद्-पंथ

#### (१) दादृ दयाल

का देना बहुत कठिन है।

दादू दयाल की जीवनी अभी तक ऐतिहासिक सामग्रियों के आधार पर लिखी नहीं मिलती। कहा जाता है कि इनकी शिष्य-परम्परा के कुछ व्यक्तियों ने इनके विषय में लिखा है, किंतु ऐसी रचनाश्चों का भी कोई शुद्ध संस्करण प्रकाशित होकर आज तक सब के सामने नहीं आया। इनमें से सबसे प्रसिद्ध पुस्तकें जनगोपाल की 'जनम लीला परची' तथा राघवदास की 'भक्तमाल' समझी जाती है: कितु ये भी अभी तक इस्तलिखित रूप में ही पड़ी हुई हैं और इनके भी देखने से हमें दादूदयाल का अधिकतर पौराणिक व काल्पनिक परिचय ही मिलता है। राधवदास की 'मक्तमाल', नाभादास की प्रसिद्ध 'भक्तमाल' का ख्रिधिकतर ख्रनुसरण करती हुई भी दाद् दयाल व उनकी शिष्य-परम्परा के संबंध में बहुत कुछ प्रकाश डालती है, परन्तु ऐतिहासिक तथ्यों की जगह उसमें चमत्कारपूर्ण घटनाश्रों के ही वर्णन अधिक पाये जाते हैं। जनगोपाल दादू दयाल के प्रसिद्ध शिष्यों में से वे श्रीर उनका अपने गुरू का ठीक-ठीक व्यक्तिगत परिचय पाना अधिक संमव था, किंतु उनकी भी उक्त 'परची' से इमारी जिज्ञासाश्रों की पूर्ति उचित रूप में नहीं होती ख्रीर इम साम्प्रदायिक किंवदंतियों के फेर में ही पड़े रह जाते हैं। दादूदयाल श्रीर दादू-पंथ के संबंध में पं॰ चंद्रिका प्रसाद त्रिपाठी और आचार्य चितिमोहन सेन ने इधर खोज का काम किया है श्रीर इन सज्जनों के अथक परिश्रम का फल हमें उनकी रचनाश्री दारा मिलता है। परन्तु अनेक प्रश्नों के उत्तर अभी तक वे भी बहुत कुछ संदेह के साथ ही देते हैं श्रीर इस कारण इस विषय में किसी प्रामाणिक विवरण

दादू-पंथ के अनुयायियों का कहना है कि दादू दयाल का जन्म गुजरात प्रदेश के अहमदाबाद नगर में हुआ था। वे यह भी वतलाते हैं कि दादू दयाल एक छोटे-से बालक के रूप में सावरमती नदी में बहते हुए लोदी राम नामक किसी नागर ब्राह्मण को मिले थे। परन्तु दादू दयाल की जन्मभूमि होने का कोई भी चिह्न श्रहमदाबाद नगर वा उसके निकट

जनमःस्थान श्रमी तक नहीं मिला। इस विषय में वहाँ पर खोज-पूछ करनेवालों के वहाँ के निवासियों के तत्संबंधी श्रान वा श्रिषिक से श्रिषिक उदासीनता का ही परिचय मिलता है, कोई सफलता नहीं मिलती। 'काशी-नागरी-प्रचारिणी सभा' द्वारा प्रकाशित दादू दंयाल की रचनाश्रों के संपादक स्व॰ पं॰ सुधाकर द्विवेदी का अनुमान था कि दादू दयाल का जन्म-स्थान श्रहमदाबाद न होकर जीनपुर था श्रीर इसके लिए उन्होंने कुछ कल्पनाएँ भी की थीं। किंतु दादू दयाल के जीवन की विविध घटनाश्रों तथा इनकी भाषा जैसी बातों पर विचार करने पर उनके इस कथन से सहमत होना उचित नहीं जान पड़ता। वास्तव में दादू दयाल के जन्म-स्थान का किसी एक विशेष नगर वा गाँव में होना निश्चित रूप से बतलाना श्रमी तक संभव नहीं है श्रीर न विना श्रिषक सामग्री पाये इस विषय में श्रीतम निर्णय दिया ही जा सकता है।

दादू दयाल की जाति व कुल के संबंध में भी कुछ मतभेद दीख पड़ता है। जिन दादू-पंथियों ने इनके वालक रूप में सावरमती नदी में बहते हुए पाये जाने की कल्पना की है, वे इनकी मूल जाति की कोई चर्चा न करके इनके एक ब्रह्माण द्वारा पोषित होने का ही अनुमान करते हैं। परन्तु उनमें से बहुतों का कहना है कि ये उक्त लोदी राम नागर के औरस

जाति पुत्र ये श्रीर इनकी माता भी वसीवाई नाम की ब्राह्मणी थी। परन्तु दूसरे बहुत-से लोग इस बात में विश्वास नहीं

करते और इसे वर्ण-व्यवस्था के प्रशंसकों की कल्पना-मात्र समझते हैं। उनका कहना है कि दादू दयाल का ब्राह्मण होना तो किसी प्रकार प्रमाणित है ही नहीं, उनका हिंदू होना तक कहा जाना उचित नहीं है। इस विचारवालें लोगों ने इन्हें मुसलमानी धुनियाँ जाति का होना बतलाया है और यह भी कहा है कि इनका पूर्व नाम दाऊद था, जो पीछे से दादू के रूप में बदल गया। इसी प्रकार इनके पिता का नाम सुलेमान और इनके गुरु का नाम भी बुरहानुद्दीन बतलाया जाता है और इनकी स्त्री को हथ्या कहा गया है। किंतु स्व॰ पं॰ सुपाकर द्विवेदी ने दादू दयाल को धुनियाँ की जगह मोची माना है और इसके लिए उन्होंने इनकी ही एक रचना उद्धृत की है। वे कहते हैं कि 'गु बदेव को ख्रांग' में संग्रहीत दादू दयाल की साली—

'सौंच! समस्य गुर मिल्या, तिन तत दिया बताय। दादू मोट महावली, सब घृत मिथ करि खाय॥ ३४॥२'

१. चितिमोहन सेन : 'दादू' ( उपक्रमणिका -) ए० ११:२

२. दाद् दयाल की बानी, ( भाग १ ), साखी। ( बेलबेडियर प्रेस, प्रवाग ), प० ४।

से स्पष्ट है कि दादू श्रापने को 'मोट महावली' श्रायांत् पानी खाँचने के लिए चमड़े की मोट सीनेवाला महावली नामक मोची बतलाते हैं। परंतु केवल 'मोट' शब्द का श्राय यहाँ मोची कैसे हो गया यह बात समक्त में नहीं श्राती श्रीर न 'महावली' का व्यक्तिवाचक संशा होना इनकी किसी श्रान्य रचना द्वारा किसी प्रकार सिद्ध किया जा सकता है। इसके विपरीत दादू दयाल के धुनियाँ जाति का वंशज होने का प्रमाण इनके शिष्य रज्जवजी के इस कथन में मिलता है कि,

> 'धुनि ममे उत्पन्नो, दादू योगेन्द्रो महामुनि । उत्तम जोग धारनम्, तस्मात् क्यं न्याति कारणम् ।'१

अर्थात् योगेन्द्र महामुनि दादू का जन्म धुनियाँ जाति में हुआ था। इसके सिवाय बंगाली बाउलों की बंदना संबंधी एक वाक्य,

'श्रीयुक्त दाकद वन्दि दादू याँर नाम।'2

से इनके पूर्वनाम 'दाऊद' होने की भी पुष्टि हो जाती समक्त पड़ती है, श्रीर इनके मुसलमान होने में संदेह नहीं रह जाता। दादृ दयाल के दो पुत्रों के भी नाम गरीवदास और मिस्कीनदास ये और इनकी दो पुत्रियाँ भी कहीं कहीं अव्या और सब्बा नाम की वतलायी गई है, अयदाप कुछ लोगों के अनुसार उनके वास्तविक नाम नानीबाई व माताबाई थे।

दादू दयाल के जीवन-काल के विषय में प्रायः सभी एकमत जान पड़ते हैं। इनके जन्म का समय फाल्गुन सुदी २ वृहस्पतिवार सं० १६०१ (सन् १५४४ ई०) तथा मृत्यु का जेठ वदो द्र शनिवार सं० १६६० (सन् १६०३ ई०) सभी मानते हैं। इनका जीवन-काल इस प्रकार मुगल सम्राट अकबर के जीवन-काल (सं० १५९६:१६६२) के बीच

अक्षर के जावन काल (चर्च रहेट स्पर) के पान काल में पड़ता है और प्रसिद्ध है कि दोनों की एक बार मेंट भी हुई थी। इनका मृत्यु-स्थान भी सर्वसम्मित से नराना

(नारायण प्राम) समका जाता है, जहाँ पर दादू पंथियों का मुख्य दादू द्वारा विद्यमान है और जहाँ प्रधान मठ एवं तीर्थ भूमि के उपलच्च में प्रति वर्ष फाल्गुन महीने की शुक्ल चतुर्थी से लेकर फाल्गुनी पूर्णिमा तक एक

१. 'रकत्रवजी की सन्वांगी' ( साव-महिमा को अंग )।

२. चितिमोधन सेन : 'दाद्' पृ० १७ पर वस्त ।

३. तारादत्त गैरोला : 'सांग्स आफ दावू' (इंट्रोडक्शन ) पृ० १७।

बहुत बड़ा मेला लगा करता है। वहाँ की दादू-गद्दी पर इस समय पंथ का मुख्य मान्य ग्रंथ रखा रहता है श्रीर उसका विधिवत् पूजन भी होता है।

दादू दयाल अपनी मृत्यु के समय लगभग ५२ वर्ष और ढाई महीने की अवस्था के ये और इस आयु के भीतर ये अपनी आध्यात्मिक साधना, देश-भ्रमण, वानी-रचना तथा अपने मत का प्रचार कर चुके थे। इनके जीवन-काल की सबसे महत्त्वपूर्ण घटना वह समझी जाती है जब इन्हें श्रपने गुरु से भेंट हुई थी और जिसने इनके जीवन में स्थाम्ल परिवर्तन ला दिया था। प्रसिद्ध है कि उस समय ये केवल ११ वर्ष के ये और अन्य बालकों के साथ खेल रहे थे। किसी समय इनसे अचानक एक बढ़े साधु ने आकर भिचा माँगी श्रीर इनके तदनसार भीख दे देने के श्रनंतर पान खाकर इनके सुँह में श्रपनी पीक डाल दी। उस समय इस बात का इनके ऊपर प्रायः कुछ भी प्रभाव नहीं पड़ा, किंतु जय ये १८ वर्ष के हो गए, तब उसी वृद्ध साधु ने इन्हें फिर दूसरी बार भी दर्शन दिये और इनका कायापलट कर दिया। कहा जाता है कि इस बार ये अपने पैतक व्यवसाय में लगे बैठे हए बे श्रीर उसमें इतने व्यस्त ये कि इन्हें श्रपने द्वार पर खड़े हुए उक्त साध के श्रस्तित्व का भान तक भी नहीं हुआ। उस समय इनके मकान के बाहर वर्षा की माड़ी लगी हुई थी छीर सब कहीं अन्य प्रकार से शांति का ही अनुभव हो रहा था । नवसुवक दादू दयाल ने जब यो ही अपना शिर उठाया और उसे अपने सामने उस साधु की सौम्य मूर्ति यकायक दीख पड़ी, तब वह कुछ स्तब्ध-सा हो गया और संकोच-भाव के साथ उसने अपने अतिथि को भीतर बैठ जाने का अनुरोध किया। साधु दादू दयाल के दिए हुए आसन पर बैठ गये, हिंतु उनके नेत्रों से श्रश्र-प्रवाह चलता हुआ दीख पड़ा। जब दाद दयाल ने इसका कारण पूछा, तब साधु ने बतलाया कि मैं तुम्हारे द्वार पर केवल कुछ ही समय तक खड़ा रहा और तुम्हें हमारे स्वागत के लिए इतनी श्रद्धा प्रदर्शित करनी पड़ी, किंतु न जाने भगवान् इमारे जीवन-प्रदेश की छोर पर कितने युगयुगांतर से हमारी प्रतीचा में खडे विद्यमान हैं श्रीर हमारी दृष्टि तक उनकी श्रोर नहीं जाती। नवयुवक के इदय पर इन शब्दों ने विद्युत्त की भाँति प्रभाव डाला और वह उस वृद्ध -साध के चरणों पर गिरकर उसका शिष्य बन गया।

उक्त साधु का नाम दादू दयाल ने स्वयं कहीं भी नहीं बतलाया है, किंतु बुद्दन व इनके शिष्यों ने उसे वृद्धांनद वा बुद्दन बाबा कहा है। " बृद्धानंद इन्होंने स्वयं तो केवल इतना ही कहा है कि, 'गैव माहि गुरुदेव मिला, पाया हम परसाद। मस्तक मेरां कर घरा, दच्या हम अगाध ॥' ३॥ व

अर्थात् अधकार-मय प्रदेश में मुक्ते गुरुदेव के दर्शन हुए और मुक्ते उनका प्रसाद मिल गया। उन्होंने मेरे मस्तक पर अपना हाथ रक्ला और मुक्ते उस-अगाध की दीचा उपलब्ध हो गई। इस कथन से किसी पुरुष-विशेष की अमेर इनका कोई संकेत करना लचित नहीं होता, बल्कि अन्य कई एक ऐसे प्रसंगों द्वारा ऐसा प्रतीत होता है कि ये किसी अलौकिक व्यक्ति अथवा स्वयं भगवान् के लिए ही ऐसे उद्गार प्रकट कर रहे हैं। फिर भी बहुत लोगों का अनुमान है कि उक्त बुढ्दन वास्तव में कवीर साइव की शिष्य परम्परा के बे और उनका वंशवृद्ध वे क्रमशः कवीर, कमाल, जमाल, विमल और बुड्डन द्वारा तैयार करते हैं। 3 परन्तु बुड़दन वा वृद्धांनद नाम के किसी व्यक्ति का उस समय सं ० १६१६ के लगभग वर्तमान रहना किन्हीं अन्य प्रमाणीं द्वारा सिद्ध नहीं होता और कुछ लोगों का "बुड्दन बाबा यूँ कही, ज्यूँ कबीर की सीख" वाला कथन बहुत कुछ निराधार जान पड़ता है। कबीर साहब का निधन-काल सं० १५०५, १५५२ श्रयवा १५७५ मानने की तीन मुख्य परम्पराद्यों के उल्लेख इम पहले ही कर चुके हैं और इम यह भी बतला चुके हैं कि संत कमाल कबीर साहब के पुत्र और शिष्य मी थे। अतएव यदि कबीर साहब के अनंतर प्रत्येक शिष्य-प्रशिष्य के समय का माध्यम २५ वर्षों का मान लिया जाय, तो उस विचार से उक्त तीनों में से किसी भी मत का मेल बुड्दनवाले अनुमान से नहीं खाता है। अतएव उक्त बुड्दन को दाद का गुढ़ मान लेना असंदिग्ध नहीं कहा जा सकता।

'दादू दयाल को कोई पढ़ने-लिखने की शिचा मिली थी वा नहीं' प्रश्न का उत्तर देने के लिए प्रमाणों का अभाव दीखता है। इनकी रचनाओं में

१. चितिमोहन सेनः 'दादू' ( उपक्रमांशका ) ए० ३१।

२. श्दादू दवाल की बानी' ( माग १ ) साखी, ( बेलवेडियर प्रेस, प्रयाग ) पृ० १

इ. ए० एच्० किल्सन : 'रेलिजस सेक्टस आफ दि हिंदूज' ५० १०३।

निहित गंभीर भावों के ऊपर विचार करने से जान पड़ता है कि इनका आध्यात्मिक अनुभव बहुत गहरा और सक्चा था और उसे व्यक्त करते समय इन्होंने जैसी भाषा एवं शैली का प्रयोग किया है

समय इन्होंने जैसी भाषा एवं शैली का प्रयोग किया है उससे भी इनकी योग्यता का हमें बहुत अच्छा परिचय

प्रारंभिक उससे भी इनकी योग्यता का इमें बहुत ग्रच्छा परिचय जीवन मिलता है। परन्तु फिर भी इस बात से कि उक्त प्रकार की पहुँच स्वानुभृति की साधना एवं सत्तंग के श्रनुकल वातावरण

द्वारा भी संभव हो सकती है और कवीर साहव गुरु नानकदेव जैसे अन्य अशिद्धित वा अर्द्धशिद्धित व्यक्ति भी ऐसे ही हो चुके थे, हमें इनके अद्धर-परिचयहीन साधक होने में किसी प्रकार का संदेह करने की आवश्यकता अतीत नहीं होती और न हमें इन्हें 'विशेष चमत्कारयुक्त' कहने के लिए विवश होना पड़ता है। इसके प्रथम श्रष्टारह अथवा चौबीस वर्षों तक के जीवन-काल के विषय में इमें प्रायः कुछ भी पता नहीं चलता । इमें यह भी पता नहीं कि ये कहाँ-कहाँ रहे, कब तक कहाँ रहे और कहाँ रहकर क्या करते रहे । वही समय शिचा का भी सर्वोत्तम काल माना जाता है । 'सामर में सदगढ़ मिला, दी पान की पीक "र वाक्य से पता चलता है कि स्यारह वर्ष की अवस्था में जब इन्हें बुद्धानंद के प्रथम दर्शन हुए थे, ये सामर में रहते थे श्रीर श्रपना जन्म-स्थान श्रहमदाबाद छोड़ चुके थे, किन्तु इस बात की पुष्टि अन्य प्रमाणों से होती हुई नहीं जान पड़ती। पं॰ चन्द्रिका प्रसाद त्रिपाठी का अनुमान है कि १८ वर्ष की अवस्था तक ये श्रहमदाबाद में ही रह चुके ये श्रीर उसके श्रमंतर छ: वर्षों तक भ्रमण करके ये सामर में श्राये। 3 जनगोपाल भी कहते हैं कि बारह वर्षों तक अपने बचपन का समय खोने और उसके उपरांत गुरु के दर्शन कर लोने पर ये तीस वर्ष की अवस्था में सांभर पहुँचे ये । वहाँ इनकी ३२ वर्ष की उम्र में गरीबदास उत्पन्न हुए थे । जैसे,

'बारह बरस बालपन खोये, गुरु मेंटे ये सन्मुख होये। सामर आये समये तीसा, गरीबदास जनमें बत्तीसा॥'४

इनके जीवन-काल की घटनाओं का पता वास्तव में इनके सामर आने अथवा अधिक से अधिक उसके छः वर्ष पहले अमगा के लिए निकल पड़ने से ही

१. चितिमोहन सेन : 'दावू' ( उपक्रमखिका ) ए० १६४।

२. वही, पृ॰ ३५ में उद्भा ।

३. चन्द्रिका प्रसाद जिपाठी: 'श्री स्वामी दावू दयाल की बार्जा' ( 'दावू' पृ० १७ में व्यक्त )।

४. जनगोपाल: 'जनमपरची'।

चलता है और अनुमान किया जा सकता है कि उसके प्रथम एवं गुरु से दीज़ित हो जाने के अनंतर ये चिंतन, मनन व अन्य साधनाओं में लगे रहे।

सांभर-निवास के पूर्ववाले छः वपों के भ्रमण में ये काशी, विहार तथा वंगाल देश की छोर पर्यटन करते रहे। इस यात्रा में ही इन्हें कहीं न कहीं नाथ-पंथी योगियों से मेंट हुई थी और उनके सत्संग द्वारा इन्हें योग-साधना के कितप्य रहस्यों का पता चला था। अनुमान होता है कि इनकी रचनाओं में यत्र-तत्र पाये जानेवाले 'देखिवा', 'पेखिवा',

देश-भ्रमण 'चलिवा' 'जाइवा' जैसे प्रयोग उन योगियों के प्रभाव के कारण ही हुए होंगे। इसके सिवाय इनकी कुछ रचनाएँ

गोलरनाथ अथवा उनके अनुयायियों की पंक्तियों का ठीक-ठीक अनुसरण करती हुई भी दीख पड़ती हैं। नाथ-पंथ का प्रभाव इनकर पश्चिम के प्रदेशों में रहकर भी पड़ सकता था, इसलिए इतने से ही इनके पूर्वीय देशों के भ्रमण का अनुमान नहीं किया जाता। किंतु बंगाल के बाउलों में इनके प्रति एक विशेष प्रकार की श्रद्धा भी दीख पड़ती है और उन्होंने अपनी बंदना तक में इनके नाम दादू व दाकद को स्थान दिया है। नाथ-पंथीय प्रभाव के विषय में तो कुछ लोग यहाँ तक अनुमान करते हैं कि इन्होंने इसी कारण अपना नाम 'कुम्मारी पाव' भी रखा था और दादू पंथ के योगी इस कुम्मारी पाव रचित 'अजपा गायत्री प्रंथ', 'वराट पुराण', 'योगशास्त्र' तथा 'अजपामंथ' और 'अजपाश्वास' का भी पता देते हैं रे। परन्तु दादू दयाल पर नाथ-पंथ का सदातिक प्रभाव अधिक पड़ा हुआ नहीं जान पड़ता और अन्य सामग्रियों के अभाव में अभी इस बात को केवल अनुमान ही वह सकते हैं।

दादू दयाल अपने देश-भ्रमण से लीटकर लगभग सं० १६३० वा १६३० से सांभर में रहने लगे और वहीं पर इन्होंने अपने पंथ के संबंध में सर्वप्रथम कार्य करना आरंभ किया तथा उसके लिए अपने अनुयायियों की बैठकें भी नियमपूर्वक कराने लगे। ये लोग पहले इनके साथ ब्रह्म की उपा-

नैन दिन देखिवा, अंग दिन पेखिवा, रसन दिन बोलिवा, ब्रद्ध सेती।
 स्वन दिन सुखिवा, चरण दिन चालिवा, चित्त दिन चित्रयदा, सहज पती ॥१९४॥
 'दादू दयाल की दानी' (दे० प्रे० प्रयाग, मा०१) १०६३।

तथा 'कमासार' बैठ विचार', संमार जागत सता। तीन लोक ततजाल विचार', तहाँ जाश्मा पूता॥'१२८॥ वहीं, पू० १२९। २. चितिमोहन सेन : 'दादू' (उपक्रमणिका) पू० ३८।

सना के लिए एकत्र हुआ करते ये और इनके सत्संग से लाभ उठाया करते ये और इनके सम्मलन के स्थान को 'अलख दरीवा' कहा जाता था" जिसका तात्पर्य यह था कि उक्त प्रकार से वहाँ पर स्वयं परब्रह्म अलख निरंजन की अनुभृति के संबंध में सबका विचार-सम्प्रदाय का विनिमय चला करता है। ऐसे स्थान को दाद दयाल ने कहीं-कहीं 'चौगान' का नाम भी दिया है जिससे पता चलता है कि ये उसे दैनिक प्रपंची के अनतर विश्राम का स्थान भी समझते थे। जान पड़ता है कि उस समय तक इनका विवाह हो चुका या और ये प्राहस्य्य-जीवन में प्रवेश भी पा चुके थे। ऐसी ही स्थिति में इन्होंने पंय-निर्माण की और निश्चित भाव के साथ अधिक से अधिक ध्यान देना श्चारंभ किया श्रीर इनका ब्रह्म-सम्प्रदाय क्रमशः श्रपना एक स्पष्ट रूप प्रह्रण करने लगा । र जीवन के प्रश्नों पर दाद दयाल समन्वयात्मक रूप से विचार किया करते ये श्रीर उसकी साधारण से साधारण बात पर भी गंभीर चिंतन करते ये, इसीलिए इन्होंने ब्राध्यात्मिक सत्संग का सूत्रपात करते समय भी व्यावहारिक बातों की उपेचा नहीं की । इनका ब्रह्म-सम्प्रदाय ही आगे चल कर 'परब्रझ-सम्प्रदाय' के नाम से प्रसिद्ध हुआ और उसी की आज तक

सीमर में दादू दयाल छः वधों तक रहे और वहीं रहते समय संवत् १६३३ में इन्हें प्रथम पुत्र उत्पन्न हुआ, जो आगे चलकर गरीवदास के नाम से प्रसिद्ध हुआ। गरीबदास के सिवाय इनके एक अन्य पुत्र मिस्कीनदास तथा नानीवाई एवं माताबाई नाम की दो कन्याओं के भी

दाद-पंथ नाम भी दिया जाता है।

नाम लिये जाते हैं। गरीबदास के लिए दादू दयाल का सांभर- श्रीरस पुत्र होना 'जनगोपाल की परची' एवं राघोदास की निवास 'भक्तमाल' से भी स्पष्ट है। फिर भी जनगोपाल की ही तथा

वासुदेव किव व स्वयं गरीबदास की भी कुछ पंक्तियों के आधार पर स्वामी मंगलदासजी ने अनुमान किया है कि वे (तथा मिस्कीनदास भी जो उनके सहोदर थे) इनके आशीर्वाद से उत्पन्न हुए थे और उन दोनों का पालन-नेषिया भर इनके आश्रम में हुआ था। वे दादूजी के प्रिय शिष्य

 <sup>&#</sup>x27;आसिक असली साथ सब, अलख दरीवे जाइ साहिव दर दीदार में, सब मिलि बैठे आह ('परचा की अंग' ३२४२ ) पु० ७१ ।

२. चितिमोइन सेन : 'मिडीवल मिस्टिसिन्म' पृ० १७४:७।

बा अधिक से अधिक प्रदत्त पुत्र मात्र कहे जा सकते हैं श्रीर यही बात नानो बाई एवं माता बाई के संबंध में भा कही जा सकती है। कुछ लोगों का अनुमान है कि अपनी एक साखीर की पंक्ति

'गरीव गरीवी गहि रह्या मसकीनी मसकीन।'

द्वारा ये अपने उक्त दोनों पुत्रों के नाम तथा उनकी जीवन-चर्या की आर संकेत करते हुए जान पड़ते हैं। जा हो, ये अपना गाहस्थ्य-जीवन संभवतः अपनी पैतृक जीविका द्वारा द्रव्य उपार्जन करके व्यतीत करते ये और इनका हद विश्वास था कि राम के परसाद से हो अपना सारा व्यवहार चल रहा है। ये कहते भी हैं कि,

> 'दादू रोजी शम है, राजिक रिज़िक हमार । दादू उस परसाद सूं, पोध्या सब परिवार ॥' ५५॥ 3

अर्थात् एकमात्र राम ही हमारे धन, वृत्ति वा वृत्तिदाता है और उन्हीं की कृपा के सहारे हम अपने सारे परिवार का पालन-पोपण करने में सफल हो सके हैं। कहते हैं कि साँमर में रहते समय ही इनके पास किसी मुसलमान हाकिम ने आकर अनेक प्रकार के तर्क किये थे, जिनके उत्तर में इन्होंने 'हुसियार हाकिम न्याव है' आदि राग टोड़ी का पद कि कहा था और उसे कोध, अभिमान जैसे दुर्गुणों का परित्याग कर अपने को सुधारने का उपदेश दिया था। उक्त हाकिम तभी से इनकी सेवा में प्रवृत्त हो गया। "

साँभर में छः वर्षों तक रह चुकने पर फिर दादू दयाल आमेर चले गए, जहाँ इनके लगभग १४ वर्षों तक ठहरने का पता चलता है। आमेर जाने के मुख्य कारण का कोई अनुसंधान अभी तक नहीं किया जा सका है। इतना निश्चित-सा है कि इनकी प्रसिद्धि साँभर से होने लगो यो और दूर-दूर

१. 'गरीवदासत्री की बाखी' ( मंगल प्रेस, जयपुर) प्राक्षवन प्र 'द' ।

२. साखी ( जीवत मृतक की श्रंग ३१ ) ए० २०४।

३. 'साखी' ( बेसास की अंग ५५ ) ए० १९०।

४. भाग २, पद २८१, प० ११९।

<sup>4. &#</sup>x27;सॉमरि हाकिम सी क्या, पद यह दादू देव। मानि वचन गहि नीति की, करी गुरु की सेव।।

तक के लोग इनके सत्संग के लिए आने लगे थे। आतएव, संभव है इनके किसी अद्धालु अनुयायी ने ही इन्हें आमेर जाने के लिए अनुरोध किया हो, क्योंकि यह नगर उन दिनों जयपुर राज्य की राजधानी के

आमेर-निवास रूप में प्रसिद्ध हो गया था और वहाँ की समय जनता का व एक बड़ा केंद्र था । यहाँ पर आते ही इनकी ख्याति सुदूर

अकबर से भेंट दिल्ली नगर तक फैल गई श्रीर किसी ने इनकी प्रशंसा मुगल सम्राट श्रकबर से भी कर दी। श्रकबर की श्राध्यात्मिक

महापुरुषों के साथ सत्संग करने की बड़ी लालसा रहा करती थी, इसलिए उसने अपना दूत भे वकर दादृदयात के साथ मिलने की तिथि आदि निश्चित कर ली और इसके लिए उपयुक्त स्थान सीकरी का समझा गया। तदनुसार सं॰ १६४३ ( अर्थात् सन् १५८६ ई॰ ) में इन दोनों की मेंट हुई और प्रायः ४० दिनों तक दोनों का चत्संग चलता रहा । यह भी प्रसिद्ध है कि इस घटना के ही अनंतर बादशाह ने दादू दयाल से प्रभावित होकर अपनी मुद्राओं पर एक भ्रोर 'अल्लाइ अकवर' और दूसरी भ्रोर 'जल्ल जलालुहू' झंकित कराया या जिसके अवशेष चिह्न अभी तक मिनते हैं। दादू दयाल का अब्दुर्रहीम स्वाँ खानखाना (सं० १६३३:१७०३) से भी भेंट होने की जनश्रति प्रसिद्ध है, किंतु इसका कोई ऐतिहासिक उल्लेख कहीं नहीं मिलता । दादू एवं रहीम की रचनाओं में कहीं-कहीं पर समान भाव दृष्टिगोचर होते हैं जो विना मेंट के भी संमव है। सीकरों से लीटने पर जब ये फिर आमेर आये, तब उसी समय जयपुराधीश महाराज भगवंत दास के यहाँ कोई महान् उत्सव था जिसमें अनेक राजा लोग तक आकर सम्मिलित हुए ये। परन्तु ऐसे अवसर पर भी बहाँ दादू दयाल उपस्थित नहीं हुए जिस कारण महाराज को बहुत बुरा जान पड़ा । दादू दयाल ने इस बात की कुछ भी परवाह नहीं की और संघर्ष के लिए उनके कई अवसर देने पर भी ये तनिक उत्तेजित नहीं हुए।

श्रामेर में दादू दयाल के जीवन का एक बहुत महत्त्वपूर्ण भाग व्यतीत हुआ । इन्होंने अपनी विविध रचनाओं का आरंभ कदाचित् साँभर में ही कर दिया था, और आमेर में रहकर उसके बहुत बड़े अंश को निर्माण किया । फिर अपने शिष्यों के आग्रह से इन्होंने अपनी दूसरी बड़ी यात्रा आरंभ की और अप की बार धौसा, मारवाड़, बीकानेर,

श्चंतिम समय कल्यानपुर श्चादि स्थानों में जाकर वहाँ के लोगों को उपदेश दिये। चौता में ये अब की बार दुवारा गये हुए ये और इनकी अवस्था अब ५८ वर्ष की हो चली थी। पहली बार ये सं० १६५२ के लगमग गये ये और वहाँ पर इन्होंने एक वैश्य-दंपित को पुत्रीत्मित के लिए आशीर्वाद दिया था। अब की बार उनका पुत्र सात वधों का हो चुका था और उन दोनों ने उसे दादू दयाल के चरणों पर बड़े अढाभाव के साथ डाला और उसपर प्रसन्न होने की प्रार्थना की। दादू दयाल ने उस बच्चे के शिर पर अपना हाथ रक्ला और उसके सौंदर्य की प्रशंसा करते हुए उसे होनहार भी बतलाया। वही बालक आगे चलकर 'सुंदरदास' के नाम से प्रसिद्ध हुआ। बीसा से आकर दादू दयाल नराना की एक गुका में निवास करने लगे और वहीं रहते समय जेठ बदी द सं० १६६० को इनका देहांत हो गया। इस समय इनकी अवस्था ५८ वर्ष और दाई महीने की हो गई थी और इनकी प्रसिद्ध भी दूर-दूर तक पहुँच चुकी थी। साँभर के निकट नराने की गुका में उनके बाल, तूँवा, चोला और खड़ाऊँ अभी तक सुरिच्न हैं जहाँ उनका दर्शन किया जाता है।

दादू दयाल स्वभाव के अत्यंत नम्न और चमाशील थे और इन्हें कीमल स्वभाव का होने के ही कारण लोग दादू के साथ 'दयाल' भी कहा करते थे। इन्होंने निंदा की कुछ भी परवाह नहीं की और इसके प्रति ये इतने उदासीन थे कि इसका नाम तक लेना निर्तात व्यर्थ समक्ता करते थे। इनका कहना था कि,

> 'निन्दा नाम न लीजिये, सुपिनै ही जिनि होई न हम कहें न तुम सुगी, हम जानि भार्षे कोई॥' ५॥"

इनकी स्माशीलता के संबंध में कहा जाता है कि एक बार जब वे आत्मिलंतन में लीन होकर बैठे थे, इनके कुछ बिरोधी ब्राह्मणों ने इन्हें ईंटों से घेरकर बंद कर दिया और चाहा कि इसी प्रकार इनका प्राणांत भी कर देवें। इनकी जब आँखें खुलीं और इन्होंने अपने को चारों ओर से घिरा और बंद पाया, तब निकलने का रास्ता न देखकर इन्होंने अपनी आँखें किर से मूँद लीं और उसी प्रकार कई दिनों तक पड़े रहे। अंत में जब उनके आसपासवाले कुछ सक्जनों को इसका पता चला, तब उन्होंने आकर ईंटों को इटा दिया और उक्त दुष्टों को दंड देने की व्यवस्था करने लगे। परंतु दादू दयाल ने उन्हें ऐसा करने से रोक दिया और उनसे

र. 'स्वामी दादू दवाल की वाखी' ( चंद्रिका प्रसाद त्रिपाठी-संपादित ) 'विधा की अंग' सा० ५, ५० ३३५।

बतलाया कि वे दंड के भागी नहीं, बिलक धन्यवाद के पात्र हैं; क्योंकि उन्हीं की करत्त के कारण मुक्ते भगवान के चरणों में कुछ अधिक काल तक लगे रहने का मुख्रवसर प्राप्त हुआ था।

दादू दयाल की सारी रचना औं की संख्या प्रायः २० सहस्र की कही जाती है जिनमें इनके पद, साखियाँ और अन्य बानियाँ भी संग्रहीत हैं। परन्तु इन सबका अभी तक कोई प्रामाश्विक संग्रह प्रस्तुत नहीं किया जा सकता है और जो रचनाएँ इस समय उपलब्ध है, वे भी सभी असंदिग्ध नहीं। दादू दयाल के

शिष्यों में से संतदास एवं जगन्नाथदास ने इनकी रचनात्रों रचनाएँ का एक संग्रह 'हरडे वाणी' नाम से तैयार किया था। किंतु उन्होंने उनका कोई वर्गीकरण नहीं किया था और न

उन्हें किन्हीं उपयुक्त शीर्षकों के नीचे रखने की कभी चेष्टा की थी। इनके एक अन्य शिष्य रज्जवजी ने इन त्रुटियों को दूर कर उन्हें ३७ मिन्न-भिन्न अंगों वा प्रकरणों में विभक्त किया और अपने संग्रह का नाम भी तदनुसार 'अंगवध्' रखा । इसके पश्चात् श्राधुनिक संपादको में से स्व॰ पं॰ सुधाकर दिवेदी ने रज्जवजी की ही प्रणाली का अनुसरण कर एक नवीन संप्रह तैयार किया । यह संग्रह 'काशी नागरी-प्रचारिखी सभा' की ख्रोर से प्रकाशित हुआ और उसमें २६२३ साखियाँ और ४४५ पद संग्रहीत किये गए। एक दूसरा संग्रह डा॰ राय दलजंग सिंह का भी प्रायः इसी आदर्श के अनुसार प्रस्तुत किया हुआ जयपुर से प्रकाशित हुआ है। परन्तु इन सबसे प्रामाणिक संग्रह एक तीसरा निकला जिसका संपादन पं॰ चंद्रिका प्रसाद त्रिपाठी ने किया और जो अजमेर से प्रकाशित हुआ। इसमें ३७ अंगों में ही विमाजित साखियों की संख्या २६५२ है और २७ रागों के अनुसार छुपे हुए ४४५ पद है। प्रयाग के 'वेलवेडियर प्रेस' की खोर से भी दादू दयाल की रचनाओं का एक संस्करण प्रकाशित हुआ है जिसमें त्रिपाठीजी के संस्करण से अधिक भिन्नता नहीं दीख पड़ती। त्रावश्यक है कि उक्त सभी संस्करणों में संगृहीत रचनात्रों का सावधानी के साथ अध्ययन किया जाय और उन्हें फिर से निकाला जाय।

### (२) शिष्य-परम्परा

संत दादू दयाल का व्यक्तित्व अत्यंत आकर्षक था और उनके कोमल एवं हृदयग्राही स्वभाव के कारण अनेक व्यक्ति उनके प्रभाव में बहुत शीव आ जाते थे। उनके सत्संग का प्रभाव लोगों पर इस प्रकार पड़ता था कि वे उन्हें बहुधा अपना गुरु तक स्वीकर कर लेते थे और उनके उपदेशानुसार आजीवन आचरण करने पर कटिबद्ध हो जाते थे। तदनुसार

शिष्यों व दादू-शिष्यों की संख्या उनके जीवनकाल का ऋंत होते-होते उनके थांचे बहुत बड़ी हो गई ऋौर उनके श्रनेक शिष्य तभी से प्रसिद्ध भी होने लगे। इस प्रकार प्रसिद्ध-प्राप्त उनके शिष्यों की

संख्या ५२ वतनायी जाती है जिसे जान ट्रेल साहब ने कदाचित् भ्रमवश १५२ तक मान लिया है। प्रसिद्ध है कि इन ५२ प्रमुख शिष्यों में से प्रायः सभी ने अपने-अपने मतानुसार ५२ 'थावा' अर्थात् स्तंभ वा पंथ के प्रधान आधार स्थापित किये थे और उनमें से कई एक अभी तक भी वर्तमान है। परन्त इन सभी ५२ शिष्यों की कोई प्रामाणिक सूची श्रमी तक उपलब्ध नहीं है और न उन सभी थांवों का ही कोई स्पष्ट विवरण श्राजकल पाया जाता है। इन थांवों के श्रंतर्गत कहीं-कहीं कुछ उपयांवे वा उपसम्प्रदाय भी बने हुए प्रतीत होते हैं और बहुत-से साधारण हिंदू-समाज के समुद्र में मग्न होकर इस प्रकार युज-मिल गए हैं कि उनमें कोई विशिष्ट बातें लिख्त नहीं होतीं। फिर भी संत दाद्दयाल के शिष्यों में से अनेक भिन्न-भिन्न थांवा स्थापित करने के अतिरिक्त अपने कुछ अन्य कार्यों के लिए भी आज तक प्रसिद्ध चले आते हैं। उदाहरण के लिए जनगोगल एवं जगजीयन अपने गुरु की 'जीवन परची' लिखने के लिए भी विख्यात हैं, संतदास एवं जगन्नाथ ने उनकी बानियों का संग्रह 'हरडे बानी' का संपादन किया है, चेत्रदास ने उनके मत एवं स्वभाव का परिचय दिया है श्रीर चंगराम ने उनके हब्टांतों का ही एक सुन्दर संग्रह प्रस्तुत कर डाला है।

राघोदास ने अपनी 'भक्तमाल' की एक रचना द्वारा असिद्ध शिष्य दादू दयाल के ५२ शिष्यों की सूची इस प्रकार दी है:—

> 'दादूजी के पंथ में ये वावसा दिगसु महंत । प्रथम ग्रीव, मसकीन, वाई, दे सुन्दरदासा । रज्जव, दयालदास, मोहन च्याक प्रकासा ॥ जगजीवन, जगनाथ, तीन गोपाल वपानूं। गरीवजन दूजन, घड़सी, जैमल दे जानूं॥ सादा, तेजानंद पुनि प्रमानंद, बनवारि दें। साधू जनहरदास, हू कपिल, चतुरसुज पार हैं॥

चत्रदास है, चरण प्राग है, चैन, प्रहलादा । वयनों, जग्गोलाल, मायू, टीला ऋक चंदा ॥ हिंगोल, गिर, हरि, स्यंघ, निरांदूण, जहती, संकर । माभू, बाँभू, संतदास, टीकूँ, स्यामहिवर ॥ माधव, सुदास, नागर, निजाम, जन राधो वर्शिकहंत । दाद्जी के पंथ में ये बावन दिगसु महंत ॥ २६२ ॥'

परन्तु इनमें आयेहुए नामों को पृथक् पृथक् करके उनका निश्चित व प्रामाणिक विवरण देना विना अन्य किसी आधार के कठिन जान पड़ता है। फिर भी कुछ अन्य स्चियों की सहायता से इनमें से भी प्रधान शिष्यों के नाम नीचे लिखे अनुसार दिये जा सकते हैं:— १. रवजवजी, २. छोटे सुन्दरदास, ३. गरीबदास, ४. हरिदास निरंजनी, ५. प्रागदास, ६. जगजीवनदास, ७. वाजिदजी, ८. बनवारीदास, ६. मोहनदास, १०. जनगोपाल, ११. संतदास, १२. जगलाथदास, १३. चेत्रदास, १४. चंपाराम, १५. बड़े सुन्दरदास, १६. वयनाजी, १७. घड़सीदास, १८. माधोदास, १६. शंकरदास, २०. जाइसा, २१. जैमलजी, २२. जग्गाजी, २३. मिस्कीनदास तथा २४. चतुरमुजजी, जिनमें से भी केवल कुछ का ही परिचय उपलब्ध है।

#### (क) रज्जवजी

र जन की का स्थान संत दादू दयाल के शिष्यों में सबसे ऊँचा समका जाता है। इनका जन्म सांगानेर के एक प्रतिष्ठित पठान-वंश में हुआ था। इनके पितृकुल के विषय में यह प्रतिद्ध है कि वह पहले हिंदू कलाल का था, जिसमें मदा की विक्री होती थी और मुसलमान होने पर भी ये लोग सुरा-विक्रेता ही बने रहे। किंतु दाद-पंथी एवं र जनव

प्रारंभिक के भक्तगण इस बात को स्वीकार नहीं करते और अधिक जीवन सम्मति उन्हें पठान-वंशीय ठहराने के पक्ष में ही मिलती है। रज्जबन्नी के पिता महाराज जयपुर की सेवा में नायक

के पद पर ये और उनकी वहाँ अच्छी प्रतिष्ठा थी। उनके घर इनका जन्म संवत् १६२४ के लगभग हुआ था। इनका प्रारंभिक नाम रच्जव अली खाँ था और इन्हें तात्कालिक प्रथानुसार सर्वप्रथम व्यायाम, कुश्ती तथा शस्त्रास्त्र प्रयोग की ही शिक्षा मिली थी। अपनी युवावस्था से ही इसी कारण ये एक सुन्दर, सुडौल शरीरधारी व्यक्ति बन गए थे और इनका व्यक्तित्व बहुत प्रभावशाली हो गया था। इन्हें पढ़ने लिखने की भी शिक्षा पूरी भिली थी, परन्तु इस संबंध में इमें कोई प्रामाणिक विवरण नहीं मिलता। इतना अवश्य कहा जाता है कि वचपन से ही इनकी किंच साधुश्रों व फकीरों के सत्संग की ओर अधिक दील पड़ती थी और इन्हें धार्मिक बातों के। ध्यानपूर्वक सुनने में अधिक आनंद आता था।

संगानेर का नगर आविर से लगभग १४-१५ मील दिल्एा की ओर बसा हुआ है। युवक रज्जवन्न लाँ के विवाह की समाई समय पाकर ऋबिर के ही किसी पठान घराने में संपन्न हुई ख्रीर निश्चित तिथि पर विवाह करने के लिए बारात सजकर शंगानेर से चल पड़ी। आबेर में पहुँचकर बारात का मार्ग नगर के उस स्थान से होकर दाद दयाल से जाता था जहाँ पहाड़ी की तलहटी के निकट दाद दयाल जी ग्रपनी मंडली के साथ बैठे हुए थे। उस पवित्र स्थान के सामने 'वनडा' बना हुआ युवक स्वभावतः घोड़े से उतर गया और च्या भर के लिए दादू दयाल के दर्शन करने आगे बढ़ा। उस समय दाद दयाल ध्यान में मन्न थे, इसलिए द्ल्हा कुछ श्रीर ठहर गया। परन्त ज्यों ही उनकी ऋषि खुली, इसके शरीर पर उनका प्रभाव बिजली की माँति पड़ शया और मुके हुए मस्तक को सीधा करते ही करते उसका हृदय और से श्रीर हो गया । उसने श्रपने सामने दाद दयाल के मुख से निकलता हुआ एक दोहा सुना जो उसके कोमल हृदय में एक तीखे तीर की भौति प्रवेश कर गया और श्रंत तक वहीं बना रह गया। वह दोहा इस मक र है :-

> 'कीया या कुछ काज की, सेवा सुमिरण साज । दाद भूल्या वंदिगी, सरधा न एको काज ॥'

श्रयांत् सेवा एवं स्मरण के सारे साज किसी उद्देश्य से सजा रखे थे, परन्तु बीच में ही बंदगी विस्मृत हो गई श्रीर एक भी कार्य संपन्न न हो सका। फिर क्या था रज्जवजी इसे सुनते ही परम विरक्त-से हो गए श्रीर मिसद है कि अपने सारे दूलहे के कपड़े श्रादि श्रपने छोटे भाई को देकर ये वहीं ठहर गए। गुरु दादू दयाल ने इन्हें श्रपना शिष्य स्वीकार कर लिया। यह भी कहा जाता है कि श्रपने गुरु की श्राज्ञा से उस श्रवसर के स्मारक रूप में रज्जवजी तब से निरंतर दूलहे के ही वेश में रहने लगे थे। जब एक पोशाक पुरानी पड़ जाती थी, तब उसकी जगह कोई प्रेमी सेवक इन्हें वैसी ही दूसरी बनवा देता था। पूछने पर ये कह देते थे कि श्रपने प्रियतम की मेंट का चिह्नं है।

गुरु दादू दयाल द्वारा उक्त प्रकार से दीव्वित होने के समय रण्यविका की अवस्था लगभग २० वधों की थी। उसी समय से गुरु ने इन्हें रज्यव अली खाँ की जगह 'रज्यवजी' कहना आरंभ कर दिया और तब से ये निरंतर उनकी सेवा-सुश्रूषा में रहने लगे। यह घटना दादू दयाल के अकबर बादशाह के साथ मिलने के पीछे की है, क्योंकि उस समय

गुरु सेवा जो सात शिष्य उनके साथ सीकरी गये थे, उनकी सूची में व सत्संग इनका नाम नहीं है। बादशाह के साथ दादू दयाल की मेंट सं० १६४२ में हुई थी और यह घटना सं०१६४४ में

हुई होगी, जब रज्जबजी की उम्र २० साल की थी। ये गुरु दादू दयाल के साथ उनकी छाया की भाँति सदा बने रहते थे और उनके प्रत्येक शब्द को बड़े प्रेम व बड़ी श्रद्धा के साथ सुना करते थे। पाँच छः वधाँ तक उनके सत्संग में रहने पर ये फिर स्वयं भी पदों एवं साखियों की रचना करने लग गए। क्रमशः इनकी ख्याति साधु संतों की मंडलियों में दूर दूर तक फैलने लगी और गुरु दादू दयाल तक इन्हें बड़े प्रेम के साथ देखने लगे। अंत में जब इनका अनुभव बढ़ने लगा और इनकी योग्यता के प्रभाव द्वारा अनेक जन इनकी और अधिकाधिक आकृष्ट होने लगे, तब इनके शिष्यों की भी संख्या में वृद्ध होने लगी।

रजनवर्जी ने श्रपने गुरु की प्रशंसा में बहुत कुछ कहा है गुरु-भक्ति और उनके प्रति इनकी अदा प्रत्येक शब्द से टपकती है। ये कहते हैं कि,

> 'गुरु गरवा दादू मिल्या, दीरव दिल दरिया। हँसत प्रसन्न होत ही, भजन भल भरिया॥'

श्रयांत् मुक्ते ऐसे महान् पुरुष दाद गुरु के रूप में मिले जो गंभीर मन एवं सागरवत् उदार हृदय के वे श्रीर जिनके प्रसन्न होते ही भजन का रस उमड़ पड़ता था श्रीर श्रपने निकटवर्ती को उसके द्वारा श्राप्लावित कर श्रानंद मगन कर देता था। उन्हें इसी प्रकार इन्होंने 'परब्रहा के प्यारे', 'त्रिगुस्परहित', 'निर्वन्ध', ब्रहारसरत' एवं सकल स्वांग की उपेचा करनेवाला सच्चा छाधु भी कहा है। उनकी मृत्यु के समय सं० १६६१ में ये नराने में ही वर्तमान वे श्रीर उनके परमपद प्राप्त कर लेने पर इन्हें संसार इतना सूना जान पड़ा कि उस समय से ये प्रायः श्रांख बंद किये ही रहने लगे। इन्होंने उक्त श्रवसर पर इस प्रकार कहा था:—

दीनदयाल दिनो दुख दीनन, दादूधी दौलत हाथसौँ लीनी। रोप अतीतन सौँ जु कियौ हरि, रोजी जु रंकनि की जगछीनी॥

श्रीर गरीवदास के कहने पर श्रपने वाल तक मुड़वा दिये थे। यह कथा भी प्रसिद्ध है कि सांगानेर में एक बार उन्होंने श्रपने जीवन-काल में इनका स्वागत-सत्कार भी किया है।

एक समय जब रजवजी नराने में रहते थे, उस समय ये दादू दयाल के अन्यतम शिष्य वपनाजों के घर गये थे। उस समय इनकी अवस्था प्रायः ४० वर्ष की थी और इनके शारीरिक सौंदर्य का प्रभाव इनकी विचित्र वेश-भूषा के कारण और भी अधिक पड़ रहा था। इन्हें वैसे रूप में देखकर वपनाजी की स्त्रों ने अपने पति से कहा कि एक ये दादू-शिष्य रज्जवजी व है जो इतने वैभवशाली दीख पड़ते हैं और तुम एक

रजनजी व है जो इतन वैभवशालों दोल पड़त है आर उस एक वषना हो जिसके घर खाने को अन्न तक नहीं नसीब होता। वधनानी ने इसके उत्तर में बतलाया कि,

'रडजबको था संपदा, गुर दादू दीनी आप । वधना को या आपदा, थां चरशारो परताप ॥'

श्रर्थात् यह सानी विषमता हमारे गुरुदेव की ही कृपा का फलस्वरूप है। कहा जाता है कि इस दोहे को मुनकर रजनवजी को हँसी श्रा गई श्रीर उस दिन से वषनाजों के घर भी सम्पत्ति का ढेर लगने लगा तथा फिर कभी उनकी स्त्री को बैसा कहने का श्रवसर नहीं मिला। मिसद है कि अपने जीवन के श्रांतिम समय में रजजवजी किसी जंगल में चले गए ये जहाँ पर १२२ वर्ष की श्रवस्था में सं० १७४६ में उनका देहांत हो गया।

रजनवर्जी के दस शिष्यों के नाम राघोदास की 'भक्तमाल' में मिलते है और उनके आतिरिक्त उनके चार अन्य शिष्य भी बतलाये जाते हैं। इनकी मुख्य गद्दा साँगानेर में चलती है, किंतु वहाँ पर भी कोई साधु नियमपूर्वक नहीं रहता। उनके स्मारक के रूप में कुछ वस्तुएँ वहाँ अवस्य रखी हुई हैं। साँगानेर के आतिरिक्त कई छोटे-छोटे गाँवों शिष्य में भी इनके शिष्यों द्वारा स्थानित कुछ मठों के नाम सुनने में आते हैं। इनके अनुयायियों को रजनव-पंथी

जधर अनेक स्थानी में पाये जाते हैं।

इन्हें कथावार्ता करने का बहुत अभ्यास था और दृष्टांतों के प्रयोग में तो ये इतने कुशल ये कि इनकी बराबरी का कोई कदाचित् ही मिलेगा। इसीलिए इनकी प्रशंसा करते हुए किसी ने कहा है कि,

> 'ज्यूं नुपके तपते जते कंपत, पास रहें नर आह कहूं के । ऐसेहि भाँति सबै दृष्टांतहिं, आगे खड़े रहें रज्जबजूके ॥'

अर्थात् रजबजी के सामने सारे के सारे दृष्टांत राजा के समज्ञ साधारण जनों की भाँति प्रस्तुत रहा करते हैं और जहाँ कहीं इन्हें उनकी आवश्यकता पड़ी कि तुरंत इनकी इच्छा के अनुसार काम-आ जाते हैं।

रजनवजी की रचनाओं में उनकी 'वाणी' तथा 'सर्वेगी' प्रंथ प्रसिद्ध हैं श्रीर इनमें से पहला छपकर प्रकाशित भी हो चुका है। इसमें इनकी प्रायः सारी रचनाएँ संग्रहीत हैं जिनमें से साखी के श्रंतर्गत १६३ श्रंगी में ५३५२ छंद श्राये हैं। पदों की संख्या २० राग-रागिनियों में २०६ तक

पहुँचती है, २६ अंगों में ११७ सबैये दिये गए हैं और योग्यता व इनके अतिरिक्त ३३ गुगळंद, ८२ अरिलें, १३ छोटे रचनाएँ फुटकर पद्म तथा ८६ छुप्पय दिखलायी पड़ते हैं। पुस्तक 'ज्ञानसागर प्रेस' में छपी है, किंत संपादन की असावधानी

कई स्थलों पर खटकती है। इसका रचना-काल स्व॰ पुरो॰ हरिनारायण शर्मा के अनुमान से सं॰ १६५० से लेकर सं० १७४० समक्ता जा सकता है। रज्जबजी का दूसरा अंथ कई दृष्टियों से बहुत उत्तम है। इसे 'सर्वेगी' के अतिरिक्त 'सर्वेगयोग' कहने की भी प्रथा चली आती है। इसमें दादू दयाल की वाणी एवं रज्जवजी की रचनाओं के अतिरिक्त दृष्टांत-स्वरूप दूसरे अनेक संतों व महात्माओं की भी कृतियाँ संग्रहीत हैं। संतों में से नामदेव, कवीर, पीपा, रैदास, नानक, अमर दास, अगद, भीपन, हरिदास व वधना की रचनाएँ इसमें रखी गई हैं। यह अंथ अभी तक अप्रकाशित है। जयपुर 'दादू महाविद्यालय' के पुस्तकालय में सुरिक्ति इस्तिलिक्ति प्रति की अंथ-संख्या ६८००० बतलायी गई है, किंतु उक्त पुरोहितजी के अनुसार यह गणना अशुद्ध है। रज्बजी की एक तीसरी कृति 'अंशवधू' नाम से मिसद है जो वास्तव में दादू दयाल की रचनाओं का संग्रह है जो सिखों के प्रसिद्ध पूज्यअंथ 'आदिअंथ' से प्रायः दस वर्ष पहले संग्रहीत हुआ था और जो इस कारण इस प्रकार के अंथों का प्रथम आदर्श-स्वरूप है।

#### ( स्त ) संत सुन्दरदास

संत सुन्दरदास दादू दयाल के योग्यतम शिष्यों में ये और इनकी भायः सारी रचनाएँ भी प्रकाशित हो चुकी हैं। दादू-पंथ के प्रसिद्ध अनुयायियों में सबसे अधिक जानकारी अभी तक इन सुन्दरदास के ही संबंध में प्राप्त हो। सकी है। ये सुन्दरदास बूसर गोत के खंडेलवाल वैश्य थे। इनका जन्म

चैत सुदी ६ सं० १६५३ को जयपुर राज्य की प्राचीन जाति व राजधानी शौसा नगर में हुआ था और इनके पिता का जन्मकाल नाम परमानंद तथा माता का नाम सती था। इनके पिता का एक उपनाम चोखा भी बतलाया जाता है और कुछ

लोगों का अनुमान है कि यही नाम अधिक प्रामाणिक है। जो भी हो, मुन्दरदास के जन्म का इनके घर किसी महात्मा के बरदान द्वारा होना समका जाता है और प्रसिद्ध है कि ये किसी जग्गा नामक दादू-शिष्य के ही अवतार ये। इनके जन्म का स्थान खंडहर के रूप में आज तक वर्तमान है, किंतु इनके बूसर-गोती वैश्य वहाँ अथवा तस नगर में अब कोई नहीं रहते।

सुन्दरदास केवल छः वर्ष की अवस्था में ही दादू दयाल के शिष्य हो गए वे। कहा जाता है कि जब दादू दयाल (स०१६३८ वा१६५६ में) यौसा में ठहरे हुए थे, उसी समय इनके पिता इन्हें लेकर उनकी सेवा में पहुँचे थे और उनके चरणों में इन्हें डालकर उनसे दीखा का प्रसाद माँगा था।

मुन्दरदास ने भी लिखा है कि 'दादू की ज्य बौसा छ। ये, दीचा व बालपने में इंदर्शन पाये' तथा 'तिन ही दीया आपूर्ते मुन्दर अध्ययन के सिर हाथ'। इनका नाम 'मुन्दर' भी कहाचित् स्वयं दाद दयाल ने ही रखा था और पहले से उनके एक

अत्य शिष्य का भी नाम मुन्दरदाम होने के कारण ये 'छोटे मुन्दरदास' कहलाकर प्रसिद्ध हुए। ये अपने गुरु के परम भक्त ये और उनकी प्रशंसा इन्होंने अपनी अनेक रचनाओं के अंतर्गत कई स्थलों पर की है। ये उनके साथ सदा रहा करते ये और संभवतः उनके निकट उस समय भी विद्यमान ये जब उनका देहांत हुआ। या। दादू-शिष्य हो जाने के अवसर से ही इनके गुरुभाई इन्हें अपने आत्मीय-सा मानने लगे थे, इस कारण दादू दयाल के देहत्याग के अनंतर भी इन्हें किसी प्रकार के कष्ट का अनुभव नहीं करना पड़ा। टहलड़ीवाले जगजीवन जी इन पर विशेष प्रेमभाव रखते ये

श्रीर उन्हीं के पास रहकर ये बहुत दिनों तक श्रापने गुरु की वाणी को कंटस्थ करते रहे। किंतु इनकी प्रतिमा के लच्चण इनके बालकपन में ही दीख पड़ने लगे थे, इसलिए उसे पूर्णतः विकसित करने के उद्देश्य से इन्हें काशी मेजने का निश्चय हुआ। तदनुसार सं० १६६३ वा१६६४ में जब ये केवल ११ वर्ष के थे, इन्हें लेकर जगजीवनजी तथा रज्जबजी काशी पहुँचे, जहाँ इन्होंने साहित्य एवं दर्शन का विशेष रूप से गहरा श्रध्ययन किया और लगभग सं० १६८२ तक वहाँ ठहरकर ये अनेक शास्त्रों में पारंगत हो गए। काशी में ये असी घाट पर गंगा तट के निकट ही रहा करते थे और इनका निवास कदाचित् उसी स्थान के आसपास कहीं पर था जहाँ आजकल दाइस्ट बना हुआ है।

काशी में अपना निद्याध्ययन समाप्त करने के अनंतर ये अपने साथियों के साथ सं॰ १६८२ में फतइपुर शेखावाटी में लौट आये। फतइपुर में आकर ये बुद्ध दिनों तक प्रागदास बीहागी के संसर्ग में रहे और उनके साथ सत्संग किया। इसी स्थान पर किसी गुफा के मीतर इनका अपने अन्य छः साथियों के

साथ १२ वर्षों तक योगाभ्यास में लगा रहना भीप्रसिद्ध है।

फतहपुर-इन छः के नाम प्रागदास, संतदास, घड़सी दास, जगजीवन दास, नारायणदास श्रीर भीषन बतलाये जाते हैं श्रीर कुछ लोगों का अनुमान है कि इनके साथ उस समय नारायण

दास की जगह वपनाजी रहते थे। ये लोग उक्त गुफा में रहकर अपनी साधना
में लीन रहा करते थे और मत एवं संयम का जीवन व्यतीत करते थे। इनके
कार्यक्रम में अपने गुढ़ दादू दयाल की वाश्चियों का गंभीर अध्ययन एवं अपनी
योग्यता के अनुसार कमो-कभी अपनी रचनाओं का प्रस्तुत करना भी
सम्मिलित था। क्रमशः इनकी योग्यता एवं साधुता की प्रशंसा चारों और
फैलने लगी और फतइपुर के लोग इनके यहाँ वरावर दर्शनों के लिए उपस्थित
होने लगे। कहा जाता है कि फतइपुर का नवाब अलफलाँ भी सुन्दरदास के
दर्शनार्थियों में रहा करता था और उसके साथ इनका बड़ा प्रेम और सद्भाव
था। यह नवाब स्वयं भी एक अच्छा हिंदी-किव था और सुन्दरदास के साथ
उसका सत्संग साहित्य-चर्चा के संबंध में भी बहुधा हुआ करता था। इस
नवाब का उपनाम 'जान किव' बतलाया जाता है। फतहपुर में रहते समय
सुन्दरदास का कई प्रकार के चमत्कारों का प्रदर्शन करना भी प्रसिद्ध है, किंदु
येसी वार्ते अधिकतर अद्धा के कारण कभी-कभी पीछे भी गढ़ ली जाती है।

सुन्दरदास को देशाटन बहुत अच्छा लगता या और फतहपुर-निवास के काल में भी ये कभी-कभी बाहर निकल जाया करते थे। ये पूर्व की और विहार, बंगाल, उड़ीसा जैसे प्रदेशों तक अमण कर चुके थे; दिल्ला की और गुजरात, मध्यप्रदेश, मालवा आदि गये थे और पश्चिम में द्वारका एवं उत्तर में बदिश्काश्रम तक पहुँचकर सब कहीं के भिन्न-भिन्न स्थानों

देश-श्रमण तथा समकालीन महापुरुषों के प्रमावों द्वारा अपने को लामान्वित किया था। राजस्थान, उत्तर प्रदेश, पंजाव एवं दिल्ली के तो अनेक नगरों में ये कई बार गये थे और कई स्थानों पर बहुत दिनों तक ठहरकर इन्होंने वहाँ सत्संग भी किया था। इनके देशाटन संबंधी अनुभवों का कुछ पता इनके उन सबैयों से भी चलता है जो इन्होंने समयसमय पर अपनी यात्राओं के समाप्त होने पर लिखे थे। इन देशाटन के सबैयों से जान पड़ता है कि इन्हें कई स्थानों का अनुभव अच्छा नहीं हुआ था। ये उनके लिए कुछ कड शब्दों तक के प्रयोग करते हैं। परन्तु ऐसी कट्ट कियों अधिकतर इनकी विनोदिप्रयता की भी सूचक हो सकती हैं और संभव है उनमें निंदा की मात्रा बहुत कम हो। इन्होंने इन विविध प्रदेशों में प्रचलित भाषाओं के भी प्रयोग अपनी ऐसी अनेक रचनाओं में किये हैं। इन यात्रावाले स्थानों में इन्हें कुरसाना गाँव अधिक प्रिय था जो मारवाइ में पीपाइ और खाँगटा स्टेशनों से अनुमानत: २-३ कोस पर वर्तमान है। यहाँ पर ये अन्य कई स्थानों में भ्रमण कर ही गये थे, जैसा उनके 'ताहितें आन रहे कुरसाने' में भ्रमण कर ही गये थे, जैसा उनके 'ताहितें आन रहे कुरसाने' से प्रकट होता है और यहाँ की सुन्दर जलवायु के कारण इन्होंने कदाचित

श्रपने गुर-भाइयों में से जिन-जिन के प्रति सुंदरदासजी विशेष श्रद्धा के भाव रखते थे, उनमें एक रजनकों थे। गुरु-वाश्यियों के समझने में इन्होंने रजनकी एवं जगनीवन जी से विशेष सहायता ली थी श्रीर रजनकी से सत्संग करने के लिए तो ये बहुधा सांगानेर जाते-श्राते रहते थे। स्व० पुरोहित जो ने रजनकी एवं सुंदरदास की तुलना करते सुंदरदास व हुए लिखा है कि ये दोनों हो संत बड़े प्रतिभाशाली थे। रजनकी इन दोनों में से रजनकी को जहाँ गुरु दादू दयाल के संपर्क में रहने का अवसर सं० १६४४ से १६६० तक मिला था, वहाँ सुन्दरदासजी उनके साथ केवल वर्ष भर के ही लगभग रहे थे। फिर भी वेदांत, संख्य एवं साहित्यिक प्रवीणता में वे रजनवजी से किसी प्रकार

कुछ अधिक समय तक यहाँ प्रवास भी किया था।

कम न थे. बल्कि उनसे बढकर ही समझे जा सकते हैं। परन्त रजनवजी की उक्तियाँ मस्ताने स्फियों के दंग की उतरी हैं और वे दाद दयाल के -अधिक अनुरूप कही जा सकती हैं। इसी प्रकार रजजबजी के जहाँ कुल मिलाकर १३ छोटे प्रंथ है, वहाँ सुन्दरदास की वैसी रचनाएँ ३७ से कम नहीं। रजनवजी ने साखियाँ अधिक लिखी है और उनके पद भी बहुत सरस व गम्भीर है, किंतु सुन्दरदास के सबैये तथा मनहर छंद श्रत्यंत सुन्दर व सजीव हैं। वास्तव में छंदों का बाहल्य जितना रज्जबजी में पाया जाता है, उससे कहीं अधिक हमें सुन्दरदास की रचनाओं में मिलता है । रजनवजी की भाषा अधिकतर राजस्थानी है जिसमें उनका अनुभव कूट-कूट कर भरा हुआ है और उनका समझना कभी-कभी कठिन हो जाता है: किंतु सुन्दरदास की मापा में ब्रजभाषा एवं खड़ी बोली की भी प्रचरता है और उसमें माध्यें व सरलता अर्थ की गम्भीरता के साथ-साथ रहती है। रक्जवजी व सुन्दरदासजी दोनों ही वास्तव में दाद-शिष्यों में सर्वश्रेष्ठ समके जाने योग्य थे। जब सं० १७४६ में सुन्दरदास रजजबजी से मिलने अंतिम बार सांगानेर पहुँचे, तब इन्हें पता चला कि उनकी परमगति हो चकी है, श्रतएव ये उनके वियोग को सहन नहीं कर सके और उसी वर्ष इन्होंने भी शरीर त्याग दिया ।

सुन्दरदास को अपने अन्य गुरु-भाइयों के साथ भी संपर्क में आने तथा उनके साथ सौहार्द प्रदर्शित करने का अवसर मिला था और उनमें घड़सीदास, प्रागदास, जगजीवनजी, संतदास, वपनाजी आदि प्रसिद्ध हैं। इनके समकालीन प्रसिद्ध पुरुषों में गो० तुलसीदास (सं०१५८६:१६८०)

जैनकवि बनारधीदास (सं० १६४३ जन्म संवत् ) विख श्रान्य गुरु-भाई कि माई गुरुदास (सं० १६०८:१६६६ ) तथा महाकवि व समकालीन केशवदास (सं० १६०२:१६७४ ) के नाम लिये जा सकते हैं। गो० तुलसीदास के साथ तो इन्हें काशी के

श्रमी घाट पर सं० १६६३ से सं० १६८० तक रहने का सौभाग्य प्राप्त या श्रौर संभव है ये उनके देहाबसान के श्रवसर पर उपस्थित भी रहे हो। भाई गुक्दास के साथ सुन्दरदास की भेट के संबंध में कोई प्रमाण श्रभी तक उपलब्ध नहीं, किंतु दोनों की श्रानेक रचनाश्रों का मिलान करने पर श्रद्भुत

१. पुरोहित हरिनारायण श्वामा : 'सुन्दर-प्रन्थावली' (प्रथम खंड, जीवन चरित)
पृ० ५९:६०।

साम्य दीख पड़ता है। इसी प्रकार 'विचार-माला' के रचयिता अनाथदास के विचारों के साथ भी सुन्दरदास के सिदांतों का आश्चर्यजनक मेल खाता है और दोनों के समकालीन होने के कारण उनकी भेंट का अनुमान किया जा सकता है।

सुन्दरदास अपने अंतिम समय में सांगानेर चले गए थे। वहीं
मृत्यु पर मिती कातिक सुदी म संवत् १७४६ को इनका देहांत
हो गया श्रीर पंथ की प्रचलित प्रथा के विपरीत इनके
शव का श्रीन-संस्कार किया गया।

सुंदरदास ने कुल छांटे-बड़े मिलाकर ४२ ग्रंथों की रचना की थी जिनमें से सभी 'सुन्दर-ग्रंथावली' के श्रंतर्गत बड़े अच्छे ढंग से सम्पादित किये जा चुके हैं। इनकी रचनाओं का समय सं॰ १६६४ से १७४२ तक समझा जाता है और दो एक ग्रंथों में उनका रचना-काल स्पष्ट रूप में दे भी दिया गया हैं। इनके बड़े ग्रंथों में सबसे उत्तम 'श्रानसमुद्र' श्रौर

रचनाएँ 'सवैया' हैं। दूसरे ग्रंथ को कभी-कभी 'सुन्दरविलास' भी कहा जाता है। 'शानसमुद्र' की रचना सं० १७१० में हुई

थी। इसमें कुल पाँच उल्लास वा श्रध्याय है जिनमें क्रमशः गुरु, नवधा भक्ति, श्रष्टांगयोग, सैश्वर सांख्यमत एवं झद्दीत ब्रह्मश्चान का पांडित्यपूर्ण निरूपण किया गया है। ग्रंथ का मुख्य उद्देश्य वेदांतशास्त्र की सर्वोचता का प्रतिपादन कर सांख्य एवं भक्ति को उसका श्रावश्यक श्रंग ठहराना जान पड़ता है श्रोर लेखक ने अपने रचना-नैपुर्य द्वारा एक नीरस विषय को भी वड़ी सफलता के साथ ३४ प्रकार के छंदों द्वारा स्पष्ट किया है। इनका 'सुन्दरविलास' अथवा 'सवैया' नामक ग्रंथ 'शानसमुद्र' से भी श्रिषक प्रसिद्ध है श्रीर इसमें कुल ५६३ छंदों द्वारा श्रमेक विषय प्रतिपादित किये गए हैं। इसके विषय सास्ती-संग्रहों की भाँति भिन्न-भिन्न श्रंगों के श्रंतर्गत रखे गये हैं श्रीर उनका वर्णन श्रत्यंत लित व रोचक भाषा में हुआ है। सुन्दरदास की रचनात्रों से स्पष्ट है कि काव्यकौशल के प्रदशन में वे किसी कांव से कम नहीं श्रीर संतकवियों में ये निःसंदेह सर्वश्रेष्ठ हैं।

सुन्दरदास के कई शिष्य थे; किंतु उनमें से प्रविद्ध पाँच थे जिनके नाम दयालदास, श्यामदास, दामोदरदास, निर्मलदास व नारायखदास हैं। इनमें से नारायखदास इन्हें सबसे प्रिय थे, किंतु उनका देहावसान इनके जीवन-काल में ही हो गया था। इन पाँची शिष्यों के अपने-अपने थांवे थे, कित इनमें सबसे बड़ा फतइपुर का था जहाँ नारायणदास के शिष्य दयाराम गही पर ठैठे थे। फतइपुर का थाँवा अब तक चल रहा है, शिष्य-परम्परा किंतु इनका सबसे बड़ा स्मारक इनके अंथों का संग्रह है जिसे अध्ययन करने पर पता चलता है कि रावोदास ने

इन्हें दुतिय 'संकरा चारज' क्यों कहा होगा ।

# (ग) अन्य दादू-शिष्य व प्रेशिष्य

इन दो प्रधान दादू-शिष्यों के अतिरिक्त जिन अन्य व्यक्तियों ने भी अपनी निजी रचनाओं आदि द्वारा विशेष स्थान ग्रहण किये हैं, उनमें सर्वप्रथम नाम गरीबदास का आता है जो कदाचित् संत दादू दयाल के बड़े पुत्र एवं शिष्य भी ये और जो उनके उत्तराधिकारी बनकर उनकी गद्दी पर बैठे थे। इनका

जन्म सं०१६३२ में हुन्ना था। ये ब्रहाइस वर्ष की अवस्था गरीबदास, में उत्तराधिकारी बने ये ब्रीर सं०१६६३ में इनका देहाँत हरिदास, हुन्ना था। ये एक महात्मा होने के साथ कुशल कवि, प्रागदास, गायक एवं वीखाकार भी ये ब्रीर इनकी बड़ी प्रशंसा राघो दास ने भी ब्रपनी 'भक्तमाल' में की है। इनके नाम से नराने में एक तालाव 'गरीबसागर' बना हुन्ना है। इनकी

वाशियों की संख्या २३००० बतलायी जाती है। किंतु वास्तव में इनकी केवल चार ही रचनाएँ मिलती हैं जिनके नाम 'अनमें प्रवोध', साधी, चौबोले तथा पद हैं और जिनके केवल ७५ पृष्ठों का ही एक संग्रह 'गरीबदासजी की बार्या' के रूप में स्वामी मंगलदासजी ने संपादित कर प्रकाशित किया है। इन गरीबदास के अतिरिक्त एक दादू-शिष्य हरिदास निरंजनी थे, जो बहुत काल तक दादू-पंथ में रहकर फिर कबीर-पंथ एवं नाथ-पंथ से प्रभावित हुए तथा जिन्होंने अपना एक नवीन पंथ चलाया जिसे 'निरंजनी-संप्रदाय' कहते हैं और जिसके अनुयायी आज भी कई स्थानों पर मिलते हैं। प्रिक्षद दादू-शिष्यों में इसी प्रकार प्रागदास का नाम भी आता है जिनसे उक्त हरिदास निरंजनों ने पहले पहल दीचा ग्रहण की थी। ये एक अत्यंत संयमशील व प्रभावशाली व्यक्ति से और प्रसिद्ध है कि इन्हें अनेक योगसिद्धियाँ मी प्राप्त थीं। इनका देहांत कार्तिक वदी पर सं० १६८६ में हुआ या और इनका एक स्मारक शिलालेख के रूप में आज भी फतहपुर के अंतर्गत वर्तमान है। इनका यांवा डीडवाणों में है और इनकी वानियों को संख्या ४८००० बतलायी

जाती है। संत दादू दयाल के प्रसिद्ध शिष्यों में जगजीवन का भी नाम लिया जाता है जो एक महान पंडित थे। ये काशी में बहुत दिनोतक रहकर अध्ययन कर चुके ये स्त्रीर वहाँ से दुढारण चले आये ये। इन्होंने आंबेर में जाकर दादूदयाल को शास्त्रार्थ के लिए ललकारा था, किंतु उनके गंभीर एवं निर्मल स्वभाव के सामने इनके पांडित्य की एक न चली और ऋंत में ये उनके शिष्य हो गए। इनका थाँवा डिलडी (घाँसा) में है और इनकी रचनाएँ भी बहुत हैं। दादृशिष्यों में एक पठान व्यक्ति वार्जिंदजी भी ये जो युवावस्था में एक गर्भिगी हरिगी की हत्या करने के कारण ग्लानि में पड़कर दाद-शिष्य हुए थे। ये अपनी 'श्चरिल्लो' के लिए प्रसिद्ध हैं। इनकी १३५ श्चरिल्लों का एक संग्रह 'पंचामृत' के अंतर्गत प्रकाशित है जो जयपुर के मंगल प्रेस में छपा है। इनके १५ ग्रंथ भी कहे जाते हैं। इसी प्रकार एक दूसरे मुस्लिम दादू-शिष्य वयनाजी ये जो जाति के मीरासी ये और बड़े अच्छे संगीतह ये। इनकी वाशियाँ बहुत सुंदर एवं सारगर्भित हुआ करती थीं और उनका भी एक संग्रह 'वपनाजी की वाणी' नाम से प्रकाशित भी हो चुका है। उस 'पंचामृत' में भीपजन की 'बावनी', बालकराम जी के 'कवित्त' एवं छीतरजी स्तेमदासजी के इन्दव व रेखते भी प्रकाशित हैं। इनमें से भीषजनजी फतेइ-पुर-निवासी ब्राह्मण ये श्रीर दाद्-शिष्य संतदासजी के शिष्य थे। बालकराम जी छोटे संदरदास के शिष्य ये ग्रीर छीतरजी एवं खर्मदासबी रज्जवजी के शिष्य थे। इन वासी-रचियताश्रों के श्रतिरिक्त दादू-शिष्यों में वनवारीदास एवं बड़े सुंदरदास अपने-अपने उपसम्प्रदायों की स्थापना के लिए प्रसिद्ध हैं। इनमें से प्रथम ने रितयाशाम (पटियाला) में अपना थाँवा स्थापित कर 'उत्तरादी' दल को प्रवर्तित किया था जिसकी अनेक शाखाएँ उत्तरी भारत में आज भी प्रसिद्ध हैं और द्वितीय अर्थात् बड़े संदरदास ने 'नागा'-सम्प्रदाय चलाया था जिसे आगे चलकर भीमसिंह ने अधिक योग्यता से संगठित किया । ये बीकानेर राज्य के शासकों के ही परिवार के व्यक्ति ये जिनके नागा अनुयायियों ने आगे चलकर सेना में भी नाम कमाया।

संत दादू दयाल के प्रशिष्यों में राबोदास अपनी 'मक्तमाल' के लिए प्रसिद्ध है। ये बड़े सुंदरदास के शिष्य प्रह्वाद दास के पौत्र शिष्य थे। इन्होंने अपनी उक्त रचना आषाद शुक्ल है सं० १७१० में प्रस्तुत की थी और उसपर छोटे सुंदरदास की सातवी पीढ़ी के चत्रदास ने भादो बदी १४ सं० १८५१ को अपनी टीका लिखी थी। उक्त 'मक्तमाल' का मूल आधार प्रसिद्ध नाभादास की ही भक्तमाल जान पड़ती है, किंतु फिर भी राघोदास ने अपनी रचना में अनेक विशेषताएँ भी ला दी हैं और यह मंथ संत-परम्परा के इतिहास के लिए बहुत उपयोगी है। नाभादास ने अपनी 'भक्तमाल' राघोदास में जहाँ नानक-जैसे संतों की भी चर्चा नहीं की है, वहाँ राघोदास ने इस विषय पर विशेष ध्यान दिया है। इन्होंने कवीर, नानक, दादू एवं जगन नामक चार संतों के संबंध में लिखते हुए बतलाया है कि.

ये क्यारि महंत चहुं चक्कवै, क्यारि पंथ निरगुन थपे। नानक, कवीर, दादू, जगन राघो परमातम जपे॥ ३४२॥

श्रीर प्रत्येक की पद्धति का विवरण उसकी शिष्य-परम्परा के क्रम से दी है। इन्होंने इसी प्रकार रामानु च विप्णु स्वामी मध्वाचार्य व निवार्क नामक चतुः सम्प्रदायी भक्तों के संबंध में भी लिखा है श्रीर योगी संन्यासी, बौद्ध, जैन, स्की, जंगम व पह्दर्शनवादियों का भी परिचय कराया है। इनके श्रीतिरक्त ७१ श्रन्य भक्तों को भी स्थान दिया है।

दादू-पंथी साहित्य के प्रमुख रचयिताओं में साधु निश्चल दास का भी नाम बहुत प्रसिद्ध है। ये पंजाब प्रांत के हिसार जिले की हासी तहसील के कूँगड़ गाँव के निवासी ये और जाति के जाट थे। इनका शरीर ऋत्यंत सुन्दर और सुडौल था और अपने बचपन में ही इन्हें किसी दादू-पंथी साधु द्वारा दोद्धा मिल चुकी थी। संस्कृत पढ़ने की बड़ी लालसा

साधु निश्चल के रहते हुए भीये जाट जाति में उत्पन्न होने के कारण उस साध्य निश्चल माधा का विधिवत् अध्ययन किसी पंडित द्वारा नहीं कर

पाते थे। श्रंत में ये काशी पहुँचे और श्रपने को ब्राह्मणी का वंशज बतलाकर किसी पंडित के यहाँ पढ़ना आरंभ कर दिया तथा

श्चन्य शास्त्रों के साथ-साथ वेदांत के गूढ़ दार्शनिक सिदांतों पर भी पूर्ण श्चिषकार प्राप्त कर लिया। इन्होंने श्चपनी रचना 'विचार-सागर' के श्चंत में स्वयं भी कहा है कि,

सांख्य न्याय में अम कियो, पढ़ि व्याकरण अशेष। पढ़े अंथ अद्वेत के, रहे न एक हु शेष॥ १११॥ कठिनजु और निबंध हैं, जिनमें मत के मेद। अमर्ते अवगाहन किये, निश्चलदास सबेद॥ ११२॥

किसी ब्राह्मण को अपनी कन्या का विवाह करना था, किंतु उसे कोई उपयुक्त

वर नहीं मिलता था। उसने निश्चलदास को देखते ही पसंद कर लिया। परन्तु ये अभी तक अपनी जाति के भेद को गुप्त रखे हुए ये और उक्त बाह्य ए के बहुत आग्रह करने पर इन्होंने वियश होकर अपना सारा ग्रहस्य खोल दिया और यह भी कह दिया कि जाट जाति का होने के अतिरिक्त में दादू-पंथी भी हूँ। इसपर ब्राह्मणों ने रुष्ट होकर आदेश दिया कि इस यात के दंडस्वरूप तुम्हें अपने गाईस्थ्य जीवन में दो विवाह करने पहेंगे और घर आने पर इन्होंने वैसा ही किया । घर लौटने पर ये आपने विवाह के अनंतर वहीं रहकर वेदांत की शिद्धा देने लगे श्रीर इनका इस प्रकार का अध्ययन-अध्यापन अंत तक चलता रहा । कहा जाता है कि वूँदी के राजा राम निंह ने इन्हें गुरुभाव के साथ बहुत दिनों तक अपने यहाँ रखा था और इनसे दीला भी ग्रहण को थी। इन्होंने 'विचार-सागर', 'वृत्तिप्रभाकर' एवं 'मुक्ति-प्रकाश' नामक तीन प्रंथों की रचना की जो सभी प्रकाशित हो चुके हैं। इन्होंने 'कठोपनिपद' की एक व्याख्या संस्कृत में की है और एक ग्रंथ वैद्यक का भी लिखा है। इनके 'विचार-सागर' के अनुवाद मराठी, वँगला व अँग्रेजी भाषात्रों में हो चुके हैं और स्टामी विवेकानन्द-जैसे महान् पुरुष ने इसे भारत के अंतर्गत गत तीन शताब्दियों में लिखे गए किसी भी भाषा के अंथी में सबसे अधिक प्रभावशाली वतलाया है। प्रसिद्ध है कि न्यायशास्त्र का अध्ययन करने ये नदिया (वंगाल ) भी गये थे। इन्हें छन्द शास्त्र का भी बहुत अच्छा ज्ञान था जिसे इन्होंने उसवें प्रसिद्ध मर्मज 'दसपंजजी' से उस समय प्राप्त किया था जब वे काशी में गंगा नदी में अड़े खड़े शरीर त्याग करने जा रहे थे। इनका देहांत दिल्ला में रहकर स० १६२० में हुआ था। इनका गुरुद्वारा किइडीली गाँव में वर्तमान है जो दिल्ली से १८ कोस पर है ज्रीर जहाँ पर इनकी शिष्य-परम्परा व पाठशाला आज भी चल रही है। 'विचार सागर' इन्होंने वहीं पर लिखा था।

## (३) परब्रह्म सम्प्रदाय श्रीर दादु-पंथ

संत दादू दयाल के परब्रह्म सम्प्रदाय की स्थापना के संबंध में उनके जीवन-चरित की चर्चा करते समय प्रसंगवश कुछ पहले ही कहा जा चुका

<sup>&</sup>quot;It has more influence in India than any that has been written in any language within the last three centuries."

—Vivekananda.

है। उसका आदिगुढ स्वयं परब्रहा होने के कारण इस मम्प्रदाय का ऐसा नामकरण किया गया था, जैसा दादू-शिष्य छोटे सुन्दरदास की एक रचना से विदित होता है। उन्होंने अपने ग्रंथ 'गुढ-सम्प्रदाय' के नामकरण अंतर्गत स्पष्ट शब्दों में कह दिया है कि सबका गुढ एक परमात्मा है जिसने यह सारा चित्रकारों की है और वही

सबके भीतर विद्यमान भी है। उसीका नाम ब्रह्मानन्द कहा जा सकता है जिससे क्रमशः शिष्य-परम्परानुसार प्रनानन्द, श्रन्यतानन्द श्रादि से लेकर बदानन्द तक नामावली पस्तुत होती है और इस अंतिम पुरुष बृदानन्द के ही शिष्य दादू दयाल ये। अतएव परम्परा के परब्रह्म से चलने के कारण इसे यह नाम देते हैं। परन्तु मुन्दरदास ने उक्त ग्रंथ में दादू दयाल को छोड़कर जितने नाम अन्य गुक्क्रों के गिनाये हैं, उनमें से कोई भी किसी व्यक्ति-विशेष के नाम नहीं जान पड़ते। दाद दयाल के प्रसिद्ध गुरु बृद्धानन्द के विषय में भी उन्होंने यही कहा है कि उनका कोई भी 'ठौर ठिकानी' नहीं, वह सहजरूप में ही विचरण करते हैं और जहाँ इच्छा होती है, वहाँ जाते हैं। श्रतएव जान पहता है कि अपने गुरु के ऊपरवाले सभी नामों को उन्होंने आत्मान्भृति की कमोल्नत भूमियों की कल्पना के अनुसार यों ही रख दिया है, परब्रह्म तक अपने से केवल ३७ गुरुश्रों के ही नाम बतलाना अन्य प्रकार से विचार करने पर भी नितात भ्रमात्मक ही समक पड़ेगा । सुन्दरदास ने इस सम्प्रदाय की चर्चा करते समय अपने एक अन्य ग्रंथ में भी कहा है कि "सद्गुरू ब्रह्मस्वरूप है और वे संसार में शरीर धारण कर ऐसे शब्द प्रकट करते हैं जिनसे सारे संशय नथ्ट हो जाते हैं, हृदय में शीघ्र ही ज्ञान का प्रकाश हो जाता है और करोड़ों स्यों की दीप्ति के सामने ग्रंधकार का लेशमात्र भी नहीं रह जाता । तदनुसार जिस समय दो विरोधी दल आपस में लड़ते-मगड़ते हए यक रहे थे, उसी समय दादू दयाल ने इस परब्रह्म सम्प्रदाय की सर्वेत्र प्रचलित किया। २

परंतु 'ब्रह्म-सम्प्रदाय' वा 'परब्रह्म-सम्प्रदाय' नाम स्वयं दादू दयाल का रखा हुआ प्रतीत नहीं होता, क्योंकि उनकी किसी रचना में इसका पता नहीं चलता। उनके शिष्य रजवजी ने भी कदाचित् इस नाम का प्रयोग कहीं नहीं किया है। एक पद उनका अपने गुरु दादू दयाल के विषय में इस प्रकार अवश्य है:—

१ 'सुन्दर-प्रधावली' ( पु० हरिनारायण शर्मा-संपादित ) प्० १९७:२०२।

२. 'सुंदर-मंथावली' (पु० हरिनारायण शर्मा-संपादित ) पू० २४४ ।

'ग्राये मेरे पारब्रह्म के प्यारे।

त्रिगुण-रहित निरगुण निज समरत, सकल सांग गिंद डारे। " आदि
किंतु इससे केवल इतना ही प्रकट होता है कि ये उन्हें परब्रहा के प्रियपात्र व
वस्तुतः परब्रहावत् ही मानते थे। दादू दयाल की रचनाओं में एक स्थल पर
परब्रहा-सम्प्रदाय के अनुयायी के लिए दादू-पंथी शब्द आया है आरे कई
प्राचीन प्रतियों में पायी जाने के कारण वह पंक्ति प्रव्हिप्त भी नहीं कही जा
सकती। अतएव संभव है परब्रहा-सम्प्रदाय वा ब्रह्म-सम्प्रदाय नाम का प्रयोग
पहले पहल सुंदरदास ने ही किया हो। ऐसे नाम रखने की परिपाटी प्रसिद्ध
चतुः सम्प्रदायवाले रामानुज, निम्बार्क, विष्णु स्वामी एवं मध्वाचार्य के
अनुयायी लोगों में भी चलती आ रही थी और जान पड़ता है उसी का
अनुकरण किया गया। फिर भी इस नाम की अर्थवत्ता इस बात से भी स्पष्ट
हो जाती है कि सुंदरदास तथा दादू दयाल के अन्य अनुयायियों ने आगे चल
कर वेदांत के मुख्य-मुख्य सिद्धांतों का ही विशेष रूप से प्रतिपादन किया था
और उक्त दर्शन के अनुसार परब्रहा हो एक मात्र पारमार्थिक सत्ता समक्ता
जाता है।

दादू दयाल ने अपने इस सम्प्रदाय का सूत्रपात अपने साथियों की गोष्ठी के अंतर्गत आध्यात्मिक तत्वों की चर्चा द्वारा किया या और उनका मुख्य उद्देश्य यही या कि किस प्रकार प्रचलित परस्पर-विरोधी धर्मों या सम्प्रदायों के बीच समन्वय लानेवाली बातों का निरूपण किया लाय। इसके सिवाय उनकी यह भी इच्छा थी कि ऐसे प्रयत्नों द्वारा सर्वसाधारण

प्रवर्त्तक की के लिए भी मुलभ एवं उपयोगी सिद्ध होनेवाले किसी
प्रेरणा जीवन-रद्धति का निर्माण किया जाय श्रीर उसका सब कहीं
प्रचार करके सब किसी को लाभान्वित करने की चेष्टा की

जाय। उक्त गोष्ठी वा समाज के संगठन के पूर्व उन्होंने बहुत दिनों तक एक पहाड़ी के निकट गुफा में ग्हकर ब्रात्मिचतन भी किया था ब्रीर उस अनुभव को भी उन्होंने इस अवसर पर काम में लाया। अपने पहले उद्देश्य की सिद्धि के विषय में विचार करते समय उन्होंने होचा कि 'यदि पवन, पानी, पृथ्वी, ब्राकाश, सूर्य, चंद्र जैसे प्राकृतिक पदार्थ किसी एक पच्च में रहकर काम नहीं

१. महातमा रक्जवजी ( 'राजस्थान' वर्ष १, खंड २ ) पू० ७५ में उद्भृत ।

२. 'दुवंल देशी निर्मल वाणी, दाद्पंथी ऐसा जाणी' । ४१ ।

<sup>&#</sup>x27;दाद दयाल की वाली' ( पं० चंद्रिकाप्रसाद त्रिपाठो-संपादित ) प० ३१= ।

करते श्रीर यदि ब्रह्मा, विष्णु, महेश का कोई मिन्न पंथ नहीं श्रीर न मुहम्मद वा जिब्राइल के लिए ही कोई पृथक नवीन मार्ग बतलाया जा सकता है, तो फिर किसी एक पंथ-विशेष का श्रनुयायी बनकर ही क्यों रहा जाय श्रीर क्यों न उन सबको श्रनुपाणित करनेवाले उक्त एक मात्र 'जगतगुर श्रलप इलाहीं' पर ही श्रपना ध्यान केंद्रित किया जाय जिसके सिवाय श्रन्य कोई दूसरा हो ही नहीं सकता'। 'किसो पद्धविशेष का श्राश्रय लेना श्रथवा किसी पंथ-विशेष का श्रनुगमन करना तो श्रद्धितीय ब्रह्मको खंड खंड करके श्रपनाने की चेध्या करना है जिस कारण सारे श्रन्यं श्रा खंड़े हो जाते हैं रे। श्रतएव जिस प्रकार उक्त सभी प्राकृतिक पदार्थ उस एक जगन्नियंता एवं जगदाधार के श्रंग होकर सदा एक समान श्रपने कर्तव्यपथ पर श्रारूढ़ रहते हैं श्रीर जिस प्रकार उक्त ब्रह्मादि श्रथवा मुहम्मदादि के लिए भी उसके श्रतिरक्त कोई नवीन मिन्न मार्ग निर्दिध्य नहीं किया जा सकता, उसी प्रकार हमें भी चाहिए कि उसी मूल वस्तु को समक्तने श्रीर उसे भली भाँति श्रनुमव कर श्रपनाने की श्रीर दक्तिच हो जायें श्रीर केवल निष्यक्त भाव को ही प्रहर्ण करें।

इसी प्रकार उन्होंने उक्त दूसरे उद्देश्य की पूर्ति के संबंध में भी विचार किया और अंत में इस निर्णय पर पहुँचे कि आदर्श ढंग से जीवन व्यतीत करने के लिए विविध प्रकार के प्रपंचों में पड़ने अथवा ब हरी आडंबरों के फेर में रहकर समय नष्ट करने की कोई आवश्यकता नहीं। बहुधा देखने में आता है कि भिन्न भिन्न सम्प्रदायों के अनुयायी वर्ग अपने अपने कलिगत इष्टदेवों

१. ये सब किसके पंथ में घरती अरु असमान ।

पानी पवन दिन राति का, जंद सर रहिमान ॥११३॥

महा बिस्तु महेश का कीन पंथ गुरुदेव ।

साँई सिरजनदार तू कहिये अलख अमेव ॥११४॥

महम्मद किस्ते दीन में, जबरादल किस राह ।

इनके मुसंद पीर की, कहिये पक अजाव ॥११५॥

ये सब किसके हैं रहे, यह मेरे मन माहि ।

अलख दलादी जगतगुर, दूंजा कोई नाहि ॥११६॥

(दादू दयाल की वार्या) 'साच को अंग'

११३:११६ पु० २००:१।

२. खंदि खंडि महा को, पखिपखि लीया बांटि। दाद पूरल महा तजि, वंधे भरम की गांठि । ५०॥ (दाद दयाल को बार्ला) 'साच को अंग' ११३:११६, २० १९२।

को रिमाने की चेष्टा में अनेक प्रकार की तैयारियाँ किया करते हैं और अपने को विविध मेथों द्वारा सुपिन्नत करके गर्ब के साथ एक निराले पंथ के पिथक मान बैठते हैं। इसके सिवाय उनके जीवन का एक बहुत बड़ा अंश व्यर्थ के पूजन, पाठ, ब्रत, उत्सव, तीर्थ जैसे वाह्य प्रदर्शनों में ही बीत जाता है और अपना हृदय सच्चे ढंग से मगवान के प्रति उन्मुख करने के लिए उन्हें योड़ा-सा भी अवसर नहीं मिलता, बिल्क उक्त अनेक विधानों की विभिन्नताओं की उलमनों में पड़कर वे प्राय: आपस में लड़ने-भिड़ने तक लग जाते हैं। अत्रव्य इन सभी बुराइयों से अलग रहकर एक सीधा-सादा जीवन यापन करने का ढंग उन्होंने दूँद निकाला और अपने इस मत का निष्कर्ष उन्होंने इस प्रकार बतलाया—

'ब्रापा मेटै इरि भजै' तन मन तजै विकार निवैंशी सब जीवसीं, दादू यह मत सार ॥' २ ॥'

अर्थात् अपने अहंकार का सर्वथा त्याग कर भगवान का भनन करे, अपने तन व मन में किसी प्रकार के विकार न अपने दे और सभी प्राणियों के साथ निर्वेर भाव रखे। इसके परिशाम का कभी दुःखपद होना संभव नहीं कहा जा सकता।

दादृदयाल को कवीर साइव में बड़ी आस्था थी और इन्होंने उनका नाम बड़ी अदा के साथ लिया है। ये उनकी साथना-पदित को बहुत कठिन बतलाते हैं और कहते हैं कि उनकी चाल के निराधार होने अर्थात् किसी साकार प्रतीक पर अवलंबित न रहने के कारण कोई उनका अनुसरण साधारण प्रकार से नहीं कर सकता। यदि वैसा करना कवीर साहब चाहेगा तो मृग की भौति उछल-कूर मचाकर ही गिर का प्रमाव पड़ेगा; वहाँ पर जम नहीं सकेगा। इसी प्रकार उनकी रहनी को भी ये वैसी हो दु:साध्य मानते हैं और कहते हैं

कि उनका यह ढंग भी विचित्र है; क्योंकि वे निराधार के साय अपने को उस स्थिति में रखा करते है जहाँ काल की भी दाल नहीं गलती। फिर भी इन्हें कवीर साहब के प्रति बड़ा आकर्षण है। ये उन्हीं के उपरेश को वास्तव में सच्चा समकते हैं और वहीं उनको मीठा भी लगता है। उसे सुनते ही इन्हें

१. 'दादू द्याल की बाखी' दया निवेरता की अंग २, पूर ३२२

२. 'दाटू दवाल की वाखी' (मधिकौ अंग २७:८) पृ० २३५:६।

परम मुख की प्राप्ति होती है और वहा आनन्द भी होता है, क्योंकि वही इनके हृदय में अपना वनकर प्रवेश करता है । ये कवीर साहव के विचारों से भली भाँति परिचित थे, और यदि जनश्रुति ठीक है तो बुढ्दन वा बृद्धानंद की कवीर-परम्परा में ही होने से ये अपने को उसी मार्ग का अनुयायी भी मानते थे। जो हो, किसी प्रकार के दार्शनिक पचड़े की उपेड़ बुन मेंन पड़कर हन्होंने कवीर साहव द्वारा ही स्वीकृत परम तत्व को अपना भी ध्येय मान लिया। ये स्पष्ट शब्दों में कहते हैं कि,

"जेथा कंत कवीर का, सोई वर वरिहूं। मनसा वाचा कर्मना, मैं श्रीर न करिहू॥'११॥ र

अर्थात् मेरा भी इष्टदेव वही परमात्मा है जिसे कबीर साहब ने अपनाया था।
मैं सभी प्रकार से उसी एक के प्रति अपने को न्योछावर करूँगा, मुक्ते अन्य किसी से काम नहीं और न इस विषय में मुक्ते कुछ और सोच-विचार करने की आवश्यकता है।

दादू दयाल उस परम तत्व को सर्वत्र एक समान व्यास और भरपूर समकते हैं और उसके सिवाय किसी भी अन्य वस्तु का अस्तित्व नहीं मानते। ये उस हरितत्व को स्पष्ट करने के लिए उसे सरोवर का रूपक देते हैं और कहते हैं कि "हरि का सरोवर सर्वत्र पूर्ण है, जहाँ चाहो उसका पानी पी लो,

उसके भीतर कहीं भी आचमन करते ही जीव की तृषा बुक्क परम तत्व जाती है और वह सुखी हो जाता है।" फिर "उस शून्यमय का स्वरूप सरोवर का पानी निरंजन स्वरूप है और मन उसमें मीन की भाँति रम जाता है: यह अलख और अभेद का तत्व

ऐसा है जिसके रस में सदा विलास किया जा सकता है।'' इसी प्रकार ''जैसे सरोवर में इंस विद्वार करता है, उसी प्रकार परमात्मा में आतमा उस प्रियतम के साथ हिलमिल कर नित्य खेला करता है।'' इस सरोवर को ये 'सहज का सरोवर' भी कहते हैं और बतलाते है कि ''उसकी तरंगें प्रेम की हुआ करती हैं और आत्मा वहाँ पर अपने स्वामी के साथ सदा मीज में मूजा करता है।'' ये उस तत्व को ही अपना 'पिव' अर्थात् प्रियतम मी कहते हैं और बतलाते हैं कि सभी दिशाओं में मैं केवल उसी एक को देखता और भीतर भी अनुभव

१. 'दादृ दयाल की वाखी', 'सबद की अंग' ३४, ए० २७९।

२. वही, 'पीवपिद्धारा' ११, पू० २६५।

करता हूँ । वह विना वत्ती और विना तेल के जलते हुए दीपक की माँति चारों ओर सूर्यवत् प्रकाश कर रहा है और प्रत्येक रोम के मीतर भी उसी प्रकार व्याप्त है। उक्त प्रेम की तरंगों की व्याख्या करते हुए इन्होंने एक स्थल पर यह भी बतला दिया है कि वास्तव में "इश्क वा प्रेम ही 'श्रलह' वा ईश्वर की जाति है, वही उसका श्रंग स्वरूप है, वही उसका रंग है और उसका श्रास्तत्व भी वही है'' श्रीर इसी कारण विरह को भी इन्होंने अपना परम मित्र कहा है। इस तत्व को दावृदयाल ने श्रन्यत्र 'सहज' नाम भी दिया है और उसकी परिभाषा देते हुए कहा है कि "इसमें सुख-दुख नाम के दोनों पच्चों में से कोई भी नहीं रहता, यह न मरता है और न जीता है, बिल्क पूरा निर्वाण-पद इसी को कहते हैं। इसमें रम जाते ही मन की देते भावना जाती रहती है और गर्म व ठंढा दोनों में एक ही समान बनकर यह उसके साथ एकाकारता ग्रहण कर लेता है" । फिर तो किसी प्रकार के पच-विपच्च का भी प्रश्न नहीं उठता। वह "नर्में", 'निर्पय', 'सहज', इस हह वा सोमित विश्व के श्रातीत 'बेहह' वा निःसीम है जहाँ स्थूल व सूद्म दोनों में से किसी की भी गति नहीं और वहीं कथीर साहब का निराधार घर भी है। '

दादू दयाल ने इस प्रकार उस परमतत्व को 'शूर्य', 'परमपद', 'निर्वाण' जैसे नामों द्वारा श्रमिहित किया है श्रीर उसका स्वरूप प्रेम सर्वातमबाद एवं सहजमय बतलाया है। यही वह परमात्मतत्व है जिसके विषय में बहुधा 'श्रनिर्वचनीय' शब्द का प्रयोग होता है श्रीर जिसके संबंध में दादू शिष्य सुन्दरदास ने भी बड़े विचित्र ढंग से कहा है—

'एक कहूँ ती अनेक भी दीसत, एक अनेक नहीं कछु ऐसी।
आदि कहूँ तिह अंतह आवत, आदि न अंत न मध्य मुकैसी॥
गोपि कहूँ ती अगोपि कहा, यह गोपि अगोपि न ऊमो न वैसी।
जोई कहूँ सोइ है नहिं मुन्दर, है तो सही परि जैसी की तैसी ६॥''
परंतु फिर भी उन्होंने इस ब्रह्मतत्व को जगतमय और जगत को ब्रह्ममय कह
कर एक प्रकार के सर्वात्मवाद का प्रतिपादन किया है तथा 'तोही में जगत

१. 'दाद् दयाल की वाणी', 'परचा की अंग' ६२, ६५, ७२:४, ८७व ७८, ५० ७२:५

२. बड़ी, 'विरह की अंग' १५२, ५०, ६१।

३. वही, 'मधिकी अंग २:३, पृ० २३३।

४. 'दादू दयाल की दाखी' मधिकी अंग १३, १५, ५० २३५।

यह, तृही है जगत माँहि, तौ में श्रक जगत में भिन्नता कहाँ रही' कहकर उसे एक ही मिट्टी के बने हुए विविध मांडों, जल में उठती हुई विविध तरंगों, ईख के रस की बनी हुई भिन्न-भिन्न मिठाइयों, काठ की बनी श्रनेक प्रकार की प्तरियों, लोहे के बने श्रनेक हिथयार तथा स्वर्ण के बने हुए विविध गहनों के उदाहरण देकर उनकी वास्तविक व मौलिक एकता का रहस्य बतलाया है श्रीर यह भी कहा है कि उक्त दोनों में मेद केवल उतना ही है जितना जमे हुए घी वा वर्ण तथा पियले हुए घी वा पानी में क्रमशः कहा जा सकता है श्रीर इसका कारण श्रशान के सिवाय दूसरा कोई हो नहीं सकता। इसी बात को संस्थितः उन्होंने श्रन्यत्र भी कहा है—

'जगत कहे तें जगत है, सुन्दर रूप श्रनेक। ब्रह्म कहे ते ब्रह्म है, वस्तु विचारे एक।।'४३॥³

अतएव ब्रह्म इस जगत् का निमित्त एवं उपादान दोनों प्रकार का कारण है और सर्वत्र एक समान ही व्यापक है। यदि ब्रह्म को ही एकमात्र सत्य मानकर जगत को मिथ्या कहा जाय, तो उसका समाधान भी सुन्दरदास ने इस प्रकार किया है—

'सुन्दर कहत यह एकई अखंड ब्रह्म, ताही की पलांट के जगत नाम घरधी है।'

जिससे एक प्रकार के निवर्त्तवाद की भावना का ग्रामास मिलता है।

दादू दयाल ने अपनी रचनाओं के अंतर्गत उक्त परम तत्व को 'सहज सुनि' नाम भी दिया है और उसे स्पष्ट करते हुए बतलाया है कि वही सर्वत्र व्यापक है, सभी शरीरों के भीतर भी वही है, उसी में निरजन वा राम को रमता हुआ समकता चाहिए और उसमें त्रिगुल का कोई प्रभाव नहीं। "यह

शूत्य उन काया-शूत्य आत्मशूत्य एवं परमशूत्य से भी शूत्य व परे है, जहाँ पर कमशः स्थूल शरीर जाप्रत अवस्था में स्वृष्टि प्रतीत होता है, सूच्म शरीर स्वप्नावस्था में जान पड़ता है तथा जहाँ समाधि की पूर्ण व परिपक्वावस्था में जीव को

१. 'सुन्दर-प्रथावली' , 'बाहमानुभव की श्रंग' ६ पृ० ६१६:७।

२. वहीं, 'अद्भेत जान वी अंग' १४:१७ ए० ६४९:५०।

३. वही, ४३ पूर पर्व ।

४. वही, 'झगरिमध्या की अंग' ७, ५० ६५५।

५. 'दाद् दयाल की वाकी', परचा की अंग ५६, पू० ७१।

ब्रह्म का अनुभव होने लगता है। इन तीनों से भी परे वह स्वयं एकमात्र व श्रद्धितीय निर्भुण तत्व है जिसे उन्होंने अन्यत्र ब्रह्म शून्य, ब्रह्म निरंजन, निराकार अथवा क्योतिर्मय तत्व बतलाया है। वहीं से सूर्य, चंद्र, आकाश, पानी, पावक, पवन एवं धरती, काल, कर्म, माया, मन, जीव, घट, श्वास आदि की उत्पत्ति होती है और उसी में किर सभी का लय भी होता रहता है। इस स्थिट का कारण भी दादू दयाल ने एक 'रहस्यमय विनोद' वा 'परमानंद' बतलाया है जिसके विषय में उन्होंने स्वामी से स्वयं भिशासा की है। वे इसी बात को इस प्रकार भी कहते हैं कि "वह 'पालिक' वा स्थिकतों निरंतर खेल किया करता है जिसे विश्ले ही समक्त पाते हैं, वह कुछ लेकर सुखी नहीं होता, बल्क सब कुछ प्रवान करते रहने में ही उसे आनंद आता है और वही आनंद इस सारी स्थिट का मूल कारण है। इसी बात को दाद-शिष्य वधनाजी ने भी इस प्रकार कहा है:—

'जिहिं बरिया यहु सब हुआ, सो हम किया विचार। वधना बरियाँ खुशी की, करता सिरजनहार॥"

त्रधना बारया खुरा का, करता जिल्लास्ता है स्त्रीर मुक्ते यह प्रतीत हुआ हैं कि सृष्टिकर्ता ने इसका स्त्रारंभ स्त्रपनी खुशी स्त्रथवा स्त्रानंद के स्त्रवसर पर ही किया था। यह उत्तर किसी काजी के प्रश्न का है जो सीकरी में दिया गया था।

दादू दयाल ने सुष्टि के मूल तत्व के साकार परिणाम का नाम एक दूसरे प्रसंग में 'श्रोकार' दिया है श्रीर वतलाया है कि किस प्रकार उस रहस्यमय श्रादि शब्द से ही पंच तत्वी का निर्माण हुआ, सारे श्रीरों की रचना हुई श्रीर इनमें 'त्' श्रादि मेदमय विवारों का गुणों के कारण

क्रिमिक विकास हुआ । यह सारा विश्व एक वाद्ययंत्र सृष्टिकम के समान बना हुआ है और इसमें उसी का शब्द सर्वत्र व श्रोतप्रोत मरा हुआ है । उक्त पाँच तत्वों अर्थात् पृथ्वी, आति जल, श्राम्न, श्राकाश एवं पवन का रस वा कारण यही नाद वा श्रोकार है जो कार्यरूप जीव होकर बीचा करता

१. 'दादू दयाल की बाखी' ५३ ए० ७१।

२. वही, १३० पू० ५०।

इ. वही, ५४:५ ए० ७१।

४. वही 'रान असावरी' पद २३५, प्० ४५६।

५, 'वयनाजी की वासी' (स्वामी मंगलदास-संपादित ) सम्रथाई को अंग २, ए० ३३।

है। यह सब कुछ केवल माया का विस्तार है। यह वह मूल परमतत्व नहीं है। वह अञ्चल तत्व तो निरंजन व निराकार है जहाँ 'आंकार' ज्यक व साकार है।' इस आंकार-द्वारा गुणोत्कर्ष के कारण उत्पन्न हुए 'मैं', 'त्' जैसे मेदमय विकारों से अहंता की भावना जायत होती है और वही इस जगत के सारे अन्यों का मूल है। यह 'मैं'-'त्' का भेद जीवा-रमा के सामने प्रत्यन्त बाधा के रूप में किसी आड़ करनेवाली वस्तु की भाँति खड़ा हो जाता है जिसके पीछे छिपे रहने के कारण हम अपने सामने प्रकट रूप में सर्वत्र वर्तमान प्रियतम का भी प्रत्यन्त अनुभव नहीं कर पाते। यदि यह अपने सामने का ज्यवधान वा 'दुई का पर्दा' किसी प्रकार हट सके, तो हमें आपके वास्तविक रूप को समक्तते विलंब न लगे और आनंद आ जाय। हमारी सारी समस्याएँ तभी पूर्णतः हल हो सर्केगी जब हम इस अड़चन को दूर करने में कृतकार्य होगे, क्योंकि विना ऐसे किये उस निरपेन्न एवं सर्व प्रकार के पन्नपातों से रहित तत्व की अनुभृति हमारे लिए कभी संभव नहीं हो सकती। उस तत्व की प्रत्यन्न अनुभृति ही सभी साधनाओं का परम लन्न्य है।

अनुभृति एवं शान में महान् अंतर है। हमें किसी वस्तु का जय शान होता है, तय हम उसकी चतुर्दिक सीमाओं से परिचित होकर उसके विवरण देने लगते हैं। हम उसे जैसे किसी दूरी पर से देखते हैं और उसी भाँति उसके विषय में दूसरों को भी परिचित करा देने की अपने शब्दों द्वारा चेध्टा करते हैं। परन्तु अनुभृति करते समय हम अपने अनुभृति व अनुभव की वस्तु में अपने को एक प्रकार से मगन कर ज्ञान देते हैं। उसे हम इतने निकट से जानने लगते हैं कि हमें उसके अंश-पत्यंश के विश्लेपण करने की कोई युक्ति ही नहीं मिल पाती। हान की स्थिति में हम अपनी जेय वस्तु से पृथक् रहते हैं; अतएव उसका समक्ता उतना किन नहीं जान पड़ता, किंतु अपने अनुभव की वस्तु के साथ हमारा तादात्म्य हो जाता है और हम उसमें प्रवेश कर जाते हैं। इसी कारण दादू दयाल ने भी कहा है कि "ज्ञान की लहर जहाँ से उठती है, वहाँ पर हमारी वाणो का प्रकाशित होना भी संभव है, किंतु जहाँ से हमारी अनुभृति जायत होती है, वहाँ की

१. 'दादू दवाल की वार्खा', 'सबद की अंग' =, १२, १४ व ११, ए० २७५ : ६।

हमारी अवस्था अनिवंचनीय होती है और वहाँ से वाणी के स्थान पर कोरे ध्वन्यात्मक शब्द-मात्र ही उठ सकते हैं। यही वह स्थान है जहाँ निरंजन सदा वास किया करता है और इस कारण उसकी अनुभूति का भी व्यक्त किया जाना अत्यंत किठन है। उसका हमें केवल अनुभव ही हो सकता है। उसी अनुभव द्वारा हमें आनंद को प्राप्ति होती है, हमें 'निर्भय' का परिचय मिलता है और हम उस अगम, निर्मल व निश्चल दशा में भी पहुँच जाते हैं।"

दाद दयाल की साधना अनुभूति पर ही आश्रित है और इसी कारण इसके साधन व सिद्धि दोनों में से किसी का भी विवरण नहीं दिया जा सकता। इस साधना की प्रथम किया तन एवं मन का मान मर्दन कर उन्हें अपने वश में लाना है, तभी इसके परिशाम-स्वरूप हमें सहज की दशा में प्रवेश पास हो सकता है। र ऐसी स्थिति में त्रिगुणात्मका प्रकृति-जन्य आकार-प्रकार के सभी विकार इमारे लिए प्रभावद्दीन हो जाते हैं और आत्मा प्रेम-रस का आस्वादन करने लगती है।"" इस साधना में मार्ग शून्यमय रहता है. सुरति को चैतन्य के पथ पर चलना पड़ता है और वह लय में अपने को मन किये रहती है। यह मार्ग न तो योग-समाधि का मार्ग है और न मकि-योग ही इसे कह सकते हैं, यह इन दोनों के बीचवाला 'सहज मार्ग' है जहाँ किसी साधना-विशेष का प्रयोग न होने पर भी पूर्ण समाधि का आनंद मिला करता है और इस काल के प्रभाव से भी दूर हो जाते हैं। इसमें सबसे बड़ी व महत्त्वपूर्ण किया अपने आपको पूर्णतः समर्पित कर देने की भावना है जिसमें 'ग्रहं' का भाव नितांत रूप से नष्ट हो जाता है। इस दशा का वर्णन करते हुए दादू ने कहा है-

'तन भी तेरा मन भी तेरा, तेरा प्यंड परान । सब कुछ तेरा, तूं है मेरा, यहु दादू का शान ॥'२३॥ " ऋर्यात् यह स्थूल शरीर, यह मन ऋौर ये प्राणादि सब कुछ पूर्णतः न्योछावर

१. 'दादू दवाल की बाखी' 'परचा की अंग', २९:३०, पृ० ६७ और २०३ पृ० ९२।

२. वहीं 'जीवनमृतक की अंग' ४३, ५० ३८३।

३. वहीं 'लैको अंग' ४, पू० १२१।

४. वही, १३, म व ९, ५० १२२।

५. वही, 'सुंदरी की अंग २३, ५० ३३०।

कर दिये जाते हैं, िंतु इसके मूल में सरा केवल एक यही मावना काम करती रहती है कि जिसे हम अपना सबंदन समर्पित कर रहे हैं, वह 'मेरा' अपना स्वयं 'में' ही हूँ। अतएव इन सर्वस्वरान और सर्वस्व की उपलब्धि में वस्तुतः कोई भी अंतर नहीं रह जाता और देनेवाला अपनी कमी का अनुभव करने की जगह अपने को और भी पूर्ण मानने लगता है।

इस पूरी प्रक्रिया का रहस्य इस बात में निहित है कि इस प्रकार की साधना के लिए किसी बाह्य उपचार की आवश्यकता नहीं पड़ती। इसके सारे साधन श्रपने भीतर ही मिल जाते हैं, उनके लिए कहीं दौड़-धूर करनी नहीं पड़ती। दादू दयाल की एक रचना 'काया-बेलि' नाम से प्रभिद्ध है जो बहुधा उनकी संग्रहीत रचनाओं के साथ ही प्रकाशित हुई मिलती है। उस रचना में दाद इयाल ने सभी कुछ की काया-बेलि इस काया के ही अंतर्गत वर्तमान सिद्ध करने की चेध्या की है और उसमें अन्य बातों के अतिरिक्त यह भी कहा है कि इसी में 'साधन-सार', अनमेसार' तथा 'पदनिवांग' भी हैं श्रीर इसमें ही विद्यमान गुरु की कृपा से हमें प्रियतम का पत्यच दर्शन आप ही आप हो जाता है। इसमें जो माँगनेवाला है श्रीर जिससे माँग रहा है, वे दोनों ही वस्तुतः एक हैं श्रीर जो बस्तु माँगी जा रही है, वह भीवहीं है। दादू दवाल का कहना है कि "मैं मृदि-सिद्धि अथवा मुक्ति इनमें से किसी की भी अभिलापा नहीं करता और न ये समें पसंद हैं। मैं तो केवल रामरस के एक प्रेम-ध्याले के लिए ही ब्रार्च हैं "?। और ये उसके लिए किसी के आगे हाथ भी नहीं पसारते और न उसके लिए किसी के प्रति अपने उपालंग ही प्रकट करते हैं । उनकी स्थिति इस प्रकार है-"दाइ मन ही मन विरह की दशा में चूर हुआ जा रहा है, मन ही मन रोता है और मन ही मन चिल्ला भी रहा है, वह बाहर कोई भी निवेदन वा प्रदर्शन नहीं करता"। इस कारण अपनी साधना के फलस्वरूप उसे जो कुछ भी सिद्धि मिलती है, वह उसके कायापलट श्रथवा पुनर्जनम के ही रूप में होती है ।

इस दशा तक पहुँच जाने पर सभी बाहरी बार्ते ज्यों की त्यों रह जाती है, केवल आभ्यंतरिक परिवर्तन मात्र हो जाता है। जो अहंता-जनित आवरस्

१. 'दाद दयाल की वाखी' 'निइक्सी पतिवता की श्रंग' = ३, पृ० १३७।

२. वही, 'विरह की अंग' १०८, पृ० ५६।

हमारे सामने पड़ा रहता था, केवल वही सामने से उठ जाता है और अब किसी प्रकार की कोई वस्तु हमें भ्रोति में नहीं डालती। अपने आप का प्रत्यच्च अनुभव होने लगता है और उसके ही परमार्थतः परमतत्व एक व अनेक भी होने से सारे मेदों की जड़ अपने आप कट जाती है।

ऐसी ही स्थित में आकर दादू दयाल कहते हैं—"है अलह, राम, अब मेरा सारा भ्रम जाता रहा। अब मैं तेरे प्रत्यच्च दर्शन का अनुभव कर रहा हूँ। इस कारण कोई मी भेद नहीं दीखता, सबके प्राण्ण वे ही हैं, सबके रक्त मांत भी वे ही हैं, सबकी आँखें व नाक भी वे ही हैं। 'सहज' ने और का और तमाशा सामने रख दिया है। कानों से शब्द की मंकार एक ही प्रकार सबको सुनायो पड़ती है, सभी की जीम मीठे का स्वाद लिया करती है, वही भूख सबको लगा करती है और एक ही प्रकार जायत होती है, वे ही हाथ, पाँव, वे ही शरीर सबके हैं। पहले ये सभी मुक्ते भिन्न-भिन्न जैसे प्रतांत होते थे, किंतु अब तूने मेरी हिष्ट ही बदल डाली और अब मैं उन्हीं बस्तुओं में सर्वत्र एकता का अनुभव कर रहा हूँ तथा मुक्ते अब हिंदू व तुर्क में कोई भेद ही नहीं दीख पड़ता'। 'अब हमने निश्चयपूर्वक जान लिया कि सभी घट व शरीर में एक ही आत्मा ब्यात है और हिंदू मुसलमान अथवा खी-पुरुष में भी कोई भेद नहीं। 'व उन्होंने इसी कारण इस बात को एक सिद्धांत के रूप में कह डाला है कि.

'जब पूरण बदा विचारिये, तब सकल आतमा एक । काया के गुण देखिये, तौ नाना वरण अनेक ॥' १३०॥ 3

श्चर्यात् यदि श्चात्मनिष्ठ होकर पूर्ण बद्ध की दृष्टि से देखा जाय तो श्चात्मा के ऐक्य के कारण कोई भेदभाव नहीं, किंतु शरीगाद की दृष्टि से श्चनेकल ही दीखता है श्चीर हमारे सामने न जाने कहाँ से नामरूपादि के भेद श्चा खड़े हो जाते हैं।

इस उपर्युक्त स्थिति को ही दादू दयाल ने जीवनमुक्त की श्रवस्था का नाम दिया है। उन्हें मृत्यु के श्रनंतर मुक्त होने में विश्वास नहीं। वे स्पष्ट कहते हैं, "निरंजन के निकट पहुँचते ही मैं जीवनमुक्त बन गया। मरने पर

१. 'दादू दयाल की बाखी' 'राग गीडी' ६५, ५० ३=३।

२. वही, 'दया मिर्वेरता की अंग, ५ व ६, ५० ३२३।

३. वहीं, साच की अंग' १३० पूर्व २०३।

जिस मुक्ति की प्राप्ति का वर्णन किया जाता है, उसमें मुक्ते विश्वास नहीं और न मेरा मन इस बात को मानता है कि आगे चलकर हमें जीवन्मुक्ति अच्छे कमों के कारण अच्छा जन्म मिलेगा। शरीर खूटने पर जो गित होती है, वह तो सभी को प्राप्त होती है। दादू तो यही जानता है कि जीते जी राम की उपलब्धि हो जाय और अपना जीवन सफल हो जाय"। इसी बात को दादू-शिष्य मुन्दरदास ने भी इस प्रकार कहा है, "मुक्ति तो एक धोखे का चिह्न-मात्र हैं। ऐसा कोई भी ठौर-ठिकाना नहीं, जहाँ पर मुक्ति ऐसी कोई बस्तु हमें मिल सकती है। कुछ लोग मुक्ति की उपलब्धि आकाश में बतलाते हैं, कोई उसे पाताल में ले जाते हैं और कोई-कोई पृथ्वी पर ही उसे दूँदते हुए भटकते फिरते हैं। कोई भी इस बात पर गंभीरतापूर्वक विचार नहीं करता, बिल्क जिस प्रकार गुवरैला अपनी गोली लेकर निरुद्देश्य चला करता है, उसी प्रकार वे भी अपनी धुन में बढ़ते जाते हैं, जीते जी इसके लिए अनेक प्रकार के कष्ट उठाते हैं, धोखे में पड़कर व्यर्थ मरा करते हैं। वास्तविक मुक्ति का स्वरूप तो यही है कि,

'निज स्वरूप की जानि ऋखंडित, ज्यों का त्यों ही रहिये। मुन्दर कळू ग्रहै नहिं त्यागै, वहै मुक्ति पद कहिये॥' ४॥ र

उन्होंने इसी प्रकार अन्यत्र भी कहा है कि "देवलोक, इंद्रलोक, सत्यलोक, विधिलोक, शिवलोक, वैकुंठलोक, मोचशिला, विहिश्त वा परमपद ये सभी जीवनकाल के भीतर ही उपलब्ध होनेवाली वार्ते हैं। जिन्होंने आत्मानुभूति की उपलब्ध कर ली, उसके सारे संशय नष्ट हो गए और वह जीवनमुक्त बन गया" ।

इस दशा का नाम दादू दयाल ने 'सहज समाधि' भी बतलाया है और कहा है कि इसमें आते ही मन थिकत हो जाता है और अपनी दशा का वर्णन करते नहीं बनता । कितना भी सोचा-विचारा नाय, इसका अनुभव सदा अगम्य, अपार तथा इंद्रियातीत हो कहा जा सकेगा। भला एक बूँद समुद्र को किस प्रकार तोल सकती है और जिसकी वाणी बंद हो गई,

सहज समाधि वह अब कह ही क्या सकता है। अब तो अलल पज् आकाश में बड़ी दूर निकल गया और उसे सर्वत्र वही

१. 'दादू दयाल की वाली' 'राग मौड़ी' ५२, पू० ३७७।

२. 'सुन्दर-ग्रंथावली' ४, ५० ८७५:६।

३. 'सुन्दर-ग्रंथावली' २२, ५० २५= ।

अनंत आकाश-मात्र ही चारों खोर व्याप्त दीख रहा है, अब इम यदि कहना ही चाहें क्या कह सकते हैं। ऐसी स्थिति में हमारा मन किशी भी वधन में नहीं रहता, बल्कि जिस प्रकार पद्मी आकाश के नि:सोम द्वेत्र में उन्मुक्त होकर अपनी पूरी उड़ान भर चला जा सकता है, उसी प्रकार वह भी सारे सांसारिक बंधनों से अपने को मुक्त पाकर श्रत्यंत व्यापक तथा उदार भावों में विचरण करने का अभ्यास डाल लेता है। परम तत्व के लिए 'सहन', 'शून्य' जैसे शब्दों के प्रयोगों की भी इसी बात में सार्थकता है और दादू दयाल की सहज साधना अथवा सइज समाधि का भी यही रहस्य है। इसमें जीव अपने को सदा अपने प्रियतम के संपर्क में समका करता है और उसका शरीर संसार के भीतर ही रहकर उसके प्रभाव में यंत्रवत् काम करता रहता है। जिस प्रकार नदी का प्रवाह अपने लच्य समुद्र की श्रोर विना किसी बाधा का विचार करते हुए अनवरत बढ़ता हो जाता है, उसी प्रकार जीवन्युक्त के जीवन में भी कभी रोक-याम का अवसर नहीं आता । सांसारिक बातें तो केवल उसे नियंत्रित कर सकती हैं, जो अपने जीवन के रहस्यों से परिचित न होकर जगत् को जंजाल की माँति मानता हुआ सारे उद्यम छोड़ जंगल की राइ लेना जानता है। जीवन्मुक को तो उदाम में भी आनंद ही आनंद है, क्योंकि वह अपना सब कार्य अपने प्रियतम अथवा अपने आपके उद्देश्य से ही किया। करता है। दावू दयाल कहते हैं:-

> 'दादू उदिम श्रौगुण को नहीं, जेकरि जायों कोई। उदिम में श्रानंद है, जो साई सेती होई ॥' १०२॥

अर्थात् अपने स्वामी के प्रीत्यर्थ समर्पित किसी कार्य में भी उदासी आ नहीं पाती।

दादू-शिष्य रजनवर्जी ने इसी कारण कहा है कि:—
प्रवृत्ति-मार्ग व 'एक जोग में भोग है, एक भोग में जोग ।
सेवाधर्म एक बृड़िह बैराग में, एक तिरिह सो यही लोग ॥'
श्रथित् योग में भी एक प्रकार का भोग है श्रीर भोग में
भी इसी प्रकार योग हो सकता है। श्रनेक लोग बैरागी बनकर भी संसार
में डुबे रहते हैं श्रीर श्रन्य लोग गार्डस्थ्य-जीवन में रहकर उसके पार हो

१. 'श्री स्वामी दाद् दयाल की वाणी' (चंद्रिका प्रसाद त्रिपाठी ) पद २४४, १० ४५९:० ।

२. वही, साखी १०, पु० २५८ । फा॰—२६

जाते हैं। संसार से लोग इस कारण भागा करते हैं कि अन्य लोग उन्हें शत्रतावशः किसी प्रकार की बाधा पहुँचायेंगे; किंतु यदि विचारपूर्वक देखा जाय तो किसी के साथ कोई बैर नहीं। जब इम किसी प्राणी को अपने से भिन्न समर्मेंगे, तभी इस प्रकार की धारणा हमारी हो सकती है और जब अपना विचार ऐसा हो गया कि इमारे लिए कोई विजातीय नहीं तथा जिस एक से इस सभी की उत्पत्ति हुई है, वहीं परमिपता इस सभी के भीतर भी एक ही समान विद्यमान है, तो फिर बैरभाव से आशंकित होने का कोई प्रश्न ही नहीं उठता। विलक ऐसी दशा में तो एक दूसरे के साथ श्रिधिकाधिक मैत्रीमाव की वृद्धि होगी और जी चाहेगा कि इस सबके प्रति निःस्वार्थ भाव के साथ सेवाधर्म में लगे रहें। इस सेवाधर्म का भी आदर्श दादू दयाल ने बहुत ऊँचा और मुन्दर बतलाया है। उनका कहना है कि सबसे बड़ा सेवक इस विश्व के भीतर स्वयं वह जगन्नियंता परमात्मा है जो विना किसी स्वार्थ के सानंद सभी कार्य कर रहा है। इमें ठीक उसी की भाँति सेवा करनी चाहिए श्रीर उसी की भाँति श्रपने भीतर उत्साह भरा रखना चाहिए । सेवाधर्म में उसका अनुकरण करनेवाले हमारे सामने सुर्य, चंद्र, वायु, अग्नि, पृथ्वी आदि भी प्रतिदिन अपने-अपने कार्य अथक रूप से नियमानुसार करने में निरंतर लीन हैं जिसकी श्रोर इस दृष्टि से विचार करने के लिए कभी इमारा ध्यान भी नहीं जाता और न इस उनसे कमी ऐसी शिचा ग्रहण करने के प्रयत्न ही करते हैं। इस इन प्राकृतिक वस्तुच्चों के साथ अपने प्रति किये गए उपकारों के लिए कभी अय भी नहीं . देना चाहते। दादू दयाल का कहना है कि सेटा करते समय उन्हीं की भाँति इमें अपने आपको भूल जाना चाहिए और विना किसी प्रत्युपकार की भावना अपने हृदय में लाये हुए, उन्हीं की भाँति विश्व के प्रत्येक प्राची की बंधुवत सेवा करने के लिए सदा तत्पर रहना चाहिये।

दादू दयाल के सिद्धांतों का निचोड़ इसी कारण जिस प्रकार जीवात्मा एवं परमात्मा तथा जगत् की अमेदमयी मौलिक एकता है और उस मूलतत्व का सक्चा स्वरूप सहन, शून्य एवं प्रेममय है, उसी प्रकार उनकी साधना एवं

१. 'श्री स्वामी दादू दवाल की वाणी' (चंद्रिका प्रसाद त्रिपाठी) सा० १०, पु० ३२४।

२. ध्दादू दयाल की वासी वही 'परचा की अंग २४९:५१, ए० ९७।

व्यवहार का भी निष्कर्ष 'सहज, समर्पण, सुमिरण श्रीर सेवा' है। उनके शून्य की कल्पना में किसी प्रकार के नास्तत्व की भावना नहीं श्रीर न उनके प्रेम का ही भाव कोरा मनोविकार-मात्र है। उस शून्य का स्वरूप सत का सार शुद्ध, श्रविकृत एवं निमंत्र श्रस्तित्व है श्रीर उस प्रेम का भी रूप व्यापक जीवन का मूल श्राधार है। उन दोनों की पूरी व्याख्या तीसरे शब्द 'सहज' के द्वारा पूर्ण रूप से हो जाती है, जब हम श्रंतिम सत्य वा सत्ता के यथास्थित श्रनिवंचनीय रूप का कुछ श्रनुमान करते है। दाद दयाल की उसके प्रति की गई धारणा ठीक वही प्रतीत होती है जो श्रद्धित वेदांत के विद्धांतानुसार निर्विशेष व निरपेच श्रनुभवातीत परमात्मतत्व की है श्रीर जिसे कवीर साहय ने भी श्रगम, श्रगोचर, 'बोही श्राहि श्राहि निर्वे श्राने' श्रादि द्वारा व्यक्त करने की चेध्टा की है। उनकी साधना एवं व्यवहार के नियम भी उसी निश्चित श्रादर्श के श्रनुसार निर्धारित किये गए है श्रीर उससे पूर्णतः मेल खाते हैं। ऐसे विचारों के श्राधार पर निर्मित मनोवृत्ति स्वभावतः श्रिषक से श्रिषक व्यापक एवं उदार होगी श्रीर उसके साथ यापन किये जानेवाले जीवन का स्वरूप भी विशुद्ध व स्वछंद होगा,

दादू दयाल ने अपने मत का विवरण थोड़े-से शब्दों में स्वयं भी इस प्रकार दे दिया है:—

जिस कारण उसमें दु:ख वा क्लेश का कभी समावेश नहीं हो सकता श्रीर न

आनंद की कभी की कभी आशंका ही आ सकती है।

'भाई रे, ऐसा पंथ इमारा। द्वैपव रहित पंथगहि पूरा, श्रवरण एक श्रधारा। वाद विवाद काहू सौं नाहीं, मीहि जगत थें न्यारा। समहच्छी सुभाइ सहज में, श्रापहि श्राप विचारा॥१॥ मैं तें मेरी यह मित नाहीं, निवेंरी निरकारा। पूरण सबै देपि श्राया पर, निरालंब निर्धारा॥२॥ काहू के सींग मोह न मिता, संगी सिरजन हारा। मन ही मन सौं समिक स्याना, श्रानंद एक श्रपारा॥३॥ काम कल्पनां कदे न कीजै, पूरण ब्रह्म पियारा। इह पंथि पहुँचि पार गहि दादू, सोतत सहिब संभारा॥१४॥

१. 'दादू दयाल की बाखी' 'राग गीड़ी' ७२ पृ० ३८६।

२. वही, शब्द ६६, ए० १८३:४ ।

श्रयांत् हे भाई, मेरा श्रपना धंम तो यह है कि मैं पच्पात से रहित मार्ग का पूर्ण रूप से अनुसरण करता हूँ श्रीर उस एक मेदरहित में मेरा विश्वास है। मुक्ते किसी से भी कोई लड़ाई-फगड़ा नहीं और इस जगत में रहता हुआ भी इससे श्रनासक्त रहता हूँ। मैं सबको एक भाव से देखने में और उन्हें अपने समान समझने में प्रसन्न होता हूँ। मुक्ते 'मैं' श्रीर 'तूं' में कोई मेद-भाव नहीं दीखता श्रीर न किसी से मुक्ते बैर-विरोध है। मैं सबके हृद्यों में उस एक निरवलंग एवं निराधार का श्रस्तित्व मानता हूँ श्रीर मुक्ते किसी न्यक्ति-विशेष के प्रति मोह वा ममत्व का भाव नहीं है। यस-कर्त्ता ही मेरा एक, मात्र साथी है। सथाने लोग श्रपार श्रानंद का श्रनुभव मन ही मन कर लिया करते हैं। किशी वासना को श्रपने हृदय में स्थान न दो और पूर्ण बहा के प्रति अपना प्रेम बनाये रखो। दादू का कहना है कि इसी मार्ग पर चलकर तुम उस परमतत्व का श्रनुभव कर सकोगे श्रीर संसार-सागर के पार भी हो जाश्रोगे।

श्रतएव दादू दयाल एवं कबीर साहव श्रयवा गुरु नानक देव के मतों में कोई मीलिक भिन्नता नहीं प्रतीत होती। इन तीनों संतों के सामने प्रायः एक ही प्रकार की समस्या थी श्रीर इन तीनों ने श्रपने-श्रपने ढंग से उसपर विचार करने तथा उसको हल करने की युक्ति निकालने के प्रयःन किये।

तीनो ही प्रायः अशिच्ति अथवा अर्दशिच्ति थे, किंतु

क्यीर, नानक शास्त्रीय प्रमाणों से अधिक उन्होंने अपने सच्चे अनुभव व दादु में का ही आश्रय लिया और तीनों ही लगभग एक-से ही समानता परिणाम पर पहुँचे। इन तीनों को ही अंत में जान पड़ा कि लोगों के भीतर बढ़ते हुए मेदभाव, पारस्परिक वैमनस्य

व दुर्मावना की जड़ उनके वास्तविक सत्य के प्रति श्रज्ञान के मीतर पायी जा सकती है और इस कारण इन्होंने उसी को सर्वप्रथम उखाड़कर फॅकने की चेष्टा की। इन्होंने वतलाया कि सभी कोई एक ही परमतत्व के स्वरूप हैं, किन्हीं भी दो में किसी प्रकार का भी मौलिक श्रंतर नहीं और जो कछ भी विभिन्नता दीख पड़ती है, वह बाहरी व मिथ्या है। श्रतएव इन तीनों ने ही इस बात की श्रोर पूरा ध्यान दिलाया कि उस वस्तु के मर्भ को जानकर उसका श्रनुभव श्रात्मवत् करना परमावश्यक है। फिर तो हमारे बीवन में ही श्रामूल परिवर्तन श्रा जायगा और इम प्रत्येक प्रश्न को एक नवीन, किंतु वास्तविक ढंग से इल करने का श्रम्यास प्रइस कर लेंगे और जो-जो बातें श्राज तक हमें जिटल जान पड़ती थीं, वे सहज में सुलक्षकर श्रासन हो जायँगी। तदनुसार

तीनों ने, संसार में रहते हुए भी आनंदमय जीवन यापंन करने की पद्धति की रचना की और सबको उसका अनुसरस करने के लिए उपदेश दिये।

परन्तु कुछ सूद्म विचार करने पर पता चलता है कि इन तीनों संतों की विचार-धाराओं तथा प्रणालियों में कुछ न कुछ अन्तर भी अवश्य था। उदाहरण के लिए कबीर साह्य की विशेष आस्था यदि आत्म-प्रत्यय में निहित रही, तो गुरु नानकदेव की आत्मिविकास में और उसी प्रकार दादूदयाल की आत्मोत्सर्ग में थी। और इन तीनों ने परमतत्व को भी

कवीर, नानक कमशः नित्य, एक, एवं सहज (समरस) की भिन्न-भिन्न व दादू में भावनाओं के अनुसार कुछ विशेष रूप से देखा। इनकी अन्तर साधना भी तदनुसार अधिकतर कमशः विचार-प्रधान, निष्ठा प्रधान एवं प्रेम-प्रधान थी और इसी कारण सरत

शब्दयोग के एक समान समर्थक होते भी इन्होंने क्रमशः शानयोग, भक्तियोग तथा लययोग की खोर ही विशेष ध्यान दिया। इन तीनों के मुख्य उपदेशों एवं समाज के प्रति इनकी पृथक् पृथक् देनों पर भी यदि इम विचार करें, तो कह सकते हैं कि कवीर साहब ने यदि स्वातंत्र्य व निर्भयता को श्रिष्ठिक प्रधानता दी, तो गुरु नानकदेव ने समन्वय तथा एकता पर विशेष बल दिया और दादू दयाल ने उसी प्रकार सद्भाव एवं सेवा को ही श्रेष्ठ माना। परन्तु इन वातों का यह अर्थ नहीं कि इनमें से किसी की मनोवृत्ति एकांगी थी। साधनाएँ समी की पूर्वांग थीं, विशेषताओं का कारण केवल अवस्था-भेद हो सकता है।

संत दादू दयाल के सिद्धांतों पर सूफी प्रभाव की चर्चा की जाती है, किंद्र कुछ लेखकों में इस विषय के संबंध में मतभेद भी जान पड़ता है। डा॰ ग्रियर्सन ने लिखा है कि "दादू का मत इनके पूर्ववर्त्ता संत कवीर से बहुत मिलता-जुलता है। इन दोनों के सिद्धांतों में विशेष अन्तर इस बात में पाया

जाता है कि दादू ने जहाँ परमात्मा-संबंधी मुस्लिम सूफी प्रभाव धारणात्रों के सभी प्रसंगो का नितात बहिष्कार कर दिया है, वहाँ वे कवीर की रचनात्रों के श्रंतगत बहुधा पाये जाते हैं ''। परन्तु डा॰ ताराचंद के श्रनुतार 'दादू ने श्रपने शरीर को मसजिद

1. 'His (Dadu's) doctrine closely resembles that of the older prophet, the main difference being the exclusion of all references to the Muslim ideas of the Diety, which

we often meet within the writings of Kabir.'-The Imperial Gazetteer of India' vol.II (New edition) 1909 P.417.

माना है ग्रीर 'जमायत' के पाँची सदस्यों एवं नमाज के समय नेतृत्व करने वाले मुला वा इमाम का भी मन के भीतर ही वर्तमान रहना बतलाया है। अविनाशी परमात्मा को ये सदा अपने समच पाते हैं और वहीं उसके पति वे अपना भक्तिभाव प्रकट कर लेते हैं। दाद ने अपने सारे शरीर को ही जप की माला मान ली है जिसके द्वारा ये करीम के नाम का स्मरण किया करते हैं। इनके अनुसार एक ही 'रोजा' वा उपवास है, दसरा नहीं श्रीर 'कलमा' भी वह स्वयं परमात्मा ही है। इस प्रकार दाद अल्लाह के समज ध्यान में लीन होकर खड़ा है और 'ग्रश' के भी ऊपर उस पद पर चला जाता है जहाँ रहीम का स्थान है"। फिर "दाद ने अपने पूर्ववर्ती संतों से कहीं अधिक अपने सफी-मत के ज्ञान को व्यक्त किया है और इसका कारण कदाचित यही हो सकता है कि ये कमाल के शिष्य ये और कमाल की प्रवत्ति इस्लामी विचार-धारा की छोर इन सब से श्रिधिक थी। इसके सिवाय पश्चिमी भारत. विशेषतः ग्रहमदाबाद एवं ग्रजमेर के सूफी ईश्वर के खोजी हिंद वा मुसलमानी पर पूर्वी भारत वालों से कदाचित कही अधिक प्रभाव रखते थे। जो भी हो, उनके उपदेशों के प्रभाव में ही आकर ये हिंद मुस्लिम एकता के एक मबल समर्थक बने थे<sup>172</sup>। परन्तु जैसा दाद दयाल के मत के उपर्यंक्त संज्ञित परिचय से भी प्रकट होगा, इस प्रकार के मतभेद का कोई विशेष महत्त्व नहीं है। दाद दयाल का अपना मत शुद्ध संत-मत ही था।

## ४ पंथ की मगति

ब्रह्म-सम्प्रदाय की स्थापना सं० १६२१ के लगभग हुई थी और दारू दयाल

Dr. Tarachand: "Influence of Islam on Hindu Culture" pp. 184-5.

<sup>2. &</sup>quot;Dadu manifests, perhaps, even greater knowledge of Sufism than his predecessors, perhaps, because he was the disciple of Kamal who probably had greater leaning towards Islamic ways of thinking than others, perhaps because the Sufis of Western India—Ahmedabad & Ajmer—weilded greater influence upon the minds of seekers after God Hindu or Muslim than those of the East. At any rate the effect of their teachings was to make him a staunch supporter of Hindu Muslim unity." Do p. 185.

के जीवन-काल तथा उसके कुछ दिन अनंतर तक उसकी प्रगति अवाध गति से चली। परन्तु काल पाकर सम्प्रदाय के आंतर्गत कई एक उपसम्प्रदाय भी बनते जाने लगे और इस प्रकार उसके प्रधान केंद्र का कुछ निर्वल पड़ जाना स्वामाविक हो गया। दादू दयाल के देहांत हो जाने पर

गरीवदास उनके ज्येष्ठ पुत्र गरीवदास उनकी गद्दी पर वैठे ये श्रीर वे व्यक्तिगत रूप से एक श्रव्हें संत ये। किंतु उनमें

संगठन की शक्ति अयवा शासन की योग्यता की कमी थी जिस कारण पंथ की प्रशति में शिथिलता आने की आशका हो चली। रज्जवजी ने गरीबदास की पहले बड़ी प्रशंसा की थी और 'दादू के पाट दीपे दिन ही दिन' तथा 'उदार अपार सबै सुखदाता' जैसी उक्तियों द्वारा उनके विषय में वे अपनी अच्छी सम्मति ही देते आये थे। परन्तु जब उनकी नम्नता व उदारता अतिशयता की सीमा तक पहुँच गई, तब उनसे नहीं रहा गया और एक बारू कुछ ब्यंग-मरे शब्दों में उन्होंने उनके निकट इस प्रकार लिख मेजा:—

'गरीव के गर्व नाहिं दीनरूर दास माहिं। स्राये न विमुख जाहिं स्नानन्द का रूप हैं॥' स्नादि।

जिसका आशय उन्हें समझते विलंब नहीं लगा और उन्होंने गद्दी का परित्याग कर दिया। फलस्वरूप उनके छोटे भाई मिस्कीनदास उनके उत्तराधिकारी बने और अपने अंत काल तक उसका कार्यभार संभाले रहे। इस प्रकार पंथ की परम्परा गद्दी के लिए योग्यतम व्यक्ति के चुनाव द्वारा आगो चलने लगी और प्राय: सी वयों तक उसके संगठन एवं कार्य पद्धति में विश्वंखलता प्रतीत नहीं हुई।

परन्तु इसी बीच में रज्जबजी, सुन्दरदास, प्रागदास, बनवारीदास आदि
प्रधान दादू-शिष्यों का देहांत हो गया और उनकी विशेषताओं को भी
असुग्ण रखने की प्रवृत्ति उनके भिन्न-भिन्न अनुयायियों में जागत होने
लगी। उनके भिन्न-भिन्न थाँवे कमशः शक्ति प्रइण करने लगे तथा उनमें
अलगाव की भावना भी आ गई। फिर भी दादू दयाल के
पृथक दशा में पंथ का प्रधान दादू-दारा उनके मृत्यु-स्थान नराने में ही
अब तक माना जाता आया है और वहीं के दाद-पंथी

'खालसा' भी कः लाते हैं। दादू-पंथियों के श्रंतर्गत जो उपसम्प्रदाय की सुष्टि हुई है, वह वास्तव में कुछ तो स्थानीय कारणों का प्रसाद है श्रीर कुछ उनकी भिनन-भिन्न रहन-सहन के श्रनुसार भी श्रस्तित्व में श्रा गई है। उसके मूल में कोई सिद्धांतगत मेद काम नहीं करता श्रीर न कोई इस बात को स्वीकार करने को तैयार ही हो सकते हैं। इसमें केवल एक बात विशेष रूप से उल्लेखनीय है। दादू दयाल जाति के विचार से स्वयं मुसलमान थे श्रीर उनके शिष्यों में भी रज्जवजी, वसनाजी, वाजिदजी, गरीबदास श्रीर फिर कमशः मिस्कीनदास वा फकीरदास प्रमृति कुछ दिनों तक योग्य मुस्लिम व्यक्ति दिखलायी पड़ते रहे। परन्तु श्रागे चलकर ऐसी बात नहीं रह गई श्रीर पंथ पर शुद्ध हिंदू धर्म का प्रभाव श्रिषकाधिक पड़ता गया, यहाँ तक कि रज्जवजी के थाँव को छोड़ श्रम्य जगह श्रव कम मुसलमान दीख पड़ते हैं। प्रसिद्ध है कि रज्जवजी की गहो का श्रिषकारी चुनते समय श्राज तक भी इसी बात पर विशेष ध्वान रखा जाता है कि सब में योग्यतम व्यक्ति कीन है श्रीर यह नियम नराने की प्रधान दादू-गही के संबंध में भी प्रायः एक सी वर्षों तक उसी प्रकार चलता श्राया था।

कहते हैं कि प्रधान दादू-गद्दी के महंत जैतराम के समय से पंथ के भीतर उपसम्प्रदायों ने अधिक बल पकड़ना आरंभ कर दिया। उपसम्प्रदाय तदनुकार कम से कम पाँच प्रकार के दादू-पंथी कमशः भिन्न-भिन्न वर्गों में बँटते हुए और पृथक् रूप घारण करते हुए दिखलायी पड़ने लगे। इनका सं। सप्त परिचय इस प्रकार है:—

१. खालसा: ये अपने को विशुद्ध दादू-पंथी समकते हैं और इनका केंद्र नराने में है। इसके सदस्यों का विशेष ध्यान अध्ययन, अध्यापन तथा भजन-आराधन की ओर ही रहा करता है। परन्तु इनमें बहुत से लोग साधारण एइस्थों की भाँति भी जीवन व्यतीत करते हैं। दादू पंथियों की एक शिद्धा-संस्था 'दादू महाविद्यालय' नाम से जयपुर में सं० १६७७ की जेठ सुदी १० से स्थापित है जो अधिकतर इसी उपसम्प्रदाय द्वारा प्रभावित है।

२. नागा: नागा शब्द के प्रयोग से इस वर्ग के अनुयायियों के अधिकतर नग्न रहने का अनुमान होता है, किंतु बात ऐसी नहीं है। ये लोग विशेष रूप से अपने बस्त्रों की सादगी के लिए ही प्रसिद्ध हैं। इस उपसम्प्रदाय को बीकानेर-निवासी दादू-शिष्य बड़े सुन्दरदास ने सर्वप्रथम चलाया था और इसका संगठन आगे चलकर भीमसिंह ने किया था। इन लोगों का एक थाँवा नगने में भी है और इनकी ६ दुकड़ियाँ जयपुर राज्य की सीमा पर बतलायी जाती हैं। जयपुर राज्य के साथ इनका

संबंध विशेषकर सं० १८०० से चला आता है। ये लोग सर्वप्रथम युद्धी में विपाही का काम करने के लिए ही विशेष-रूप से सिखलाये गए ये और इन्हें नियमानुसार डिल एवं शस्त्र-प्रयोग का भी श्रम्यास कराया गया था। किंतु आगे चलकर इस ओर उतना ध्यान देना बंद हो गया और इन लोगों में शिथिलता भी लच्चित होने लगी। ये लोग कभी-कभी सैनिक की जगह कर उगाइनेवाले सिपाहियों के रूप में भी राजाओं द्वारा काम में लाये जाने लगे। कुक साहय ने लिखा है कि "जयपुर के निकटवर्ची गाँवों में रइनेवाले सात अलाड़ों में ये येंटे हैं जहाँ इनमें से प्रत्येक हुप्ट-पुष्ट व्यक्ति को एक आना प्रति दिन के हिसाब से तनस्वाह दी जाती है और काम पर जाने की दशा में इन्हें प्रति दिन दो छाना के हिसाय से मिला करता है । गृहस्थी में रहनेवाले खेती करते हैं, ऊँट पातते हैं और लेन-देन भी करते हैं।" सीनिक नागाश्रों के पास अधिकतर तलवार, ढाल श्रीर एक साधारण-सी बंदक भी रहा करती है । इन्होंने सन् '५७ के स्वातंत्र्य युद्ध के समय कम्पनी को बड़ी सहायता पहुँचायी थी जिस कारण इनकी प्रशंसा अंग्रेज लेखक आज तक भी करते हैं। इनकी भर्जी बहुधा उच्च कुलों के हिंदू युवकों में से ही हुआ करती है और उनकी संख्या भी अब दिनोदिन घटती-भी ही दीखती है।

३ उत्तराद्धी: इस उपसम्प्रदाय में श्रिधिकतर पंजाब की श्रीर के धनी-मानी ही सम्मिलित हैं। इनमें से बहुतों का व्यवसाय वैश्वक के श्रनुसार दवा देने का श्रीर लेन-देन के व्यवहार का भी देखा जाता है। इनकी एक शाखा की स्थापना हरदार में किसी गोपालदास नामक व्यक्ति ने की थी, किंतु मूल उत्तरादी सम्प्रदाय के प्रवत्तंक बनवारीदास श्रथ्या कभी-कभी रख्यश्री भी समक्ते जाते हैं। इस वर्ग के लोगों ने कुछ दिन पहले मूर्तियूजा को भी किर से श्रपनामा श्रारम्भ कर दिया था, किंतु नागा लोगों की श्रोर से विशेष-रूप से श्रापत्ति की जाने पर इन्हें इस प्रकार के विचार छोड़ देने पड़े। इहा जाता है कि उत्तरादी शाखा के ५२ थाँवे श्रालग-श्रलग स्थापित हैं श्रीर केवल डेहरा गाँव में ही इनकी १४ गाँहपाँ वर्तमान हैं। इनके प्रधान महंत हिसार जिले के रिस्था गाँव में रहते हैं।

१. वि० कुक : 'ट्राइब्स एण्ड कास्ट्स आफ दि नार्थ वेस्ट प्राविसेव एण्ड आवध' ( आग

<sup>5 )</sup> do 55=1

8. विरक्त: इनके विषय में प्रसिद्ध है कि ये रुपये-पैसे हाथ से नहीं छूते और अधिकतर भिन्ना पर ही निर्वाह करते हैं। ये बादामी रंग के वस्त्र धारण करते हैं और अपना समय अधिकतर पढ़ने लिखने में ही लगाते हैं। ये एक स्थान पर अधिक दिनों तक नहीं ठहरा करते और इनके मुखिया लोगों के साथ दी-एक अथवा कभी-कभी उससे भी अधिक शिष्य रहा करते हैं। ये शिष्य अधिकतर लड़के होते हैं जो उनके संपर्क में रहकर दादू-बानियों और संस्कृत-मंथों का अध्ययन किया करते हैं। ये बहुधा नंगे शिर धूमा करते हैं और इनके शरीर पर केवल एक वस्त्र ही होता है तथा हाथ में एक कमंडल भी रहा करता है। ये कभी किसी व्यवसाय में नहीं लगते और इनका मुख्य कर्तव्य दादू-पंथी ग्रहस्थों के यहाँ जा-जाकर धर्मोंपदेश देना रहता है।

४. खाकी: ये लोग बहुत ही कम कपड़े पहनते हैं और लंबी जटा भारण कर तथा सारे शरीर में मस्म लपेटकर शारीरिक साधना करते रहते हैं। ये छोटी-छोटी दुकड़ियों में धूमते फिरते हुए दिखलायी पड़ते हैं और इनकी ऐसी धारणा होती है कि पवित्र जीवन ब्यतीत करने के लिए बहती हुई नदी की भाँति निरंतर भ्रमणशील बनकर ही रहना परमावश्यक होता है।

परब्रहा-सम्प्रदाय की जगह पर दादू पंथ नाम सम्भवतः उक्त सौ वधों के स्नानंतर ही श्रिधिक प्रसिद्ध हुन्त्रा श्रीर तब से इसी नाम के लोग विशेष ज्ञानकार है। दादू-पंथी जनसभाज वास्तव में मुख्य दो प्रधान समुदायों में विभक्त है जिनमें एक स्वामी वा साधु है और दूसरे सेवक वा गृहस्य हैं। इनमें से प्रथम वर्ग के लोग श्राधिकतर ब्रह्मचर्य का जीवन व्यतीत

दादृ-पंथी करते हैं, विश्क्तिभाव से प्रभावित रहते हैं और धर्मोपदेश जनसमाज किया करते हैं। इनमें से अनेक व्यक्ति प्रकांड विद्वान् हुआ करते हैं और इनके अनुवायियों की संख्या भी कम

नहीं रहा करती। इनका मुख्य उद्देश्य सर्वेमाधारण ग्रहस्थों में जाकर उन्हें दादू-बानियों के गूद रहस्यों से पिरिचित कराना तथा पंथ के अनुमार ब्यवहार करने की शिचा देना रहता है। इनमें से जो स्वामी कम पढ़े-लिखे वा संयोगवश निरचर ही रह जाते हैं, वे ग्रहस्यों के द्वार पर जा-जाकर साधारण मिचुकों की माँति मीख माँगा करते हैं। ये लोग बहुधा गेरुए वस्त्र भी धारण कर लेते हैं और कभी कभी तो इनके श्रारीर पर अन्य कई साधुओं की भाँति दो-एक मालाएँ भी पाथी जाती हैं। सेवक-दल के लोगों का काम इसी प्रकार गाहरूथ्य-जीवन व्यतीत करना, दादू-बानियों का पढ़ना अथवा कहना-सुनना और अतिथि-सेवा रहता है। जो धनी होते हैं, वे अपने सामर्थ्य के अनुसार

मिल-भिल ब्यवसाय करते हैं और को निर्धन होते हैं, वे दूसरों के यहाँ सेवा-टहल में लग जाते हैं। शिक्ति दादू-पंथ के लोगों में वेदांत का बहुतप्र चार है और इस विषय के पंडित उनमें अनेक देखे जाते हैं।

दादू-पंथी लोगों का स्थान धार्मिक समाजों में काफी ऊँचा रहता आया है और आदर्श दादू-पंथी की बड़ी प्रशंसा भी सुनी जाती है। किसी दास जी नामक एक भक्त ने दादू-पंथी के विषय में बहुत दिन हुए इस प्रकार लिखा था—"जिस किसी को गर्व न हो, जो परमात्मा की आराधना अपने

हृदय में ही करता हुआ उसका बाह्मप्रदर्शन पसंद न करता हो, जो सांसारिक भेद-भावों से अलग रहता हो विशेषता और जो किसी दर्शन-विशेष का आश्रय न लेकर अपने मन पर पूरी विजय प्राप्त कर लेने को ही अधिक महत्त्व

देता हो, वही सच्चा मक्त श्रीर दादू-पंथी है। जिसने सभी रीतियों तथा परम्पराश्चों का त्याग कर दिया हो, जो किसी भी श्रवतार में विश्वास नहीं करता, बल्कि केवल एक निर्विशेष ब्रह्म की ही उपासना श्रपने भीतर किया करता है, वही सच्चा दादू-पंथी है । जिसके लिए किसी ऊँच-नीच का भेद-भाव महत्त्व नहीं रखता, जिसके लिए राजा एवं रंक एक समान हैं, जो अपने हृदय के अंतस्थल में ईश्वर-प्रेम का भाव सदा बनाये रहता है, वहीं सच्चा दादृ पंथी है। जिसने काम, कोध एवं स्वाय पर विजय प्राप्त कर ली है, जो भोजन-वस्तादि के व्यवहार में संयत रहा करता है, जो विश्व की सेवा के लिए हमें के साथ उद्यत रहता है, जिसका आनंद परमात्मा के संयोग में तथा दुःख उसके वियोग में ही दीख पड़ता है और जो निर्मेश ब्रह्म से ही सदा श्रावृत रहा करता है, वहीं सच्चा दाद-पंथी है। जो सत्य की उपलब्धि के लिए सभी प्रकार के असत्य का पूर्ण परित्याग कर देता है, जिसके विचार निर्भयतापूर्वक सदा आत्मसाधन में ही लगे रहते हैं, जो सदा उस शाश्वत सत्य को ही व्यक्त किया करता है, जो हृदय से नम्न व कोमल स्वभाव का होता है और जो अपना निर्ण्य देते समय सदा स्पष्ट व सावधान रहा करता है, वही सच्चा दादू पंथी है। इसी प्रकार जो उक्त ब्रादर्श के ब्रानुसार मनसा, वाचा व कर्मगा रहा करता है, वही सच्चा दाद-पंथी है और जो इसके विपरीत चलते हैं, वे इस पंथ का अनुयायी होने का व्यर्थ नाम लेते हैं।

१. ब्रितिमोहन सेन : 'मिडीवल मिस्टिसिन्म आफ हीडेया' पु० १८६-७।

दादू-पंथ की एक यह बड़ी विशेषता रही कि उसके अनुयायियों ने अपने प्रधान गुरुष्ट्रों तथा अन्य संतों को भी बानियों की रह्मा व प्रचार के लिए बहुत प्रयत्न किये और इसी काग्य ऐसा साहित्य जितना दादू-पंथी होत्र में उपलब्ध है, उतना अन्यत्र कहीं भी नहीं पाया जाता। अनुमान किया जाता है कि दादूदयान के जीवन-काल से ही संत-संदेशों के विविध संग्रह प्रस्तुत किये जाने लगे थे। दाद-शिष्य संतदास

साहित्य- एवं जगन्नाथदास ने अपने गुरु की बानियों को 'इरडे बानी' निर्माण के रूप में कदाचित् उसी समय संग्रहीत कर दी यी श्रीर रजवजी का 'श्रंगवधू ग्रंथ' भी संभवतः उसी

काल की रचना है तथा 'सर्वगी' को भी उन्होंने लिखों के 'श्रादिग्रंय' के पहले ही तैयार कर दिया था। इसी प्रकार जगन्नायदास का संग्रह-प्रंथ 'गुगागंजनामा' भी प्राय: उसी काल की रचना है। 'सर्वगी' तथा 'गुगा-गंजनामा' के संप्रहकर्ताश्रों ने अपने गुरु दादू की रचनाश्रों के अतिरिक्त उन संत बानियों को भी स्थान दिया जो उस समय बहुत प्रसिद्ध थीं। ऐसे संप्रहों में दाद दयाल की बानियाँ कुछ विस्तार के साथ रहा करती थीं, किंतु उनके अनंतर कवीर साहब, संत नामदेव, रैदासजी तथा इरिदास निरंजनी की रचनात्रों को भी प्रमुख स्थान मिला करता था। इन पाँच प्रधान संतों के अतिरिक्त जिन अन्य लोगों की रचनाएँ इनमें पायी जाती हैं, उनमें रामानंद, पोपा, नरसी मेहता, सुरदास, मत्स्येंद्रनाथ, गोर बनाथ, भर्यरी, चर्पट नाथ, हाडीफा, गोपीचंद, शेख बहाउद्दीन, गुरु नानक, शेख फरीद एवं कमाल मुख्य कहे जा सकते हैं। ऐसे संग्रहों में अनेक रचनाएँ ब्रेसी भी पायी जाती हैं जिनका पता बहुत लोगों को श्रमी तक नहीं है श्रीर उनमें ऐसे संतो का भी परिचय मिल जाता है जो श्रेष्ठ होने पर भी अब तक विख्यात न ये । संत-वानियों की ऐसी अनेक ग्रंथ-राशियाँ अभी तक इस्त-लिखित व अप्रकाशित पड़ी हुई हैं। यदि केवल दादू-द्वारों तथा दादू-पंथियों के गृहों में सुरक्षित संत साहित्य का ही प्रकाशन किया जा सके, तो एक बहुत बड़ा ग्रंथ-भड़ार हमारे सामने ह्या जाय श्रीर हिंदी-साहित्य की श्री बृद्धि में भी सहायता मिले।

## ५. निरंजनी सम्पदाय

निरंजनी सम्प्रदाय एक प्राचीन धार्मिक परमारा है जिनका मूल स्रोत नाय-पंथ समका जाता है। इसका बहुत कुछ प्रभाव उड़ीश प्रांत में किसी न किसी रूप में अभी तक वर्तमान है और सत्रहवीं शताब्दी (विक्रमी) के मध्यकाल में स्थापित सिलइट के कतिपय पंच भी इसके द्वारा अनुप्राखित जान पड़तें हैं। इसके मत का प्रचार सर्वप्रथम कदाचित् उड़ीसा से ही आरंभ होकर पूर्व की ओर भी पहुँचा रहा होगा। संत मत वा संत-परम्परा के द्वारा भी इस सम्प्रदाय का कई वातों में ऋणी होना स्वीकार

पूर्व इतिहास किया जाता है। इसका कोई प्रामाणिक इतिहास अभी तक उपलब्ध नहीं है, इस कारण यह बतलाना संमय नहीं

कि इसका उद्भव, विकास व प्रसार कमराः किस प्रकार हुआ और न निश्चित रूप से यही बतलाया जा सकता है कि इसके उड़ीसावाले मूलरूप एवं पश्चिमी भारत में पाये जानेवाले निरंजनी-सम्प्रदाय में कहाँ तक समानता या विभिन्नता है। कहा जाता है कि इस के प्रवर्चक स्वामी निरंजन भगवान निर्मुण के उपासक थे, किंतु उनका कोई परिचय नहीं मिलता और न यही पता चलता है कि उनका आविमांव कय हुआ, उनके मौलिक सिद्धांतों का रूप क्या या और उनका प्रचार किस और तथा किस प्रकार हुआ था। यदि इन निरानंद निरंजन भगवान का जीवन-काल कहीं विक्रम की चौदहवीं शताब्दी के पूर्व एवं भक्तों के विभिन्न सम्प्रदायों के युग में सिद्ध किया। जा सके और इनकी रचनाओं तथा साधना-पदित का पूरा पता चल सके, तो निरंजनी सम्प्रदाय को नाय-पंथियों एवं संतों के बीच की एक लड़ी कहना भी कदाचित् संभव हो सकता है, जैसा कि डा॰ बर्घ्वाल ने भी अनुमान किया है। 3

राघोदास दादू-पंथी ने अपने प्रसिद्ध ग्रंथ 'भक्तमाल' में कहा है कि जिस प्रकार मध्वाचार्य, विष्णुस्वामी, रामानुकाचार्य तथा निम्बार्क ने 'महंत चक्कवे' के रूप में सगुणोपासना का प्रचार करनेवाले चार राघोदास भिन्न भिन्न मतों का प्रवर्त्तन किया था, उसी प्रकार कवीर, का मत नानक, दादू और जगन ने आगे चलकर 'अगुन, अरूप

चितिमोहन सेन: 'मिडीवल मिस्टिसिअम आफ इंडिया' पृ० ७० ।

२. इजारीप्रसाद द्विनेदी: 'कनीर' (हिंदी-ग्रंथ-रत्नाकर-कार्यालय, बम्बई ) १९४२ ई०-ए० ५२

It (Niranjan School) is in a way, midway between the Nath School & the Nirgun School. [Preface pp. II. III. to the Nirgun School Hindi Poetry.]

य श्रकत की निर्मुणोपासना प्रचलित की श्रीर इन चारों की पद्धतियों का संबंध निरंजन से था। वे कहते हैं:—

'सगुन रूप मुन नाम ध्यान उन विविध बतायौ ॥ इन इक अगुन श्ररूप श्रकल जग सकल जितायी॥ नूर तेज भरपूरि उपोति तहां बुद्धि समाई ॥ निराकार पद अभिल अभित, आतमा लगाई ॥ निरलेप निरंजन भजनकी, सम्प्रदाइ थापी सुघट ॥ वै च्यारि महंत व्यं चतुर ब्युड, त्यं चतुर महंत तृगुणी प्रगट ॥३४१॥ नानक स्रवरूप, भूप सारे परकासे ॥ मधवा दास कबीर ऊसर सुसर वरवासे ।। दाद चंदसरूप, श्रमी करि सबको पोषै ॥ वरन निरंजनी मनी त्रिपा इरिजीव संतोषे ॥ ये च्यारि महंत चहुं चक्कवै, च्यारि पंथ निरगुन थपे॥ नानक, कवीर, दादू, जगन, राघी परमातम जपे ॥ ३४२ ॥ रामानुज की पिवत चली लच्मी सं ह्याई ॥ विष्णुस्वामि की पधित सुती संकर ते जाई ॥ मध्याचार्य पिरत स्थान ब्रह्मा सुविचारा ॥ नींवादितको पिवत च्यारि सनकादि कुमारा ॥ च्यारि संपदा की पधित अवतारन सं है चली।। इन च्यारि महंत तृगुनीन की पित निरंजन सं मिली ॥ १३४३। १

उनके इन छप्पयों से यह भी प्रकट होता है कि उक्त चौथे पंथ वा सम्प्रदाय के प्रवर्षक कोई जगन नामक व्यक्ति में तथा उनके द्वारा प्रवर्षित निरंजीनी सम्प्रदाय भी क्वीर, नानक एवं दादू द्वारा चलाये गए पंथों की भाँति ही महत्त्वपूर्ण रहा। इसका पृथक विवरण भी उन्होंने आगे चलकर 'निरंजनी पंथ बरनन' शीर्षक से दिया है। उनके उस विवरण से पता चलता है कि निरंजनी सम्प्रदाय के मुख्य प्रचारक संख्या में १२ थे और इनके नाम उन्होंने क्रमशः १. लपट्यी जगनाथदास २. स्यामदास ३. कान्द्र दास ४. ध्यान दास ५. प्रेमदास ६. नाथ ७. जगजीवन ८. तुरसीदास ६. आंनदास १०. पूरणदास ११. मोहनदास और १२. हरिदास बतलाये हैं। इन बारहों को राघोदास ने

राधोदास की 'मक्तमाल' की इस्त्रलिखित प्रति से जो लेखक को स्व॰ पुरोहित हरि नारायण दानों से मिली थी।

निरंजनी महन्त की संशा दी है और कहा है कि ये सभी कवीर का भाव रखनेवाले अर्थात् कवीर द्वारा प्रभावित ये ।

राघोदास ने उक्त १२ पंथ-प्रचारकों के जीवन-काल का कोई पता नहीं दिया है और न उनके दिये हुए संज्ञिस परिचयों से यही विदित हो पाता है कि ये सभी समसामयिक ये अथवा किसी कमानुसार आगे-पीछे प्रकट हुए थे। उन्होंने एक छुप्य द्वारा इतना कह दिया है कि जगनाय थरोली के रहने

वाले यें, स्यामदास दत्तवास के निवासी थे, कान्हड़ दास १२ पंथों के चाड़्स में रहते थे, ख्रांनदास का स्थान लिवाली था तथा अवर्तक कमशा भोइनदास का स्थान देवपुर में, तुरसीदास का सेरपुर में, प्रखादास का भंभोर में, पेभदास का सिवहाड़ में, नाथ

का टोड़ा में, ध्यानदास का कारि में तथा हरिदास का डीडवारों में था। इन स्थानों में से भी सिवाय डीडवासा के किशी और की भौगोलिक स्थित शात नहीं होती। उक्त 'भक्तमाल' में इन लोगों के स्वभाव अथवा साधना का जो परिचय दिया है, उससे भी इतना ही स्चित होता है कि जगनाथदास बड़े संयमशील वे श्रीर नामस्मरण में निरत रहते वे, श्यामदास ऊँची स्थिति तक पहुँचे हुए साधक ये जिनके रोम-रोम से रंकार की ध्वनि उठा करती थी, आनिदास इंद्रियजीत व विश्क थे, कान्इड्दास कलाल-कुल में उत्पन्न हुए थे, किंतु अपने रहने की कोई कुटी तक उन्होंने नहीं बनवायी, पूरणदास ने विंड व ब्रह्मांड का रहस्य जाना श्रीर कवीर को श्रपना गुरु स्वीकार कर वे निरंतर नामस्मरण में लीन रहे, पेमदास ने हिंदू, मुस्लिम ऋयवा ब्राह्मण, ऋंत्यज सभी को एक समान देखा श्रीर सत्संग करते रहे, ध्यानदास ने परब्रहाविषयक अनेक रचनाएँ, साखी, कवित्त और पदों के रूप में निर्मित की और रामदास के साथ कारि में श्रत्यंत प्रसिद्ध हो गए, मोहनदास ने अपने अनुभव की बातें उसी प्रकार व्यक्त की जिस प्रकार काशी में कबीर ने व्यक्त की था, नाय सदा निरंजन में ही लीन रहनेवाले साधक ये, तुरसीदास ब्रह्मजिशास तथा योगी ये श्रीर संयमशील जीवन व्यतीत करते थे, जगजीवन दास बड़े सच्चरित्र श्रीर त्यागी ये तथा हरिदास की विशेषता यह थी कि उनकी कथनी व करनी दोनों उच्च श्रेगी की थी श्रीर श्रपनी निर्मल वागी से निराकार की उपासना कर वे निरंजनी कहलाए3।

१. राघोदास की भक्तमाल की इस्तलिखित प्रति से।

२. इस्तलिखित प्रति से।

राघोदास के 'लपट्यो जगनाथ दास' नाम-साम्य के कारण उनके द्वारा पूर्व स्चित जगन जान पड़ते हैं जिन्होंने उक्त लीये पंथ की स्थापना की थी। उक्त बारह पंथ-प्रचारकों में भी सबसे प्रथम इनका नाम आता है। परन्तु अन्य किसी प्रमाण के आधार पर इस बात की पुष्टि नहीं होती। कुछ लोगों

की घारणा इस संबंध में यह जान पड़ती है कि वास्तव हरिदास में इस पंथ के प्रवत्तक हरिदास निरंजनी ये जिन्हें राघोदास निरंजनी ने १२वाँ ऋथांत् ऋंतिम स्थान दिया है, किंतु जिसे प्रसिद्ध दाद-पंथी संत सुन्दरदास, दत्तात्रेय, गोरखनाय, कंयड़ व

कबीर की श्रेणी में रखते जान पड़ते हैं। हिरदास के विषय में चर्चा करते हुए स्व॰ पुरोहित इरिनारायण शर्मा ने लिखा है कि "ये इरिदासजी प्रथम प्रागदासजी के शिष्य हुए, फिर दादूजी के। फिर कबीर श्रीर गोरखपंथ में हो गए, फिर अपना निगला पंथ चलाया।" निरंजनी इस बात को नहीं मानते, किंतु दाद्-पंथ में यह बात प्रांवद है। प्रागदास दादू दयाल के प्रधान शिष्यों में अन्यतम ये और इनका देहांत कार्तिक वदी द बुधवार सं० १६८८ को डीडवायों में हुआ या । कुछ पुराने पत्रों की प्रतिलिपियों से जान पड़ता है कि इरिदास निरंजनी ने इनसे सं० १६५६ के जेठ मास में दीचा प्रह्ण की थी। इनके देहांत का समय भी उक्त पत्रों में फाल्गन सुदी ६ सं० १६७० बतलाया गया है जिससे सिद्ध है कि ये अपने उक्त गरु से पहले ही मर चुके थे। 3 हरिदास निरंजनी अपने अनुयायियों में 'हरिपुरुष' नाम से भी प्रसिद्ध है श्रीर इनकी रचनाश्रों का एक संग्रह 'हरिपुरुपजी की वाणी' कहलाता है। इस ग्रंथ की भूमिका में हरिदास के जीवन की कतिपय घटनात्रों के विवरण दिये गए हैं और इनकी मृत्यु का भी होना सं ० १७०० की फाल्गन सुदी ६ को लिखा है। \* इस प्रकार यदि इरिदास निरंजनी वास्तव में इस सम्प्रदाय के प्रवर्त्तक थे, तो इनका समय अधिक से अधिक १७वीं विकशी शताब्दी के श्रंत तक पहुँचता है।

इधर संत सुन्दरदास के उक्त कथन से कि "कोई-कोई गोरखनाय को अपना गुरु स्वीकार करते हैं, कोई दत्तात्रेय को मानते हैं, कोई दिगंबर को

१. प्रोहित हरिनारायण शर्मा की 'मुन्दर-ग्रंथावली' ( दितीय खंड ) ५० ३८५।

२. वही, ( प्रथम संड ) जीवन-चरित्र पृ० ९२।

३. वही, पु० २८।

श्री इरिपुरुपजी की बाखी' (स॰ साधु सेवादास, सं० १९८८) १० "त"।

सममते हैं, कोई कंयड़ को, कोई भरयरी को, कोई कबीर को और कोई-कोई हरिदास को अपना गुरु जानकर चलते हैं। ये सभी संत मेरे शिर के ऊपर हैं,

किंतु मेरे हृदय में सबसे अधिक अदा अपने निज गुरु बही दादू के प्रति है"। प्रतीत होता है कि हरिदास कोई प्राचीन संत रहे होंगे। इस वक्तव्य से यह भी सूचित होता है कि

उक्त इरिदास के अनुयायी सुन्दरदास के समय में एक अच्छी संख्या में वर्तमान रहे होंगे और उनका कुछ-न-कुछ महत्त्व भी अवश्य रहा होगा, नहीं तो उक्त प्रकार की शैली में किसी नवीन पथ-प्रचारक वा उसके प्रभाव के संबंध में वर्णन नहीं किया गया होता । संत सुन्दरदास सं० १६५३ में उत्मन हुए थे श्रीर सं० १७४६ में उनका देहांत हुआ था, श्रतएव हरिदास निरंजनी का मत्युकाल सं ० १६७० मान लेने पर भी इन दोनों संतों का कम से कम १७ वयों तक समसामिशक होना स्वीकार करना ही पड़ेगा श्रीर यदि ये हरिदास प्रागदास द्वारा सं० १६५६ में दीवित हुए थे, तो यह भी अनुमान करना पड़ेगा कि इन्होंने अपना नया पंच इसके अनंतर संभवतः कुछ दिनों तक दादृ-पंथी रहकर और फिर गोरख-पंथी व कवीर-पंथी भी रह चुकने के उपरांत चलाया होगा। इस कारण उस विचार से उक्त हरिदास निरंजनी को निरंजनी सम्प्रदाय का मूल प्रवर्त्तक मान लेना उचित नहीं जान पड़ता। ऐसी स्थिति में मुन्दरदास के उक्त कथन से केवल इतना ही निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि निरंजनी सम्प्रदायवालों में कोई-न-कोई हरिदास सर्वश्रेष्ठ महापुरुष अवश्य गिने जाते थे और इसीलिए हम इन्हें उक्त पंथ में पीछे से प्रवेश कर उसका प्रचार करनेवाला मात्र ही ठहरा सकते हैं। श्री जगदर शर्मा गुलेशी ने हिरदास का रचना-काल सन् १५२०:४० (सं० १५७७:६७) माना है जो इस विचार से मुसंगत जान पड़ेगा। परन्तु 'श्री हरिपुरुवजी की वाणी' में एक स्थल पर संत हरिदास ने.

'छ चकवै मुचकंद कहां, कहां विक्रम कहां भोज। सामंत पृथी चौहाण कहां, कहां श्रकवर नीरोज ॥'१८॥<sup>3</sup> भी कहा है जिससे स्चित होता है कि इनके समय तक नीरोज मेले का लगाने-वाला सम्राट् श्रकवर (मृ॰ सं॰ १६६२) मर चुका था श्रीर उसकी गिनतीः

१. 'सुन्दर-ग्रंथावली' १० ३०५।

२. 'नागरी-प्रचारिगी पत्रिका' ( सं० १९९७ ) पृ० ७७।

३. 'श्री हरिपुरुपजी की वासी' पु० ३८३।

प्राचीन पराक्रमी समाटों के साथ होने लगी थी। अतएव इनके अनुयावियों द्वारा स्वीकृत मृत्युकाल ( अर्थात् स०१७०० ) को भी इम सहसा अशुद नहीं ठहरा सकते।

निरंजनी सम्पदाय के अनुयायियों ने पूर्वोक्त अंथ 'श्री इरिपुरुषजी की वाणी' में जो इरिदास वा इरिपुरुष की जीवनी दी है, वह इस प्रकार है:-'संत महंतों के कथनानुसार इनका जन्म सोलहवीं (विक्रमी) के अंतर्गत डीडवासा परगने के कापडोद गाँव में हुआ था। ये जाति के सत्रिय थे, इनका गोत्र साँखला या श्रीर इनका पूर्वनाम हरिसिंह था। ये ४५ वर्ष की अवस्था तक गाहंस्थ्य-जीवन व्यतीत कर लेने पर दुर्भिच पड़ जाने के कारण अपना निवास-स्थान छोड़कर एक दिन श्रपने मित्रों के साथ वन में चले गए श्रीर किसी विश्विक यात्री को लूटने लगे। इसी बीच में वहाँ भगवान ने गुर गोरखस्वरूप में प्रकट होकर इन्हें डकैती से किसी प्रकार विरत करते हुए मंत्रोपदेश दिया। तब से ये किसी तीखली नामक पहाड़ी की गुका में बैठ कर निरंतर कई दिनों तक भजन करते रहे श्रीर इनके भोजनादि का प्रवंध किसी अलीकिक दंग से होता रहा। उस गुफा को छोड़ देने के अनंतर, इरिदासजी ने देश-भ्रमण आरम्भ किया और क्रमशः नागीर, अजमेर, टोडा जयपुर व शेखावाटी होते हुए डीडवासे की श्रोर चल पड़े। वहाँ पहुँचकर इन्होंने किसी को कोई सूचना नहीं दी ख़ौर एक कमरे में बैठ गए जहाँ से इनके शिष्य इन्हें किसी-किसी प्रकार बाहर ला सके। तब से फिर इन्होंने ढोडवार्गे का परित्याग नहीं किया और अंत में वहीं सं० १७०० की फाल्युन सुदी ६ को अपना चोला छोड़ दिया।" इनके उक्त देश-भ्रमण की चर्चा राघोदास की 'भक्तमाल' के टीकाकार चकदास ने भी प्रायः उसी ढंग से अनेक चमत्कारों के उल्लेखों के साथ की है।

'श्री इरिपुरुषजी की वाणी' में इरिपुरुष वा इरिदास की एक शिष्य-प्रम्परा भी दी गई है जिसमें इनके शिष्य-प्रशिष्यों के नाम गिनाये गए

१. श्री इरिपुरुष की वाखी' (सं० साधु सेवादास, सं० १९८८) ए० ध्या-त''। २. (१) स्वा० इरिपुरुष (२) नारायखदास, (सं० १७०० में जोधपुर आये),

<sup>(</sup>३) इरीराम, (४) रूपदास, (५) सीतलदास, (६) लहमणदास, (७) मंगादास, (८) नरसिंह दास, (सं०१८४५ में महंत हुए,) (९) मनझाराम, (१०) बलराम दास, (११) किसनदास, (१२) आधाराम व (१३) पीतान्दरदास।

है, किंतु उनका कोई परिचय नहीं दिया है। मारवाड़ में निरंजनी सम्प्रदाय के कई याँवे वा मठ भी बतलाये जाते हैं। डीडवाणा हनका एक प्रधान तीर्थंस्थान है जहाँ पर प्रति वर्ष हरिदास के उपलच्च शिष्य-परम्परा में एक मेला लगा करता है। संत हरिदास की कई रचनाएँ व प्रतिब हैं जिनमें से ६ के नाम उक्त पं॰ जगद्धर शर्मा रचनाए गुलेरी ने गिनाये हैं और डा॰ बर्घ्वाल ने दो और के भी नाम दिये हैं। 'श्री हरिपुरुपजी की वाणी' में ये सभी रचनाएँ संगृहीत जान पड़ती हैं और उनके क्षियाय इसमें अन्य भी बहुतसे ग्रंथ प्रकाशित हो चुके हैं। 'वाणी' के संपादक साधु सेवादास का कहना है कि इसका प्रवाशन प्राचीन हस्तिलिखित प्रतियों के आवार पर किया गया है और यह बहुत शुद्ध है।

निरंजनी सम्प्रदाय के अन्य महात्माओं व प्रिविद्ध ग्रंन्थरचिवाओं में निपट निरंजन स्वाभी का नाम आता है जो शिवसिंह के अनुसार कदाचित् गो॰ तुलसीदास के समकालीन थे। इन्हें वे एक महान् सिद्ध भी बतलाते हैं और कहते हैं कि इनके बनाये दो ग्रंथ अर्थात् 'शांतसरसी' और 'निरंजनसंग्रह' प्रसिद्ध हैं। इनका जन्म-संवत् डा० वर्मा के अनुसार सं० १५६६ हैं को शिवसिंहवाले उक्त परिचय में दिये गए सं० १६५० से बहुत भिन्न पड़ता है। महिष शिवनत लाल ने इन्हें दौलताबाद का रहनेवाला बतलाया है अशेर इन्हें गौड़ बाझण् भी कहा है। ये अधिकतर काशी में ही रहा करते ये और स्वभाव के बड़े अक्खड़, स्पथ्वादी व निर्मांक थे। इनके ग्रंथ 'शांतसरसी' का एक अन्य नाम 'संतसरसी' भी है। इनकी कवित्वशक्ति का प्रमाव लोगों पर बहुत अधिक पड़ता था। इनकी कुछ पंक्तियाँ ये हैं:—

'पवन का बतावे तोल, स्रज का करे हिंडोल'
पिरथी करे मोल, ऐसा कौन नर है।
पत्थर का काते स्त, बाक का पढ़ावे पूत,
घट का बुलाने भूत, वाको कौन घर है।
धू को चलावे राह, बिजली संग करे वियाह,

१. 'शिवसिंह सरोज' ( नवीन संस्करण, लखनक सं० १९२६ ), ए० ६३=।

२. वा॰ रामकुमार वर्मा : 'विंदी-साहित्य का धालीचनात्मक इतिहास', (इलाहाबाद १९३८) पु० ७१८।

३. 'संतमाल' ५० २९१:३।

सागर का ले आवे याह, सबको जाका डर है। कौन दिन कौन रात, कौन वाको तात मात। निपट निरंजन कहै बात, जो बतावे गुर है।

निपट निरंजन स्वामी के अतिरिक्त प्रिष्ठ निरंजिनयों में भगवान दास निरंजिन का भी नाम आता है जो नागा अर्जुन अथवा अर्जुन दास के शिष्य ये और सेत्रवास नामक स्थान के रहनेवाले थे। इन्होंने 'भृतंहरिशतक' का पद्मानुवाद किया या और 'प्रेमपदार्थ', 'अमृतधारा', 'गीतामाहात्म्य' आदि कई अन्य अंथों की भी रचना की थी। इनकी 'अमृतधारा'

भगवान दास का रचना-काल कार्तिक कृष्ण ३ सं० १७२८ दिया गया निरंजनी है और इनके 'गीतामाहात्म्य' का रचना-काल भी इसी प्रकार सं० १७४० वतलाया जाता है।

परंतु इस पंथ के अनुयायियों में सबसे अधिक रचना प्रस्तुत करनेवाले तुरसीदास ये जो एक योग्य व्यक्ति थे। 'काशी नागरी-प्रचारिणी सभा' की खोज में प्राप्त एक इस्तलिखित प्रति के श्रंत में लिखा है कि वह प्रतिलिपि ऊषोदास के शिष्य लालदास के शिष्य किसी तुरसी ने की थी। उसका प्रतिलिपिकाल संक

तुरसीदास की ही रचनाएँ सम्मिलत हैं जिससे अनुमान किया जा सकता है कि दोनों तुरसी एक ही व्यक्ति थे 1 'भक्तमाल'

प्रग्तेता राघोदास ने तुरसीदास की बड़ी प्रशंसा की है और उनके निवास-स्थान का नाम सेरपुर दिया है। 'पत्रिका' में उक्त प्रतिलिपि का खंतिम खंश उद्भुत किया गया है। उसमें सेरपुर के स्थान पर नगर गंधार का उल्लेख है और नाम भी तुरसीदास की जगह तुलसीदास छपा है। ऐसी दशा में डा॰ बर्घ्वाल का उक्त अनुमान कि दोनों तुरसी एक ही थे, असंदिग्ध नहीं रह जाता। डा॰ बर्घ्वाल के पास इनकी ४२०२ साखियों ४६१ पदों तथा ४ छोटी-छोटी रचनाओं एवं कुछ फुटकर रलोकों और शब्दों का एक संग्रह था जिसके आधार पर उन्होंने इन्हें एक बहुत बड़ा विद्वान कहा है और इनकी साखियों के विभिन्न प्रकरणों में किये गए ज्ञान, भिक्त और योग के विस्तृत तथा सुगठित वर्णन की प्रशंसा की है। उनके अनुसार "ये निरंजन-पंथ के दार्शनिक सिद्धातों के प्रतिपादक, आध्यात्मिक जिज्ञास तथा रहस्यवादी उपासक थे। निरंजन-पंथ के लिए तुरसीदास ने वही काम किया जो दादू-पंथ के लिए सुंदरदास ने" विश्वाल के लिए तुरसीदास ने वही काम किया जो दादू-पंथ के लिए सुंदरदास ने"

१. 'नागरी-प्रचारियी पत्रिका ( सं० १९९७ ) ए० ७९ ।

२. वही, पृ० ७= ।

किया था। राघोदास के अनुसार तुरसीदास को सत्यशान की उपलब्धि हो गई थी, सभी प्रपंची से इनका मन इट चुका था और इनके अखाड़े में सर्वत्र करणी की ही शोभा दीख पड़ती थी।

तुरसीदास के ही समान विस्तृत रचना करनेवाले एक अन्य निरंजनी सेवादास थे जिनकी पद्मबद्ध जीवनी 'सेवादास परची' के नाम से प्रसिद्ध है। 'परची' की रचना सेवादास के शिष्य अपनर दास के शिष्य रूपादास ने सं० १८३२ की वैशास्त्र कृष्ण १२ को की थी। रूपादास के अनुसार सेवादास

ने कबीर साहब को अपना सतगुरु माना था और उनका सेवादास देहांत सं० १७६२ की ज्येष्ठ कृष्ण १५ को हुआ था। आदि डा० वर्ष्याल ने सेवादास को सीघे हरिदास निरंजनी की परम्परा का होना बतलाया है और अपने संग्रह में वर्तमान

इनकी ३५६१ साखियों, ४०२ पदों, ३६६ कुंडलियों, १० छोटे मंथों, ४४ रेखतों, २० कियतों तथा ४ सवैयों की एक 'बानी' का उल्लेख किया है। सेवादास के श्रितिक मनोहरदास (सं० १७७७), पेमदास, कान्हड़दास, मोहनदास, त्रांनदास तथा निरंजनदास (सं० १७८५) की भी अनेक रचनाएँ यत्र-तत्र संग्रहों में पायी जाती हैं। रामप्रसाद निरंजनी के विषय में प्रसिद्ध है कि वे रानी पिटयाला को कथा सुनाया करते थे और उन्होंने कार्तिकी पूर्णिमा, सं० १७६८ को सुन्यवस्थित खड़ी बोली गद्य में श्रपनी 'योगवासिक्ठ' की रचना समाप्त की थीर इस प्रकार इस पंथ के श्रमेक महापुरुषों ने मंथ रचे हैं जो अभी तक अप्रकाशित हैं। निरंजनी सम्प्रदाय का कोई श्रम्लला-बद्ध इतिहास उपलब्ध न होने के कारण इसके प्रधान प्रचारकों का भी पूरा परिचय नहीं भिल पाता और न उनकी गुरु-परम्परा वा शिष्य-परम्परा के श्रमुसार उनका समय तक निश्चित करने का कोई साधन पाया जाता है। यदि पूरा साहित्य प्रकाश में आ जाय, तो संभव है इसके वास्तविक महत्त्व तथा मुख्य देन का पता चल जाय।

संत इरिदास की रचनात्रों को देखने से प्रकट होता है कि अपने पूर्ववर्त्ती महात्माओं में से गोरखनाथ और कवीर साहब के प्रति इनकी बड़ी

 <sup>&#</sup>x27;तुरसी पायो तत्त आंन सो भयो लदासा' १४३ तथा राघी कई करणी जित श्रोभित
 देश्यी है दास तुरसी को अपारी' १५३।

२. ब्रजरत्नदास: 'खड़ी बोली का इतिहास, १०१७४। (यह 'मावा योगवासिक्ट' नामक रचना खड़ी बोली हिंदी का कदाचित प्राचीनतम गय अंथ है।)

निष्ठा थी। यों तो इन्होंने भर्त्तहरि एवं गोपीचंद के त्याग की प्रशंसा की है और अन्य नाथ-पंथियों के भी नाम कई बार गिनाये हैं, किंतु गोरखनाथ

के प्रति इनकी बड़ी श्रद्धा है। इन्होंने उन्हें गोरख मुनि हरिदास के की संज्ञा दी है और कहा है कि उनकी गति-मति को पथ-प्रदर्शक सुर-नर-मुनि में से कोई भी नहीं जानता। उन्होंने करम-भरम को जीत लिया था, भोग की जगह योग को जानते

बे और गगन-भंडल में प्रवेश कर सदा महारसपान में मगन रहा करते थे। " इसी प्रकार इन्होंने कवीर साहब की हद टेक और निर्भिकता की प्रशंसा की है तथा कहा है कि वे राम के रंग में रंगे जाकर सभी वर्गों से अध्य हो गए, पंचेन्द्रियों को वश में कर लिया और निःशंक बनकर अपनी कथनी और करनी में सदा सामंजस्य बनाये रहे। ये जल में कमल की भाँति संसार में रहते रहे और समुद्र-रूपी हिर में बूँद-रूपी भक्त कवीर ठीक उसी प्रकार लीन रहे, जिस प्रकार साधारण बूँद समुद्र में मिलकर एक हो जाती है। " इन्होंने गोरखनाथ और कवीर साहय दोनों को काल पर विजय प्राप्त करनेवाले उस अमर की पदवी दी है जो निरंजन में लीन होकर दूसरे पार पहुँच गया हो। इन्होंने अन्य कुछ संतों को भी अपना प्रदर्शक स्वीकार किया है और कहा है कि.

'नाथ निरंजन देखि श्रांति संगी मुखदाई । गोरख गोपीचंद सहज सिधि नवनिधि पाई ॥ नाभैदास कबीर राम भजतां रसपीया । पीये जन रैदास बड़े छकि लाहा लीया ॥ श्रनभै बस्न विचारिकै जन हरिदास लागा तिहीं । राम विमुख दुवध्या करें, ते निरवल पहुँचे नहीं ॥१३॥"४

अर्थात् नाय निरंजन को ही अंतिम अभीष्ट वस्तु मानकर गोरख व गोपी-चंद ने सिद्धि प्राप्त की, नामा व कबीर ने राम के भजन का रस-पान किया, पीपा व रैदास ने खुककर लाभ उठाया, अतएव मैंने भी उसे अनुभव-

१. 'आं हरिपुरुपजी की वासी' पद १२, पू० ३०५।

२. वही, पद =, पू० ३०२ : ३।

३. वही, सासी ३७, ५० १८२।

४. वहीं, पु० ३१४।

गम्य वस्तु समक्तकर उसे अपना लिया। जो इसमें विश्वास न कर अपनी दुर्वलता दिखलाते हैं, वे सदा असफल बने रहते हैं।

संत हरिदास ने इसी कारण अपने मन को समका नुकाकर कबीर के 'करडा पंय' अथवा उलटी रीति को ही अपना मार्ग स्वीकार किया। हिन्होंने अपनी बहिर्मुखी वृत्तियों को अंतर्मुखी करने की श्रोर सबसे अधिक ध्यान दिया और दूसरों को भी यही उपदेश दिया कि यदि सत्य के खोजी हो, तो तुम्हें चाहिए कि उलटी नदी बहावें तथा बराबर उलटे मार्ग को पकड़ने

उलटी रीति की ही चेष्टा करें। सेवादास का भी तदनुसार कहना है कि यदि उलटी हुवकी लगा, अपने भीतर अलख की

पहचान कर ली गई, तो निश्चय है कि गुगा, इन्द्रिय, मन तथा वागी सभी स्वभावतः अपने वश की वस्तु हो जायँगी। र निरंजनी लोगों का भी अन्य संतमतवालों की भौति मुख्य उद्देश्य यही है कि ईडा एवं पिंगला नाड़ियों के मध्य वर्तमान सुपुभ्ना को जाएत कर अनाइत का नाद सुने और वंकनालि के द्वारा शून्यमंडल से आता हुआ अमृत पान करें । ये नामस्मरण को भी उसी भाँति महत्त्व देते हैं। यही इनका 'डोग' वा धागा है जो इन्हें निरंजन के साथ जोड़ देता है। 3 हमारा मन इसी के सहारे परात्पर ब्रह्म में जाकर लीन हो जाता है और इस प्रकार का उद्यम सारे अन्य उद्यमी को अस्त कर लेता है। " नामस्मारण की किया एक ऐसी विचित्र साधना है जिसमें भक्ति के साथ-साथ योग का पूर्ण समन्वय रहा करता है। संत-मत में इसी को 'सुरित शब्द योग' नाम से अभिहित किया गया है जिसके द्वारा इमारी श्रंतमुंखी वृत्ति परमात्मा में श्राप से श्राप जाकर लीन हो जाती है। इस प्रकार की चेध्टा से इस अपने प्रियतम के चरणों में अपना सर्वस्व न्योद्धावर कर देते हैं और उसके समद्ध हमारा अपना निजी कुछ भी नहीं रह जाता । यह वास्तव में अपने द्यापकी ही अपरोक्तानुभूति है, जिस दशा को प्राप्त कर उसके वर्णन की समता साधक में नहीं रह जाती। इरिदास कहते हैं.

'अब मैं हरि विन त्यान न जाचूं ,मित्र भगवंत मगन है नाचूँ। टेक

१. 'अहिरिपुरुष की वाशी', साखी १ व २, ५० ४०० : १।

२. 'नागरी-प्रचारिगी पांत्रका' सं० १९९८ पु० ८२ पर उद्भुत ।

३. 'श्रीहरिपुरुषत्री की बाखी' पद १, प्० २२।

४. वही, सासी = : ९ ए० ३९४।

हरि मेरा करता हूँ हरि किया, मैं मेरा मन हरि कूं दिया ॥ कान ध्यान प्रोम हम पाया, जब पाया तब आप गैंवाया। कान हरिदास आस तजि पासा, हरि निरगुण निजपुरी निवासा।

संत हरिदास ने परब्रझ की व्याख्या प्रायः उसी ढंग से की है जिस ढंग से अन्य संतों ने भी की है। ये कहते हैं कि वह न तो उत्पन्न होता है, न नष्ट होता है। वह सदा व सर्वत्र एकरस बना हुआ वर्तमान रहा करता है। वह आकाश की भाँति सब कहीं व्याप्त है। जिस प्रकार जलती हुई लकड़ी के टकड़े-टकड़े कर देने पर भी आग्नि के टकड़े नहीं हो जाते,

परमतत्व उसी प्रकार हमारा परमगुरु काठ की श्राप्त की भाँति सर्वत्र एकमाव में व्याप्त व वर्तमान है। जिस प्रकार फल

की गंध को तिल में निहित करने से तिल का तेल फुलेल बन जाता है, उसी प्रकार हरिजन व हरि पारस्परिक मिलन द्वारा एक हो जाते हैं। उस तत्व का कोई न रूप है और न उसकी कोई रेखा है, न वह धना है और न थोड़ा ही है, न पृथ्वी है और न आकाश है। वह कलारहित रूप में सबके साथ में निरंतर उसी प्रकार विद्यमान है, जैसे चंद्रमा जल में प्रतिविंग के रूप में बना रहता है। वह अगम्य है और उसकी थाह किसी को भी विदित नहीं होती, जिसका जैसा भजन-भाव रहता है उसी के अनुसार उसको वह मान लिया करता है। अपना वह निराकार वैसा ही है, जैसा समुद्र में घड़ा और घड़े में जल हो और जब हम सभी उसी के भीतर विद्यमान है, तब उसका रूप क्योंकर बतलाया जा सकता है। वह नित्य एवं अचल है और सभी सुखों का सागर भी है, वह सबके घट घट में रम रहा है। वह अविनाशी एक अनिवंचनीय तत्व है और जैसा कहा जाता है, उससे वास्तव में वह नितांत मिल है।" ये सभी आणियों को ही ईश्वरमय देखते हुए जान पड़ते हैं। अवतारवाद की आलोचना करते हुए एक स्थल पर ये कहते हैं कि,

'दस श्रीतार कही क्यूं भाया, हरि श्रवतार श्रनन्त कर श्राया। जलयल जीव जिता श्रवतारा, जलसंसि ज्यूं देखी ततसारा॥"

१. 'श्री इरिपुरुपनी की वासी' ५० २३५:६।

२. वर्डा, साखी ५,६ व ७ ५० ६।

३. वहां, पद ११, पूर २५४।

थ. वही, प्० २८८।

उक्त प्रमात्म की भांक का रूप दशति हुए संत तुलसीदास ने उसे सग्सी नवधा भक्ति की माँति ही निरूपित किया है। उसकी इन्होंने अद्वेतवादी इध्टिकोस से व्याख्या की है और उसी के अनुसार उसमें प्रेमाभक्ति को भी जोड़कर उसे दशधा बना दिया है। इनके कथनानुसार अवसा व कीर्त्तन क्रमशः सार-मत का अवया कर उसे अपने हृदय में उसकी भक्ति धारण करना तथा उसी को नित्यशः श्रात्मसात् करने की चेच्टा में निरत रहना कहे जा सकते है। इन्होंने इसी प्रकार ब्रह्मभावना के जायत करने को स्मरण् नाम दिया है । पाद-सेवन 3 इनके अनुसार हृदयस्थित परमज्योति स्वरूप ब्रह्म का ध्यान, अर्चन समस्त ब्रह्मांड के ग्रांतर्गत 'ऊँ' का प्रतिरूप देखना तथा बंदन" साधु, गुरु एवं गोविंद इन तीनों की अमेदभाव के साथ वंदना करना है। ऐसे ही दास्य से अभिप्राय हरिगुरु और साधु की निष्काम भाव से निरंतर सेवा करना, सख्य का अर्थ भगवान के प्रति बराबरी का श्रमिमान न रखते हुए भी उसे जिस किसी भी मार्ग-द्वारा प्राप्त कर लेने में विश्वास कर उसको मित्रवत समझने की भावना तथा आत्मनिवेदन राम के

 <sup>&#</sup>x27;सारसार मत लवन सुनि, सुनि रापै रिव मांहि। ताही की सुनिवी सुफल, तुरसी तपति सिराहिं॥' ( ना० प्र० पत्रिका, प्र० ८६ पर उद्धत )

२. 'तुरसी ब्रह्ममावना यहै, नांव कहावै सीय। यह सुमिरन संतन कहाा, सारमृत संत्रीय॥' (ना॰ प्र॰ पत्रिका ए॰ प्रः७)

३. 'तुरसी तेज पुंज के चरन वे, हाड़ चाम के नाहि। वेद पुरानिन बरनिए, रिदा कंवल के माहि'।।वही, प्० =७।

 <sup>&#</sup>x27;तुरसीदास तिह्'लोक में प्रतमा (प्रतिमा) है उकार।
 बाचक निर्मृष अद्या की, वेदनि दरन्यो सार।।' वही।

 <sup>&#</sup>x27;गुरु गोविंद संतनिंविषे, अभिन भाव उपजाय । मंगल सूं वंदन करें, ती पापन रहरें काय ॥' वहीं।

तुरसी वनै न दासकूं, आलस एक लगार।
 इरि गुरु साथू सेव में, लगा रहे इकतार।। वही।

श्वरावरी की भाव न जाने, गुन श्रीगुन ताको कळू न शावे।
 श्रपनो सिंत जानियाँ राम, ताहि समापे श्रपना धाम ।।' वशी।

 <sup>&#</sup>x27;तुरसी तन मन आतमा,कडु समरपन राम। आकी तादी के उरन होडु, खड़िडु सकल सकाम॥' वही।

प्रति तन, मन एवं आत्मा सब कुछ उसी की वस्तु मानकर समर्पित कर देना और इस प्रकार उससे उन्ध्रुण हो जाना है। तुरसीदास इस नवधा भक्ति के वृद्ध को सींचकर उससे प्रेमाभक्ति का फल प्राप्त करने की ख्रोर भी संकेत करते हैं जिससे भक्ति का दशधापन भी सिद्ध हो जाता है।

डा॰ वर्थ्याल ने इस सम्प्रदाय की साधना में वेदांतप्रभावित योग के .
उदाइरण पाकर इसे नाथ-पंथ का एक विकसित रूप समका है और कवीर-पंथ एवं राधास्वामी सत्संग के विचारों में निरंजन को काल-पुरुष मानने की प्रवृत्ति देखकर इसे निर्गुण-पंथ (संत-मत) से भिन्न भी ठहराया है। किंतु वेदांत-प्रभावित योग के उदाहरण संतमत के कई अन्य

सम्प्रदाय की पंथों वा सम्प्रदायों जैसे बावरी-पंथ, दादू-पंथ आदि में भी विशेषता न्यूनाधिक पाये जाते हैं और निरंजन को कालपुरुप कहने की प्रवृत्ति उक्त कथीर वा राषास्वामी पंथों में आगे

चलकर ही दील पड़ती है जिस कारण केवल इन्हों दो बातों के आधार पर इस सम्प्रदाय को संतमत से पृथक ठहराना उचित नहीं कहा जा सकता। निरंजनी सम्प्रदाय का मत अथवा उसकी साधना उसी प्रकार की है, जैसे साधारण संत-मत की दील पड़ती है। इन सम्प्रदायवालों ने कर्मकोंड, मूर्तिपूजा तथा अवतारवाद जैसी बातों का खंडन भी प्रायः उन्हों के शब्दों में किया है। किंतु इनकी विशेषता यह है कि ऐसी बातों को ये सबके लिए अनावश्यक नहीं ठहराते, बल्कि कहते हैं कि जब तक कोई उच्च स्थित का साधक नहीं हो जाता, तब तक उसके लिए इनका भी महत्त्व है। हरिदास के अनुसार इसी कारण देवल के प्रति वैर वा प्रीति का भाव रखने की आवश्यकता नहीं। अशेर तुरसी के अनुसार मूर्ति अमूर्त की ओर ले जाने का एक साधन हो सकती है। मिरंजनियों को इसी प्रकार वर्षाक्षम-व्यवस्था के प्रति भी बोर तिरस्कार का भाव नहीं जान पड़ता। यह सम्प्रदाय वस्तुतः किसी दलवंदी की भावना से प्रेरित न होकर सामंजस्य की भावना के साथ चलता

 <sup>&#</sup>x27;तुरसी यह साथन भगति, तरलों सींची सोय।
 तिन प्रेमा फल पाइया, प्रेम मुक्ति फल जोय॥' वही प्० प्रः।

<sup>:.</sup> देo डाo बर्ध्वल-रचित 'दि निर्गुण स्कृत आफ हिंदी पोपट्री' (प्रीफेस) ए० २-३ ।

निर्दे देवल सुं देरता, निर्दे देवल स्थी प्रीति ।
 किरतन त्रांज गोविंद भजी, यह साथां की रोति । 'श्री इरियुस्य की वासी' पु० = ।

४. 'मुरति में अमुरति वसै, अमल आतभाराम । तुरसी भरम विस्ताय कै, तादी की ले नाम ।' वही ।

है और इसके अनुयायियों में अविरोध (Toleration ) की मात्रा भी। अधिक है।

## ६. बाबरी-पंथ

## (१) प्रधान प्रवर्त्तक

बावरी साहिबा की परम्परा संत-परम्परा की आधे दर्जन बड़ी परम्पराओं में से एक है और इसका प्रभावचेत्र प्रधानतः दिल्ली प्रांत एवं उत्तर प्रदेश के पूर्वी जिलों तक विस्तृत है। इसके श्रंतर्गत उच कोटि के श्रनेक महात्मा हो चुके हैं जिनके कारण कुछ नवीन पंथ भी प्रचलित हो गए हैं। फिर भी इस परम्परा का कोई कमवद इतिहास नहीं मिलता और न इसके प्रचारकों की इतनी रचनाएँ ही मिलती हैं जिनके श्राधार पर कुछ निश्चित श्रनुमान किया जा सके। अनुभ्तियों के अनुसार इसका प्रारंभ सर्वप्रथम उत्तर प्रदेश के गाजीपुर जिले से हुआ था, किंतु इसके पंथ की रूपरेखा दिल्ली प्रांत में जाकर निर्मित हुई और अपने अधिक वा पूर्ण विकास के लिए इसे फिर एक बार पूर्व की आरे ही लीटना पड़ा । पंथ के प्रथम पाँच प्रचारकों ने इसके संगठित करने का कदाचित् कुछ भी प्रयत्न नहीं किया। इनमें से कमागत चतुर्थ प्रवर्त्तक को इस एक योग्य नारी बाबरी साहबा के रूप में पाते हैं जिसका व्यक्तित्व विशेष-रूप से उल्लेखनीय रहा और जिसके नाम पर इसी कारण यह परम्परा आज तक भी प्रसिद्ध चली आ रही है। उक्त पाँच प्रवर्तकों के अनंतर आगेवाले इसके छुठें प्रधान व्यक्ति यारी साइव हुए जिन्होंने इसे सर्वप्रथम सुव्यवस्थित रूप देने का प्रयत्न किया और कुछ लोग इसी कारण इस परम्परा का नाम कभी-कभी यारी साहब की परम्परा ही रखना अधिक उचित समकते हैं। फिर भी इसका जितना प्रचार इनके शिष्य व्ला साहंव व प्रशिष्य गुलाल साहब के कारण इसके पूर्वी चेत्र में हुआ, उतना पश्चिमी चेत्र में न हो सका। आगो आनेवाले इधर के अनेक महापुरुषों ने अपने मत के अनुसार उपदेश देकर पंथ के जीवित व जारत रखने की सदा चेच्टा की । अतएव समय पाकर इसका प्रधान केंद्र वस्तुतः पश्चिम की ख्रोर से इटकर पूर्व की श्रोर चला श्राया।

बावरी साहिबा की परम्परा का आरंभ उनके आदि प्रवर्तक रामानंद से माना जाता है जो प्रसिद्ध स्वामी रामानंद से भिन्न थे और जिनका निवात-स्थान गाजीपुर जिले का कोई पटना नामक गाँव था। उक्त रामानंद के शिष्य दयानंद भी उसी पटना गाँव के ही रहनेवाले थे, किंतु उनके शिष्य

मायानंद किसी अन्य स्थान के निवासी ये और अपने मत प्रथम तीन का प्रचार उन्होंने किसी प्रकार सुदूर दिल्ली तक जाकर प्रवर्त्तक किया। दिल्ली में इस सम्प्रदाय का केंद्र उनके पीछे आज भी वर्तमान है और उनके प्रशिष्य दीरू साहब के शिष्य

-यारी साहब के नाम से प्रसिद्ध हैं। इन महात्माओं के व्यक्तिगत जीवन - अथवा आविर्माव-काल के विषय में प्रायः कुछ भी पता नहीं है। इनकी किसी रचना का अवशेष चिह्न भी आज तक उपलक्ष नहीं और न इनके अनुयायियों तक की ही यह विदित है कि इनके मूल विचार क्या ये और इन्होंने किस प्रकार उसका प्रचार किया था। इनके सम्बन्ध की सारी बातें विस्मृति के गर्भ में लीन हो चुकी हैं और इनके नाम आजकल केवल इनके अनुयायियों द्वारा सुरिच्चत वंशावली में ही रह गए हैं। पंथवालों के अतिरिक्त इन्हें कदाचित् कोई भी नहीं जानता।

पंथ के मठों में सुरिव्तत वंशायली से पता चलता है कि बावरी साहिबा उक्त मायानंद की शिष्या थीं । इनके अनुयायियों का कहना है कि ये किसी उच्च कुल की महिला थीं और सत्य को खोज में पड़कर इन्हें बहुत कुछ कष्ट भी फेलने पड़े थे । कई साबु-संतों के साथ सत्संग करने के अनंतर इन्हें अंत में मायानंद मिले और उनके उपदेशों से प्रमावित हो इन्होंने

वावरी उनसे दीचा ग्रहण कर ली। श्रनुमान किया जाता है कि साहिबा इनका श्राविभाव प्रसिद्ध सम्राट् श्रकवर के समय श्रयांत् संवत् १५६६:१६६२ के लगभग हुश्रा या श्रीर इस प्रकार

ये संत दादू दयाल (सं० १६०१:१६६०) व हरिदास निरंजनी (मृ० सं० १७००) की समकालीन थीं । इनके पंथवालों के पवित्र स्थानों में इनका

१. उक्त सी के विषय में एक दोड़ा इस प्रकार प्रसिद्ध है:— 'यारी वारी प्रेम को,गाझी बूलादास। जन गुलाल परगट नयो, रामनाम खुशवास।'

एक चित्र पाया जाता है जिसमें इन्हें दायें हाथ में एक मोरछल लेकर और बायाँ हाथ किसी आधारी लकड़ी पर टेककर बैटी हुई किसी अन्यमनस्क, किंतु आनंदिविभोर भिक्तन के रूप में दिखलाया गया है। इनके शिर की ओर देखने से अनुमान होता है कि इनके बालों का जुड़ा किसी चीत्र से, दो-तीन लपेटों में, बँधा हुआ है और बाँधनेवाली बस्तु जटा के ढंग की बनी जान पड़ती है। वैसी ही कोई बस्तु इनके शिध्य बीरू साहब के चित्र में भी उनकी टोपी के इर्द गिर्द बँधी हुई दीख पड़ती है, परंतु वह जटा नहीं हो सकती। बावरी साहबा के शिर पर इस प्रकार बँधी हुई उक्त बस्तु यदि किसी मेप-विशेष की द्योतक हो, तो इनके मूल सम्प्रदाय के संबंध में भी कुछ प्रकाश पड़ सकता है। जो हो, इनके व्यक्तिगत जीवन की किसी घटना अथवा इनकी किसी विस्तृत रचना का भी हमें पता नहीं जिससे इन-जैसी वातों के विषय में कोई धारणा निश्चत करने में सहायता मिल सके।

'बावरी' शब्द का अर्थ बावली या पगली होता है, इसलिए यह नाम इनका उपनाम-सा ही जान पड़ता है। परंतु ऐसा मान लेने पर इनके मूल नाम का पता चलाना भी बहुत कठिन हो जाता है। इनका परिचय देनेवालें लोगों ने इनके विषय में लिखते समय बहुधा एक सबैया उद्भुत किया है जो कदाचित् इन्हीं की रचना समका जाता है। उसमें कहा गया है कि:

'बावरी रावरी का कहिये, मन हु के पंतम भरै नित भाँवरी । इनके नाम की भाँवरी जानहिं संत सुजान, जिन्हें हरिरूप हिये दरसावरी । सार्थकता संवरी सूरत मोहनी मूरत, दै करि शान अनन्त लखावरी । खांबरी साँह तेहारी प्रभू, गति रावरी देखि भई मति बावरी ।

अर्थात् वावरी कहती है कि हे प्रभो, आपकी विचित्र लीला के विषय में क्या कहा जाय! मेरा मन तो सदा पंतग की भाँति उससे आकृष्ट होकर चक्कर काटता रहता है। इस चक्कर मारने वा 'भाँवरी भरने' का रहस्य केवल उन्हीं को विदित है जो तुम्हारे रूप की माधुरी का अनुभव अपने हृदय में कर चुके हैं। उस मनोमोहनी मूर्ति की मलक दिखलाकर तुम अनंत का शान प्रदान करते हो। मैं तो तुम्हारी शपय खाकर कहती हूँ कि तुम्हारी गतिविधि को देखकर मेरी बुद्धि हैशन हो गई है, उसकी दशा पगली की-सी हो गई है और मं अब सचमुच 'बावरी' हूँ। इस प्रकार इस पद्य द्वारा इनके नाम की सार्थकता सिद्ध होती है और यह भी लिखत होता है कि इनकी लगन। परमात्मा के प्रति कितनी सच्ची थी तथा उसका वास्तविक रूप क्या था।

बाबरी साहिबा के शिष्य बीरू साहब के विषय में भी हमें अधिक पता नहीं चलता | इनके संबंध में भी केवल इतना ही कहा गया मिलता है कि ये किसी उच्च घराने के वंशज ये और उनके गुरुमल चेले थे। ये बावरी -साहिया का देहांत हो जाने पर उनकी गद्दी पर बैठे थे, उनके कदाचित् इकलौते शिष्य ये श्रीर दिल्ली में ही रहकर इन्होंने वहत दिनों तक सत्संग किया व कराया था। फिर भी इनकी उपलब्ध रचनाश्रों की भाषा में पाये जानेवाले 'बामल', "आयल", 'रहल', 'राखिलो', 'लागिलो' 'देखिलो', 'मोर' एवं 'करबी' जैसे शब्दों द्वारा प्रतीत होता है कि इनका संबंध किसी पूर्वीय प्रांत से भी अवश्य रहा होगा श्रीर वह प्रदेश संभवत: पंथ के श्रादि पुरुष रामानंद व दयानंद की जन्मभूमि रही होगी । इनके चित्र में प्रदर्शित इनकी धोती और इनका अगरखा भी इनका संबंध किसी पूर्ववाले प्रदेश के ही साथ स्चित करते हुए जान पड़ते हैं। इनके चित्र के देखने से पता चलता है कि ये अपने हाथ में एक सितार-जैसा -बाइयत्र भी लिये रहते थे श्रीर तदनुसार ये संगीत-प्रेमी भी रहे होंगे। इनके भी व्यक्तिगत जीवन की किसी घटना का कहीं उल्लेख नहीं मिलता और न यही विदित होता है कि किस परिस्थित में इन्होंने इस पंथ में प्रवेश किया था । बास्तव में पंथ के मूल प्रवर्त्त क रामानंद से लेकर बीरू साइव तक पाँच महात्माश्रों का उक्त परिचय भी बहुत कुछ इस पंथवालों की कतिपय मान्यताश्ची पर ही ग्राश्रित जान पड़ता है और इस बात के लिए भी कोई अन्य स्पष्ट प्रमारा नहीं मिलता कि आगे आनेवाली यारी साहब की परम्परा का संबंध इससे अवश्य ही रहा होगा।

यारी साइव उक्त बीरू साइव के दीक्ति शिष्य के रूप में प्रसिद्ध हैं श्रीर इनकी गद्दी की परम्परा दिल्ली नगर में आज तक भी चल रही है। इनका मूल नाम यार मुहम्मद रहा श्रीर कहा जाता है कि इनका पूर्व संबंध किसी शाही धराने से या तथा ये शाहजादा भी रह चुके थे। पीछे इनकी मनोवृत्ति अपने ऐश्वयंभय जीवन की श्रोर से किसी प्रकार हट गई श्रीर ये यारी साहव विरक्त होकर सत्य की खोज में लग गए। ऐसी दशा में किसी समय इनकी भेंट बीरू साहव के साथ हुई श्रीर उनके द्वारा पूर्ण रूप से प्रभावित हो इन्होंने उनका शिष्यत्व भी स्वीकार कर लिया। इनकी रचनाश्रो से पता चलता है कि इनका सत्संग पहले स्कीपीरों के साथ भी श्रवश्य हुआ होगा श्रीर उनके उपदेशों से तृष्त न होकर ही श्रंत में इन्होंने

बीरू साहब से भी दीजा महण की होगी। इनके जीवन-काल के विषय में अभी तक अनुमान से हो काम लिया जाता है। इनकी समिथि दिल्ली नगर में वर्तमान कही जाती है। इनके चार चेलों अर्थात् केशवदास, स्फीशाह, शेखन शाह और इस्त मुहम्मद ने इनके मत का प्रचार दिल्ली की ओर किया और इनके पाँचवें शिष्य बूला साहब ने इनके पंथ की एक शासा भुरकुड़ा, जिला गानीपुर में प्रतिष्ठित की जो अब तक चल रही है। यारी साहब की रचनाओं का एक छोटा-सा संग्रह 'रत्नावली' नाम से वेलवेडियर प्रेस, प्रयाग द्वारा प्रकाशित हुआ है और इनकी कुछ अन्य फुटकर रचनाएँ भी कई संग्रहों में मिलती हैं। 'रत्नावली' के सम्पादक ने इनके आविर्माव का समय सं० १७२५ और १७५० के बीच बतलाया है, किंतु अनुमान से जान पहला है कि इनका देशत उक्त काल के पूर्वाद में ही किसी समय हो चुका होगा और ये संभवतः संत मलुकदास (मृ० सं० १७३६) व संत ( प्रायानाय मृ० सं० १७५१ ) के समकालीन रहे होंगे।

यारी साहब की रचनाओं से विदित होता है कि ये एक मस्त मीला फकीर ये और इनकी साधना बड़े ऊँचे पैमाने की थी। इनके पश्चिमी खेत्रवाते चार शिष्यों में से सर्वप्रसिद्ध केशवदास हुए जो जाति के बनिया ये और कहीं उसी स्रोर के रहनेवाले ये। इनकी भी एक रचना 'श्रमीष्ट्र' के नाम से उक्त प्रेस द्वारा प्रकाशित हो चुकी है ' जिसके कई स्थलों पर इन्होंने यारी साहब को स्रापना गुक्त स्वीकार कर उनके प्रति स्रापनी श्रद्धा प्रदर्शित की है। उनके विषय में कहना है कि,

निर्मुन राज समाज है, चँवर सिंहासन छत्र । केशवदास व तेहि चढ़ि यारी गुरु दियो, केसोहि अजपा मंत्र ॥ र सूफीशाह जिससे प्रतीत होता है कि निर्मुण वा संत जनानुमोदित परमतत्व

को सर्वोच पदस्य समाट् की पदवी देकर इन्होंने अपने गुरु यारी साइव को उसके पद की अनुभूति उपलब्ध करनेवाला मार्ग-प्रदर्शक माना है। केशवदास भी अपने गुरु की ही भाँति एक पहुँचे हुए साधक जान पड़ते हैं और इनकी रचनाश्रों में भी प्रायः उसी प्रकार के आत्मवल व गंभी-

सहिंप शिवनन लाल ने अपनी 'संतमाल' ( प्० २४९ ) में 'अमीचॅट' के रच्यायता को जगजीवन साहब का शिष्य होना लिखा है जो अशुद्ध ठहरता है।
 केशवदास की अभीचॅट (वेलवेडियर प्रेस, प्रयान, १९१४ ई० ) प्० २।

रता की छाप लिचत होती है। इनके पश्चिमो चेत्रवाले गुरुमाई सूफीशाह की रचनाएँ उनके उपनाम 'शाह फकीर' के साथ मिलती हैं और उनकी भाषा अधिकतर फारसी-मिश्रित है। केशवदास का समय सं० १७५० और १८२५ के बीच बतलाया जाता है जो लगभग २५ वर्ष पीछे टल गया हुआ समस्म पड़ता है। कहा जाता है कि इस पश्चिमी चेत्र का प्रधान केंद्र दिल्ली नगर में अब तक वर्तमान है, किंतु उसकी परम्परा के अन्य संतों के विषय में कुछ पता नहीं चलता।

बावरी-पंथ की पूर्वी चेत्रवाली परम्परा श्रमो तक श्रविच्छित्न रूप में चल रही है श्रीर मित्र-भिन्न मठों का कुछ न कुछ परिचय भी उपलब्ध है। यारी साहब के प्रसिद्ध पाँचवें शिष्य ब्ला साहब गाजीपुर जिले के भुरकुड़ा नामक गाँव के निवासी ये श्रीर जाति के कुनबी वा कुमी थे। ये एक जमींदार के

यहाँ हल चलाने का काम किया करते थे। इनका नाम भी बुलाकीराम पहले बुलाकी राम था। कुक्त साहब का कहना है कि श्रीर उनके सुरकुड़ा के जमींदार मदन सिंह मालगुजारी न दे सकने के जमींदार कारण गिरफ्तार होकर दिल्ली गये थे। उन्हें सुबेदार ने वहाँ मेज दिया था श्रीर वे वहाँ कैंद्र भी हो गए थे। उन्हीं

का एक नौकर यारी साइव के यहाँ आता-जाता रहा। यारी साइव ने मर्दन सिंह की रिहाई के लिए आशीर्वाद दिया और नौकर व मालिक ने घर लौटकर उनका पंथ चलाया। परंतु सुरकुड़ा की ओर प्रसिद्ध जनभूति के अनुसार मर्दन हिंह धानापुर (जिला बनारस) के रहनेवाले जाति के इतिय जिमीदार ये। काशीनरेश महाराजा बलवंत सिंह के समय में ये उस प्रांत के चकलेदार भी ये और गुलाल साइव (बूला साइव के शिष्य) को देखकर उनके व्यक्तित्व से प्रभावित हो उनके शिष्य हो गए ये। इन्होंने अपना घर-बार भी छोड़ दिया या। इनका एक पक्का मकान (दमदमा) इनके स्मारक के रूप में बना हुआ आज भी वर्तमान है। अतएव, मर्दन सिंह का कोई संबंध बूला साइव के साथ होना संभव नहीं जान पड़ता। इसके सिवाय मर्दन सिंह का एक चित्र अरकुड़ा मठ

१. कुन्स : द्राइन्स ऐंड कास्ट्स आफ दि नार्थं वेस्टर्नं प्राविंसेन ऐंड अवध, ( मा० २ ) ५० ४६:७।

२. 'महात्माओ की बानी' सं० मध्य बाबा रामबरन दास साहब, सुरकुड़ा, गाजीपुर, सन् १९३३ ई०, १० 'अ'।

में सुरिव्त वित्रावली के लगभग अंत में दिया हुआ है, किंतु गुलाल साइव का चित्र उसी में इनके चित्र के पहले श्रीर बूला साहब वाले चित्र के श्रमंतर ही दिया हुआ है और इस बात से भी स्चित होता है कि मर्दन सिंह का संबंध बुला साइव से न होकर गुलाल साइव से ही रहा होगा तथा उक्त-जिमीदार मर्दन सिंह नहीं थे। श्रस्त ।

मुरकुड़ा की श्रोर प्रसिद्ध जनश्रुति के श्रनुसार बुलाकी राम एक बार अपने मालिक के साथ किसी मुकदमें की पैरवी के सिलसिलें में दिल्ली गये और वहाँ पर इन्हें कुछ दिनों के लिए ठहर जाना भी पड़ा। वहाँ रहते समय ये अवकाश पाकर वहाँ के प्रसिद्ध यार मुहम्मद शाह वा यारी साइव के निवास-स्थान पर कभी-कभी बैठने लगे, जहाँ यारी साहब पर चलनेवाले मत्संग का इनके ऊपर बहुत बड़ा प्रभाव पड़ा श्रीर एक दिन इन्होंने उनसे प्रार्थना को कि मुक्ते से भेंट भी अपने मत में दोच्चित कर अपना लीजिए। यारी व दीचा साइब ने इनकी निष्ठा देखकर इनकी प्रार्थना स्वीकार कर ली और इन्हें कुछ रहस्यमयी वातों के उपदेश देकर अपने मार्ग से इन्हें परिचित भी करा दिया। तब से इन्होंने अपने मालिक के साथ रहना उचित नहीं समका और उसे छोड़कर ये नगर से बाहर निकल पड़े। वहाँ से चल देने के अनंतर असण करते हुए ये कुछ दिनों में सरदहा गाँव ( जि॰ बाराबंकी ) पहुँचे जहाँ पर इन्होंने अपने एक साथी फकीर के साथ बालक जगजीवन को उपदेश देकर सन्मार्ग दिखलाया और वहाँ से घुमते-वामते फिर अपने पूर्व निवास-स्थान भुरकुड़ा लीट आए।

इधर जब इनके मालिक को इनका कहीं पता न चला, तब वे अपना कार्य समाप्त हो जाने पर अवेले ही घर लीटे और यहाँ पहुँचकर इनका पता लगाने की चिंता में सदा व्यस्त रहने लगे। उन्हें बराबर यही आशा थी कि ये कभी न कभी अवस्य लौटेंगे। कुछ काल तक यों ही प्रतीद्धा करने के अनंतर इन्हें एक दिन चरवाहों से पता चला हलवाही की कि कोई बुलाकी राम जैसा ही व्यक्ति निकटवर्ची जंगली में साधु के भेष में रहा करता है और वहाँ की माड़ियों में इघर-उधर भटकता किरता है। यह समाचार पाकर वे इन्हें दूँदते हुए इनके पास पहुँचे, इन्हें किसी प्रकार सममा-बुमाकर अपने घर लाये और उन्होंने इलवाही का काम फिर इनके छिपुर्द कर

दिया। परंतु बुलाकी राम अव पहले की भाँति एक साधारण इलवाहा नहीं रह गए ये और इनके ऊपर आध्यात्मिक जीवन का रंग भरपूर चढ़ चुका था, तदनुसार अपना इल चलाते समय भी इनका ध्यान अधिकतर चढ़ चुका था, तदनुसार अपना इल चलाते समय भी इनका ध्यान अधिकतर दूसरी ओर ही रहा करता और ये उसी में सदा मस्त रहा करते थे। एक दिन जब ये खेत में इल चलाते समय वहीं किसी मेंड पर ध्यानाविस्थित हो गए थे, इनके मालिक अचानक पहुँच गए और इनको इस प्रकार बैठे- बैठे समय खोते देखकर कोधवश उन्होंने इन्हें पीछे से धक्का दे दिया। प्रसिद्ध है कि उस चोट के लगते ही ये मुँह के बल गिर पड़े और इनके हाथ से दही छलक पड़ा जिसे देखकर इनके मालिक को महान् आश्चर्य हुआ। उनके बार-बार पूछने पर इन्होंने बतलाया कि में उस समय कुछ सती को मोजन कराने में लगा हुआ या और उन्हें खाने के लिए दही परसने जा रहा था, जो आपसे धक्का लग जाने के कारण मेरे हाथ से गिर पड़ा और में उक्त सेवा-कार्य से विचत रह गया। बुलाकी राम के इस कथन का इनके मालिक पर ऐसा धार्मिक प्रभाव पड़ा कि वे उसी समय इनके चरणों में गिर पड़े और इनके शिष्य बन गए।

तय से बुलाकी राम बूला साह्य के नाम से प्रसिद्ध हो चले और अपनी
उक्त नौकरी का परित्याग कर फिर ये जंगल चले गए। जंगलों में रहते समय
इन्होंने अब अपने लिए एक कुटी बना ली और वहीं रहकर सत्संग का कार्य
चलाने लगे। जिस जंगल में इनकी कुटी बनी हुई थी, वह इस समय
'रामबन' के नाम से प्रसिद्ध है, किंतु अब वह जंगल के
बूला साह्य रूप में नहीं रह गया। बूला साहय ने ७७ वर्ष की आयु में
सं० १७६६ में अपना चोला छोड़ा और इनकी कुटी के
निकट ही इनकी समाधि बनी। इनका जन्म सं० १६८६ में हुआ था।
इनकी शिचा के विषय में कुछ पता नहीं चलता, किंतु इनकी उपलब्ध
रचनाओं को देखने से जान पड़ता है कि इनकी पहुँच ऊँची थी। इन्होंने
अपने गुरु यारी साहब के प्रति बड़ी अद्धा प्रकट की है और नामदेव, सदना,
सेन, कबीर, पीपा, रेदास, धना, नानक व कान्हड़दास को आदर्शवत् माना
है तथा अपने गुरु-भाई केशवदास को भी उसी भाँति हिर के पास रहने
वाला बतलाया है। इनकी रचनाओं का एक संग्रह 'बुल्ला साहब का
शब्दसार' के नाम से 'वेलवेडियर प्रेस' प्रवाग द्वारा प्रकाशित हो चुका है।

र. दुल्ला साइव का शब्दसार पृ० २० व १२।

बूला साहब का देहांत हो जाने पर उनके पूर्व-मालिक उनके शिष्य व उत्तराधिकारी के रूप में गुलाल साहब के नाम से प्रसिद्ध हुए। ये जाति के ज्ञिय वे और वँसहरि तालुका परगना शादिया-गुलाल साहच बाद तहसील व जिला गाजीपुर के जमींदार ये जिसके अन्दर उक्त भुरकुड़ा गाँव भी पड़ता है। इन्होंने एक पद में अपने को 'बँसहरिया' वा वँसहर का रहनेवाला स्पष्ट शब्दों में कहा भी है; जैसे,

> 'गगन मगन धुनि गाजे हो, देखि श्रधर श्रकास । जन गुलाल बंसहरिया हो, तह करहि निवास ।"

इनके तथा इनके नौकर बुलाकी राम की चर्चा बूला साइववाले प्रकरण में की जा चुकी है। इनके हृदय की उदारता व मावुकता का पना केवल इसी एक बात से लग सकता है कि अपने नीच टहलुए के भी आध्यास्मिक व्यक्तित्व से प्रभावित होकर इन्होंने उसका शिष्यत्व स्वीकार कर लिया और उस समय से अपने सारे पूर्व संस्कारों को मुलाकर उसके सच्चे सेवक व अनुयायी तक बन गए। इन्होंने भी अपनी रचनाओं में अपने पूर्ववर्त्ता संतों के नाम बड़ी अदा व भक्ति के साथ लिये हैं और उनकी तालिका में दो एक सगुणोपासक भक्तों का भी उल्लेख किया है। वास्तव में इनकी रचनाओं के अंतर्गत इमें भक्ति की भावना इनके गुरु वा दादागुरु से कहीं अधिक मात्रा में दीख पड़ती है। इनकी कुछ रचनाओं का एक संग्रह 'गुलाल साइव की बानी' के नाम से बेलवेडियर प्रेस, प्रयाग द्वारा प्रकाशित हुआ है और इनके बहुत से अन्य पद महास्माओं की बानी में भी मिलते हैं जो इनके प्रधान मठ भुरकुड़ा से प्रकाशित हैं। इनके दो अन्य प्रंथ 'शान-गुष्टि' तथा 'रामसहस्र नाम' के भी नाम सुनने में आते हैं। इनकी मापा में भोजपुरी शब्द व मुहावरे की भरमार है।

बूला साइब के दो प्रधान शिष्यों में से प्रथम अर्थात् जगजीवन साइब ने अपने मुख्य केंद्र कोटवा से सत्यनामी सम्प्रदाय का प्रचार किया और उसी

गुलान साइव की बानी, प्र० ३१, पिक १२ (जहां पर 'बस्हिरिया' की जगह अमवश 'बसिहिरि' पद पाठ दिया गया है। फिर भी, 'बसहिरिया' पाठ की प्राचीन ह० लि० प्रतियों में मिलता है और वही शुद्ध भी है।)

२. वही, पृ० ९४ व १३३।

लीर पड़े।

प्रकार उनके द्वितीय शिष्य गुलाल साहव ने अपने केंद्र भुरकुड़ा से उनके मूलमत को प्रचलित किया । गुलाल साहव आपने गुरु बूला साहब की गदो पर उनके अनंतर सं० १७६६ में आसीन हुए जहाँ पर भीसा साहब इन्होंने सं० १८१७ में इहलोक से यात्रा की । गुलाल साहब के भी दो शिष्य प्रधान ये जिनमें से एक का नाम भीखा साहब ग्रीर दूसरे का इरलाल साहब था। भीखा साहब का पूर्वनाम भीखानंद चीवे था श्रीर इनका जन्म जिला श्राजमगढ़ के परगना मुहम्मदाबाद में वर्तमान खानपुर बोहना गाँव में हुआ था। अपनी आयु के आठवें वर्ष से ही इन्हें साधुआं के साथ उठने-बैठने तथा उनसे सत्संग करने का स्वभाव पड़ गया था। इस कारण इनके माता-पिता ने इनके विवाह बारहवें वर्ष में करके इनपर ग्रहस्थी का भार डाल देना चाहा । परंतु तिलक के लिए निश्चित दिन को ही ये किसी बहाने से अपना घर छोड़ बाहर निकल पड़े श्रीर देशाटन करने में लग गए । ये भ्रमण करते हुए जब काशी पहुँचे, तब वहाँ पर रहकर इन्होंने कुछ शास्त्राध्ययन कर ज्ञानार्जन करना चाहा, किंतु कुछ ही दिनों में इनका जा वहाँ से भी उचट गया और अपने हृदय में शांति को आती हुई न पाकर वहाँ से ये अपनी जन्मूमि की ओर

श्रपनी लौटती यात्रा में जब ये घूमते-वामते जिला गाजीपुर के सैदपुर भीतरी परगने के अमुश्रारा गाँव में पहुँचे, तब इन्हें किसी देवमंदिर में गाते हुए एक गवैये के मुख से गुलाल साहब की बनायी हुई एक अपद सुनाई पड़ी, जिसे सुनते ही ये श्रत्यंत प्रभावित हो गए। इन्होंने गवैये के निकट जाकर उससे उक्त पद के रचिंदता का परिचय पूछा श्रीर यह श्रात्मपरिचय जानकर कि वह भुरकुड़ा के संत गुलाल साहब की रचना है, वहाँ एक च्या भी नहीं ठहरे श्रीर उनसे मेंट करने के उद्देश्य से वहाँ से शीध चल पड़े। जब ये भुरकुड़ा पहुँचे, तब गुलाल साहब को वहाँ इन्होंने अपने शिष्यों के साथ सत्संग करते हुए पाया श्रीर उनके निकट जाकर इन्होंने अपनी जिशासा उनके सामने प्रकट कर दी। गुलाल साहब के सुन्दर शरीर एवं शीलपूर्ण व्यवहार से ये प्रथम दृष्टिपात के च्या से ही प्रभावित हो चुके थे। इनके आनंद का पारावार न रहा, जब उन्होंने वैसी ही उदारता के साथ इनकी सारी वार्ते सुन लीं श्रीर इन्हें संतोपपूर्ण उत्तर देकर अपना शिष्य भी बना लिया। अपने व्यक्तिगत

परिचय, सत्यान्वेषण की चेष्टा तथा गुलाल साइय के साथ प्रथम मिलन की चर्चा ये श्रपने पदों द्वारा स्वयं भी इस प्रकार करते हैं:—

> 'जनम ऋस्थान खानपुर बुहना, सेवत चरन भिखानंद चौवे ॥४॥' बीते बारह बरस उपजी रामनाम सो प्रीति । निषट लागि चटपटी मानो, चारिउ पन गयो बीति ॥१॥ निह खान पान सोहात तेहि छिन, बहुत तन दुर्वल हुआ । घर ग्राम लाग्यो विषम धन, मानो सकल हारो है खुवा ॥२॥'

'सतसंग खोजी चित्तसो वह बसत अलख अलेख है। कृपाकरि कम मिलहिंगे दहुं कहाँ कीन मेप है।।४॥ कोउ कहेउ साधू है बहु बनारस, मक्तिवीज सदा रह्यी। तहँ सास्त्र मतको ज्ञान है गुरु मेद काहू नहिं कह्यी।।४॥'

'चल्यों विरह जगाम छिनविन उठतं मन श्रनुराग । दहुं कीन दिन श्रुर घरीपल कब खुलैगो मम भाग ॥७॥'

हक श्रुरद बहुत विचित्र स्नत योग पूछे उहै कहाँ।
नियरे भुरकु इा श्राम जाके, सब्द श्राये है तहाँ ॥६॥
चोपलागी यहुत जायके चरन पर थिर नाइया।
पूछे उक्षा कहि दियो श्रादर सहित मोहि वैसाहया॥१०॥"
'गुरु दाता छत्री सुनि पाया। सिष्य होन दिज जाचक श्राया॥१॥'
देखत सुभग सुन्दर श्रति काया। बचन सप्रेम दीन पर दाया॥२॥
बृक्ति विचारि समुक्ति ठहराया। तन मन सौ चरनन चित लाया॥३॥

'सर्व दान दियो रूप विचारी । पाय मगन भयो विम्न भिखारी' ॥६॥2

भीखा साहव आगे चलकर एक बड़े तेजस्वी महात्मा हुए श्रीर गुलाल साहब का देहांत हो जाने पर ये उनके उत्तराधिकारी भी बने। ये सं० १८१७

२. 'भीसा साइब की बानी' ( बेलबेटियर प्रेस, प्रयाग ) पृ० ९।

२. 'भीखा साइव की वानी' (बेलवेडियर प्रेस, प्रयाग) ए० १६:१७

३. वर्षा, प्र १९ : २०

में उनकी गद्दी पर आसीन हुए और ३१ वर्षों तक निरंतर सत्संग कर-करा कर इन्होंने सं० १८४८ में अपना शरीर छोड़ा। इनके दो प्रधान शिष्यों में

से प्रधान गोविंद साहब थे, जिन्होंने अपने गुरु से आजा शिष्य व लेकर जिला फैजाबाद के अहरीला गाँव में अपनी गदी रचनाएँ चलाई और इनके दूसरे शिष्य चतुर्भु ज साहब थे जो इनकी जगह भ्रकुड़ा गाँव में ही इनके उत्तराधिकारी बने। भीखा

साहब की रचनाओं में १. रामकुंडलिया २. रामसहस्रनाम ३. राम सबद ४. रामराग ५. रामकवित्त और ६. भगत बच्छावली के नाम सुने जाते हैं और इनकी विविध कृतियों का एक संग्रह 'वेलवेडियर मेंत', प्रयाग द्वारा 'भीखा साहब की बानी' नाम से प्रकाशित हो चुका है। उक्त अपकाशित ग्रंथों में सबसे बड़ा ग्रंथ 'रामसबद' है जिसमें में खासाहब के अतिरिक्त कुछ अन्य संतों की भी रचनाएँ जोड़ा, वा भावसाम्य वाले पदों के रूप में, उद्भूत हैं और अधिकतर चुने हुए होने के कारण उत्कृष्ट मात्रों के परिचायक हैं। इनकी 'भगत बच्छावली' में भिन्न-भिन्न अनेक भक्तों का शब्द-हिंडोलना पर मूलना दिखलाया गया है और इस प्रकार उसके अंतर्गत विविध पौराणिक भक्तों, नाथपंथी योगियों व संतों के नाम आ गए हैं। गुलाल साहब की रचनाओं में जिस प्रकार आत्मानुमव-संबंधीवर्णनों का बाहुल्य है और उनका प्रवाह भी उल्लेखनीय है, उसी प्रकार भोखा साहब की पंक्तियों में आत्मिनवेदन की मात्रा अधिक है और उनका गेयत्व भी हमें शीध आकृष्ट कर लेता है।

भीखा साइव के प्रधान केंद्रस्य उत्तराधिकारी चतुर्भुज साइव जाति के ब्राह्मण ये श्रीर उनका जन्मस्थान बनारस जिले का कार्वार नामक गाँव था। ये परमात्मा को खोज में ख्राने निवासस्थान से चलकर भुरकुड़ा तक श्राये ये श्रीर वहाँ भीखा साइव से प्रभावित हो उनके शिष्य हो गए ये। ये भीखा साइव के मर जाने पर सं० १८४६ में उनकी गदी पर बैठे शिष्य-परम्परा श्रीर सं० १८७५ में वहीं पर इनका भी देहांत हो गया। इनकी केवल थोड़ी-सी ही बानियाँ कई संग्रहों में इघर-उधर विखरी हुई मिलती हैं जिनसे इनके एक परमात्मनिष्ठ सच्चे फकीर होने का श्रच्छा प्रमाण पाया जाता है। इनका देहांत हो जाने पर इनके शिष्य नरसिंह साइव इनकी गद्दी पर सं० १८७६ में बैठे श्रीर सं० १६०६ तक जीवित रहे। ये गाजीपुर जिले के किसी शेखनपुर गाँव के निवासी थे श्रीर जाति के खिश्रय थे। ये ३० वर्षों तक श्रपने मठ में रहकर

धर्मो देश करते रहे। नरसिंह साहब के पीछे इनके शिष्य कुमार साहब सं० १६०७ में भुरकुड़ा की गद्दी पर बैठे ग्रीर सं० १६३६ तक उनके ग्रन्कुल कार्य करते रहे। ये सालिमपुर (जिला बिलया) के रहनेवाले किसी चित्रिय पिता के पुत्र वे ग्रीर बिलया के ददरी मेले के श्रवसर पर विश्त होकर भुरकुड़ा चले गए थे। कहते हैं कि इन्हें सर्वप्रथम प्रेरणा चीट बड़ागाँव के महन्त देवकी नन्दन से मिली थी जिन्होंने इन्हें समका-बुक्ताकर सुरकुड़ा मेज दिया था। कुमार साहब का सं० १६३६ में देहांत हो जाने पर इनके शिष्य रामिहत साहब सं० १६३७ में भुरकुड़ा की गद्दी पर बैठे थे। ये भी जिला बिलया के ही किसी गेलहुवा नामक गाँव के निवासी चित्रिय-कुल के बालक ये ग्रीर ग्रपनी वृद्धावस्था में इन्हें उक्त उत्तराधिकार मिला था। इनका देहांत सं० १६४६ में हुन्ना ग्रीर इनके स्थान पर जैनारायण साहब सं० १६५० में बैठे थे। ये भी जाति के बरिहया राजपूत थे, विरक्त होकर ग्रपने जन्मस्थान से भुरकुड़ा तक ग्राये थे ग्रीर ग्रपनो साधना व सच्चिरत्र के लिए परम प्रसिद थे। इनका देहांत सं० १६८१ में हुन्ना ग्रीर इनकी जगह रामबरनदास महन्त हुए जो संभवतः ग्राज तक भुरकुड़ा में विद्यमान हैं।

भीला साहब के गुरु-भाई इरलाल साहब ने अपने निवासस्थान चीट बड़ागाँव ( जिला बिलया ) में अपनी गद्दी कायम की । ये सदा ग्रहस्थाश्रम में ही रहते रहे, किंतु अपनी आध्यात्मिक साधना व चित्रवल के कारण इनकी प्रसिद्धि दूर-दूर तक हो गई थो। इनकी चलायी हुई शिष्य-परम्परा उक्त चीट बड़ागाँव में अभी तक उसी प्रकार चल रही है और उसमें हरलाल साहब कई उच कोटि के महापुरुषों का आविर्माव हो चुका है। इस गद्दी के मुख्य स्थान को 'रामशाला' कहते हैं जहाँ पर इसके प्रधान महन्त का आसन रहता है और इसके पुराने महन्तों के स्मारक भी सुरिचत हैं। इरलाल साइव की शिष्य-परम्परा के लोगों ने जितना ध्यान शुद्ध सात्विक जीवन की छोर दिया, उतना समय रचनाछों के निर्माण की श्रोर नहीं लगाया; इसी कारण बावरी पंच की इस शाखावालों के पास बहुत-से ग्रंथ नहीं मिलते । इनके सबसे प्रसिद्ध संतकवि देवकीनन्दन साइब थे जो महन्त तेजधारी राम के पुत्र थे और सं० १८६० के लगभग उत्पन्न हुए थे। ये अपने पिता का देहांत हो जाने पर उनकी गद्दी पर सं० १८८७ में श्रासीन हुए ग्रीर श्रामे गहरे श्राध्यात्मिक श्रनुभवों के श्राधार पर इन्होंने १. शब्द २. चतुरमासा ३. कुंडलिया व ४. फुटकर पदी की रचना की।

इनकी रचनाश्चों के श्रंतर्गत निर्मुण परमात्मा के श्वतिरिक्त सगुण रूप श्रीकृष्ण-परकपद भी बहुत-से श्वाये हैं। इनका देहांत सं० १६१३ में हुश्चा था। इस शाखा के श्वनुयायियों में श्वजबदास, गरीबदास, विरंच गोसाईं, जनकृवा, मकरंददास व जगनाथ भी जान पड़ते हैं जिनकी कुछ रचनाएँ उपलब्ध हैं।

भीखा साइब के संबंध में अनेक चमत्कारपूर्ण बातें सुनी जाती हैं जिनसे इनके बहुत बड़े महात्मा होने का श्रनुमान किया जाता है। कहते हैं कि एक बार इनके यहाँ एक साध ने आकर इनसे मथरा का पेटा और त्रिवेशी का जल माँगा । भीखा साहब ने कहा कि ये सब मेरे यहाँ नहीं हैं। इसपर अपनी सिद्धि की शक्ति प्रदर्शित करने के उद्देश्य से उसने इन दोनों बस्तुत्रों भीखा साहब को मँगाकर उपस्थित जनता में बाँटना श्रारंभ किया। श्रांत के चमत्कार में भीखा साहब ने उससे कहा कि मुक्ते भी दो, परन्त वह लाख प्रयत्न करने पर भी पेडे वा त्रिवेशी जल में से कोई भी न दे सका । विवश होकर उसे लंजित भी होना पडा और वह जमा की याचना करता हुआ इनके पैरो पर गिर पड़ा । इसी प्रकार इनके यहाँ एक बार प्रसिद्ध किना राम श्रीघड का आना श्रीर इनसे मदिरा का माँगना भी बतलाया जाता है । मदिरा के माँगने पर जब इन्होंने इनकार कर दिया, तव किना राम ने इनके यहाँ रखे हुए पानी को ही मदिरा के रूप में परिवर्तित कर दिया और इनके सेवक यह चमत्कार देखकर अत्यंत हैरान हो गए। परन्तु जब इन्होंने स्वयं पानी पीना चाहा श्रीर वे इनके लिए पात्र लेकर घडे से ढालने लगे, तब स्वच्छ पानी ही निकला । किना राम (मृ० सं०१८८३) काशी के निकट रहा करते ये श्रीर प्रिंद है कि अपने युवाकाल में कारो गाँव ( जि॰ बलिया ) के बाबा शिवाराम से उन्होंने दीचा ग्रहण की थी। अवत्यव भीखा साहब के साथ उनकी भेंट का होना संभव कहा जा

संत भीखा साइब के प्रथम शिष्य गोविंद साइब के विषय में कुछ पता नहीं चलता है। इतना ही प्रसिद्ध है कि ये फैजाबाद जिले के ऋहिरौली नामक गाँव के निवासी थे। गोविंद साइब जाति के ब्राह्मण थे और पहले किसी जानकीदास नामक साधु के शिष्य भी थे। परन्तु इन्हें उक्त साधु के

सकता है, परन्त उक्त चमत्कारपूर्ण घटना की सत्यता का सिद्ध करना

कठिन है।

१. दे० अध्याय ६ 'बाबा किनाराम अधोरी'।

उपदेश से पूरी शांति नहीं मिली और ये जगनाथपुरी की श्रोर चल पड़े। इस पुरी-यात्रा के समय इन्हें मार्ग में भीखा साहब से भेंट हो गई श्रीर उनसे

सरसंग कर चुकने पर इन्होंने उन्हें अपना गुरु स्वीकार

गोविन्द कर लिया। इनकी शिद्धा अथवा इनके व्यक्तिगत जीवन साहब की अन्य बातों का हाल अभी तक विदित नहीं है। केवल इतना और भी कहा जाता है कि प्रसिद्ध पलटू साहब इनके

यजमान थे श्रीर इनसे प्रभावित होकर पीछे वे इनके दीचित शिष्य भी ही यए थे। इनकी कोई रचना नहीं मिलती।

पलदू साइव अपने गुरु गोविंद साइव से कहीं अधिक विख्यात हुए। इनका जन्म नग वा नगपुर जलालपुर गाँव (जिला फैजाबाद) में हुआ था जो आजमगढ़ जिले की पश्चिमी सीमा से मिला हुआ बतलाया जाता है। ये पहले अपने पुरोहित गोविंद साइब के साथ साधु जानकीदास के शिष्य हो गए थे, किंतु गोविंद साइब के भीखा साइब द्वारा

पलटू साहब पुनः दीवित होकर लौट आने पर इन्होंने उन्हें ही अपना

गुठ स्वीकार कर लिया और इस प्रकार इनकी भी दीला भीला साइव की ही शिष्य-परम्परा में हो गई। पलटू साइव जाति के काँदू बनिया ये और पहले गृहस्य ही बने रहे। इनकी रचनाओं की एकाघ पंक्तियों से प्रतीत होता है कि ये अंत में मूँड मुहाकर और करघनी तोड़कर विरक्तों की अंग्री में भी प्रवेश कर गए ये तथा अयोध्या को इन्होंने अपना प्रधान केंद्र भी बना लिया था। इनके समे भाई पलटू प्रसाद का कहना है कि,

'नग जलालपुर जन्म भयो है, बसे श्रवध के स्तोर। कहें पलटू परसाद हो, भयो जगत में सोर॥"'

इन्होंने इस विषय में स्वयं भी कहा है कि,

'सहर जलालपुर मूँड मुँड़ाहनि खबध तोरिनि करधनियाँ। पलदूदास सतगुरु बलिहारी, पाइनि मक्ति खमनिया ॥११८॥३

इसी प्रकार ये अपनी विरक्ति के कारण तथा भक्ति के संबंध में भी कहते हैं:

'टोप टोप रस आनि मक्की मधु लाइया। इक लें गया निकारि सबै दुख पाइया।

१. 'पलटू प्रसाद की भजनावली', पलटू साइव की बानी भा० १, ५० २ पर उद्धृत ।

२. 'पत्रदू साहब की बानी' भा० ३, पू० ७९।

मोको भा वैराग श्रोहिको निरित्त कै ।
श्रिरे हां, पलटू माया बुरी बलाय, तजा मैं परित्त कै ॥४८॥ विद्या चारि बरन को मेटि के, भक्ति चलाया मूल ।
गुरु गोविंद के बाग में, पलटू फूला फूल ॥१४३॥ वि

पलटू साइव के जन्म वा मरण की तिथियाँ आर्मा तक आशात हैं और इनके आविर्माव-काल के संवतों के विषय में भी आभी अनुमान हो किया जाता है; फिर भी अपनी रचनाओं में, जो कहीं-कहीं पर इन्होंने एकाध आत्म-परिचयात्मक उल्लेख कर दिये हैं, उनसे इनके जीवन-वृत्त पर कुछ प्रकाश आवश्य पड़ जाता है। श्रुपनी 'कुंडलियों' में इन्होंने जो

इनका आतम एकाध माँकियाँ दे दी हैं, उनसे प्रकट होता है कि अयोध्या परिचय में रहते समय इनकी बड़ी प्रसिद्ध हो गई थी और इनकी स्थाति के कारण बहुत-से बैरागी 'पंडित व काजी' इनसे

द्वेषभाव रखने लगे ये। ये कहते हैं कि,

'गिरहस्थी में जब रहे, पेट को रहे हैरान ।

पेट को रहे हैरान, तसदिया से मिले ऋहारा ।

साग मिल्पो बिनु लोन, वही तब ऐसी घारा ।

श्राये हरि की सरन, बहुत सुख तबसे पाई ।

सुबुई चारो जून, खांड श्री खोवा खाई ।

लड्डू पेड़ा बहुत सेंत को उखाता नाहीं ।

जलेबी चीनी कंद भरा है घर के माहीं ।

पलदू हरि की सरन में हाजिर सब पकवान ।

गिरहस्थी में जब रहे, पेट को रहे हैरान ॥२४२॥'र

इसी प्रकार 'हाथ जोरि आगे मिले लै लैं भेंट अमीर। लै लै भेंट अमीर नाम का तेज विराजा। सब कोड रगरे नाक, आहके परजा राजा। सकलदार मैं नहीं, नीच फिर जाति हमारी। गोड धोय पटकरम, बरन पींचे लै चारी।

१. 'पलटू साइव की वानी' भा० २, पू० ८५।

२. 'पलटू साहब की बानी' भा० ३, ५० ११४।

इ. वही, भार १, प्र १००।

बिन लसकर बिन फीज, मुलुक में फिरी दोहाई। जनमहिता सतनाम, आपु मैं सरस बड़ाई। सत्त नाम के लिहे से, पलटू भया गंभीर। हाथ जोरि आगे मिले, लै लै मेंट अमीर ॥१६॥ १

श्रीर इतना ही नहीं,

'ऐसी भक्ति चलावै, मची नाम की कीच ।

मची नाम की कीच, बूट्रा औ बाला गावै ॥

परदे में जो रहे सब्द सुनि रोवत आवै ।

भक्ति करै निरधार, रहे निरगुन सो न्यारा ॥

आवै देय लुटाय आपुना करै आहारा ।

मन सब को हरि लेय सभन को राखे राजी ।

वीन देख ना सकै वैरागी पंडित काजी ॥

पटलुदास इक बानिया रहै अवध के बीच ।

ऐसी भक्ति चलावै, मची नाम की कीच ॥ ५८ ॥''

श्रतएव, इस वैरमाव का परिगाम यह हुआ कि,

'सव वैरागी बटुरि कै पलदुहि किया अजात।

पलदुहि किया अजात, पर्भुता देखि न जाई ॥

बनिया काल्हिक भक्त, प्रगटभा सब दुतियाई।

इम सब बड़े महन्त, ताहिको कोउ ना जानै ॥

बनिया कर पखंड ताहिको सब कोउ मानै।

ऐसो ईर्षा जाति कोउ, ना आवै ना खाइ॥

बनिया ढोल बजाय के, रसोई दिया लुटाइ।

मालपुदा चारिउ वरन, बाँधि लेत कुछ खात॥

सब वैरागी बटुरिकै, पलदुहि किया अजात॥ २५५॥

श्चंत में कहा तो यहाँ तक जाता है कि, 'श्चवधपुरी में जिर मुए, दुष्टन दिया जराह । जगननाथ की गोद में, पलटू सूते जाह ॥'3

१. 'पलटू साइव की बानी' भा०१, ५०९।

२. 'पलटू साइव की बानी' पु० २७।

३. वही, पु० ११४।

४. वही, 'जोदन चरित' पृ० २ पर उद् त ।

अर्थात् उक्त दुर्भावना के कारण दुष्टों ने इन्हें इनके घर में आग लगा कर जीते जी जला दिया और ये फिर जगन्नायपुरी में जाकर प्रकट हुए।

फिर भी अहाँ पर इन्होंने शरीर त्याग किया था, वहाँ पर अयोध्या से चार मील की दूरी पर इनकी समाधि आज भी वर्तमान है जहाँ इनके अनुयायियों की संगत चलती है और उक्त स्थान को 'पलटू साहब का अखाड़ा' भी कहा जाता है। इनके पंथवाले वहाँ पर समय-समय पर एक अच्छी संख्या में एकत्र हुआ करते हैं। पलटू साहब की

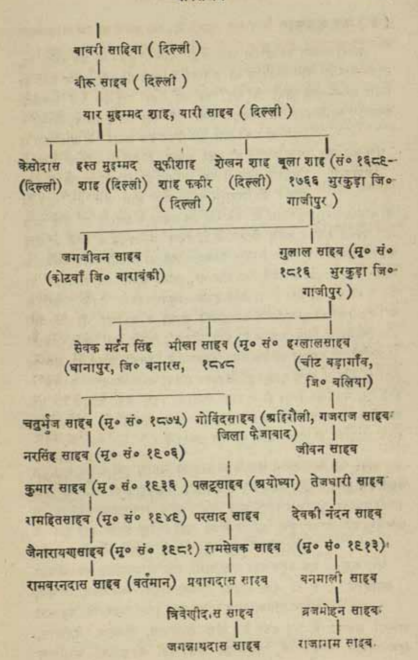
समाधि व बहुत-धी रचनाएँ मिलती हैं जिनमें से इनकी कुंडलियों, रचनाएँ आदि रेखतों, फूलनों, श्ररिल्लों, शब्दों एवं साखियों का एक श्रद्धा संग्रह 'वेलवेडियर प्रेस' प्रयाग, से तीन भागों में

प्रकाशित हुआ है। इनमें कुल मिलाकर ३५३ पृष्ठ तथा लगभग १००० पद संग्रहीत हैं जिनकी भाषा बहुत स्पष्ट, सरल, किंतु ब्रोजपूर्ण व मुहाबरेदार है। कई स्थलों पर तो इन्होंने कवीर साइब के भावों तथा शब्दों तक को लेकर उन्हें विस्तृत रूप दे हाला है। इन्हें बहुत-से लोग 'द्वितीय कवीर' भी कहा करते हैं। इनके एक ग्रंथ 'आत्मकमें' का भी नाम मुनने में आता है। इनकी रचनाओं को देखने से विदित होता है कि ये एक उच्च कोटि के अनुभवी संत, निर्भीक आलोचक तथा निर्दृत्द जीवन व्यतीत करनेवाले महापुरुष ये और यही कारण है कि इनका प्रभाव विशेष रूप से फैला तथा क्रमशः इनके नाम पर एक अलग पंथ भी पलटू-पंथ नाम से चल पड़ा। इनका देहांत हो जाने पर इनके शिष्य परसाद साइब, संभवतः उपर्युक्त पलटू परसाद इनकी गहो पर बैठे, किंतु उनके अनंतर आनेवाले शिष्यों वा प्रशिष्धों के विषय में कुछ पता नहीं चलता। पलटू साइब के संबंध में यह भी कहा जाता है कि ये नवाब शुजाउदीला के समकालीन ये और सं० १८२७ के श्रास्थास वर्तमान ये।'

### (२) बावरी-पंथ की वंशावली

रामानंद (पटना, जि॰ गाजीपुर) | दयानद (,, ,,) | मायानंद (दिल्ली)

१. 'नागरी-प्रचारिगी पत्रिका' मा० १५, १० ८६।



### (३) मत व प्रचार

बावरी परम्परा का आरंभ वस्तुतः उस काल में हुआ था जब कवीर-पंथ, नानक-पंथ एवं साध-सम्प्रदाय की प्रतिष्ठा हो चुकी थी और उनके मतों का प्रचार अपने-अपने चेत्रों में बढ़ रहा था तथा दादू-पंथ एवं निरंजनी सम्प्रदाय का विकास भी कमशः होता जा रहा था। पंजाब, दिल्ली व राजस्थान की आरे उस समय इस प्रकार के आदोलनों में

पंथ का मत एक जायति की लहर उत्पन्न हो गई यी और अपने-अपने विशेषता सिदांतों, विचारों तथा मान्यताओं को सर्वसाधारण के बीच पैलाने की चेष्टा में सभी वर्ग क लोग लगे हए थे। तो

भी बावरी परम्मा की श्रोर से किये गए इस प्रकार के प्रयत्नों का कोई पता नहीं चलता श्रीर न उसके संगठन के ही संबंध में श्रनुमान करने का कोई श्राधार उपलब्ध है। इस परम्मा के महात्माश्रों का जितना ध्यान व्यक्तिगत जीवन को श्रादर्श रूप देने की श्रोर था, उतना श्रपने मत के प्रचार वा पंथ के संगठन की श्रोर न था श्रीर उनके श्रनुयायियों ने उनके उपदेशों से भरी रचनाश्रों को मुन्यवस्थित कर उनकी मुरचा व प्रतिष्ठा भी कभी नहीं की। इस कारण इनके यहाँ न तो कोई 'बीजक', 'श्रादि ग्रंथ' 'श्रादि उपदेश' वा 'सवंगी' के ढंग का धार्मिक ग्रंथ विद्यमान है जिसका पूजन वा सम्मान होता हो श्रीर न इनके धमंगुदश्रों के जन्म श्रथवा मरण-स्थान के उपलच्च में कोई वैसा मेजा वा उत्सव ही मनाया जाता है। इस पंथ के मूल मत एवं बास्तविक स्वरूप का परिचय हमें कुछ इधर-उधर बिखरी हुई बानियों तथा इनके मठवालों के सत्संग द्वारा ही चल सकता है।

बावरी-पंथ के पश्चिमी चेत्र में साहित्य का निर्माण पूर्वी चेत्र से कदाचित् बहुत कम हुआ। यारी साहब की 'रत्नावली', 'केशवदास की 'अमीवूँट' तथा बावरी साहिबा, बीरू साहब एवं शाह फकीर की कतिपय फुटकर रचनाओं के अतिरिक्त हमें प्रायः कुछ भी उपलब्ध नहीं। किंतु इसके पूर्वी चेत्र के

महात्मात्रों की बहुत-सी रचनाएँ मिलती हैं और उनका पंथ का एक बहुत बड़ा अंश अभी तक अपकाशित रूप में पड़ा साहित्य है। बूला साहब, गुलाल साहब, जगजीवन साहब, भीखा साहब, पलटू साहब तथा दूलन साहब की बहुत-सी

-बानियाँ प्रकाश में आ चुकी हैं ; किंतु नेवलदास, खेमदास, देवीदास, पहलवानदास, चतुर्भुजदास, देवकीनंदन आदि संतों की कृतियाँ अभी तक

इस्तिलिखित रूप में ही पड़ी हैं। यांद इस पंथ की सभी रचनाएँ संग्रहीत होकर प्रकाश में आ जायँ, तो इनके द्वारा संत-साहित्य के कलेवर में एक अच्छी वृद्धि हो सकती है। इस पंथ की जगजीवनसाहववाली शाखा सत्यनामी-सम्प्रदाय का महत्त्वपूर्ण अंग वन चुकी है और उसे बहुत-से लोग इससे पृथक् मी माना करते हैं। परन्तु इसकी मोखा-पंथ, पलटू-पंथ जैसी अन्य शाखाओं की गणना अभी तक इसी के भीतर हुआ करती है और इसके पिश्चमी चेत्र की फकीरी परम्पराओं का मी इसी में समावेश किया जाता है। इस पंथ के विकास में कमानुसार अनेक भिन्न-भिन्न मतों का सहयोग मिलता आया है और भिन्न-भिन्न परिस्थितियों के प्रभाव ने इसके मूल सिद्धांतों में अनेक प्रकार के संशोधन, परिवर्धन व परिमार्जन कर दिये हैं; जैसा कि इसके कमागत साहित्य को ध्यानपूर्वक देखने से विदित होता है।

वावरी व वावरी साहिया को जो सिदांत व साधना के ढंग अपनी बीरू का गुरु-परम्परा से उत्तराधिकार के रूप में प्राप्त हुए थे, उनके सिद्धांत स्वरूप का कुछ आभास इस पद्य से मिलता है:

'श्रजपा जाप सकल घट बरते, जो जानै सोइ पेखा। गुरु गम जोति श्रगम घर बासा, जो पाया सोइ देखा। मैं बान्दी हीं परम तत्व की, जग जानत कि भोगे। कहत बाबरी सुनो हो बोरू, सुरति कमल पर डोरी॥१॥'

श्रथीत् श्रवपाजाप की किया स्वभावतः प्रत्येक शरीर में नियमानुसार चल रही है, किंतु जो जानकार है वही उसे श्रनुभव कर सकता है। जब सद्गुरु की कृपा द्वारा उस श्रमभ्य क्योति वा परमतत्व का परिचय कोई पा लेता है, तभी उसे इसमें सफलता मिलती है। बावरी का कहना है कि वह उस परमतत्व की दासी है, फिर भी लोग उसे केवल पगली मात्र समका करते हैं। वह श्रपने शिष्य बीरू को संवोधित करके बतलाती है कि सुरित का कमल श्रथवा शब्द तत्व के केंद्र के साथ जोड़े रहना परमावश्यक है। इन पंक्तियों द्वारा बावरी साहिबा ने संचेप में स्पष्ट कर दिया है कि इमारा मुख्य ध्येय परमतत्व की पूर्ण श्रनुभूति है जो गुद की बतलायी हुई युक्ति से श्रपने भीतर सदा चलनेवाले श्रजपाजाप के सहारे सुरित के साथ उसका नित्य संवंध स्थिर करके ही उपलब्ध की जा सकती है। इसी को संतमत के

१. 'महात्माओं की वाखी' ( मुरकुहा, गानीपुर, १९३३ ईं० ) पू० १।

श्चनुसार 'स्वानुभूति', 'सुरितशब्दयोग' श्चयवा 'चतुर्थ पद की प्राप्ति' श्चादि श्चनेक श्चन्य शब्दों द्वारा भी व्यक्त किया जाता है। बीरू साइव ने एक श्चपने पद्य में उस श्चजपाजाप को ही त्रिकुटी के तीर-तीर बजायी जानेवाली 'लाल की बांसरी' की 'तान' वा 'श्चनइद सुर' 'कहा है श्चीर बतलाया है कि उसके श्चागे बढ़कर उस शब्द के केंद्र खसम वा नाह को पहचानना तथा उसका साथ करना ही हमारा सबसे श्चंतिम ध्येय है।

### यारी साहब का भी कहना है कि,

'सेसावित दिल खोजै देह । बोलनहार जगतगुर बेह ॥

यारी साहब घट घट बोलै रमताराम । नाद बरन नारायन नाम ॥५॥

की ट्याख्या जोम-जुगति बिन जोग न होई । वा तन प्रेम न उपजै कोई ॥

नाद बरन जो लाबै ध्यान । सो जोगी जुग जुग परमान ॥६॥

2

इन्होंने उस 'फिलिमल फिलिमल' बरमनेवाले 'नूर', 'कनमुन कनमुन' बजनेवाले 'अनहर', 'रिमिफिम रिमिफिम' बरमनेवाले 'मोती' तथा 'निरमल निरमल' रूप में विद्यमान उस 'नाम' का वर्णन कई प्रकार से किया है। इनके अनुसार वास्तविक भजनं वही है जिसके द्वारा उस 'निर्मल नाम' का विना आँखों की महायता से ही प्रत्यन्न दर्शन होता हो और उस परम ज्योति की ओर इमारी सुरति इस प्रकार प्रीतिपूर्वक लगी रहे जैसे चकोर चंद्रमा की ओर देखता रहता है, जैसे समुद्र की बूँद समुद्र में लीन हो जाती है, जैसे लोहा पारस द्वारा कंचन हो जाता है अथवा जैसे मिखयों के साथ बात करती हुई भी पनिहारिन का ध्यान सदा अपने शिर पर रखे हुए घड़े की ओर ही रहता है और इसी की जुगति के बतलानेवाले को इन्होंने अपना गुरु माना है । इनकी विशेषता केवल इसी बात में है कि इन्होंने सुकी सम्प्रदाय के अनुसार,

'धट घट नूर मुहम्मद साहब, जा का सकल पसारा है ॥१॥"'
तथा 'सूली के पार मेहर पेखा, मलकृत, जबरूत लाहूत तीनो।
लाहूत सेलीनासूत हैरे, लाहूत के रस में रंग भीजो' ॥

१. 'महारमाओं की बाखी' (अरकुढ़ा, गाजीपुर १९३३ ई०) ए० २।

२. 'यारी साइव की रत्नावली' (वे॰ प्रे॰ प्रयान, १९१०) ए० ९।

३. वही, पु० ३।

४. वह , यू० ४।

५. 'यारी साइव की रत्नावली' (वे॰ प्रो॰ प्रयाग, १९१० ई०) ए० २, शब्द ५।

६. वही, 'मूलना ६, ५० १=:९

जैसे वर्णनो की ग्रोर भी कभी-कभी ध्यान दिया है तथा तदनुरूप बहुत-से श्ररबी वा फारसी शब्दों के प्रयोग भी किये हैं। इनकी भाषा श्रत्यंत श्रोज-पूर्ण है श्रीर उसमें मस्ती व श्रावेश के भाव प्रायः प्रत्येक स्थल पर हमें दृष्टिगोचर होते हैं। शाह फकीर व केशवदास ने भी बहुचा इन्हीं का श्रनुसरण किया है। इन तीनों संतों की रचनाश्रों में हमें बाबरी साहिश के पूर्वोक्त पद्म की ही ब्याख्या सर्वत्र दीख पड़ती है श्रीर इनकी शैली भी वही है।

बूला साहब ने भी भेद की उक्त बातों के अनेक वर्णन किये बूला का है और 'सुरतशब्दयोग' की साधना की ओर बार-बार आत्म-विचार सकेत किया है। परंतु इनके अनुसार 'जोग' का सच्चा जानकार उसे ही समकता चाहिए जो उस प्रकार सब कुछ

करता हुआ आत्मचितन में भी रत रहा करे। ये कहते हैं,

'संतो जोग जानै तौन । आपु आपु विचारि लेवै, रहै घट में मौन ॥१॥' इत्यादि

योग-साधना-द्वारा केवल सुरति व निरित के संयोग को स्थित ला देना मात्र ही पर्याप्त नहीं। उसे स्थायित्व प्रदान करने के लिए आत्मविचार की ह्योर भी ध्यान देना चाहिए जो शानयोग की साधना का ह्याधार है और जिसके बिना खात्मानुभूति में हदता व एकतानता का ह्याना बहुधा कठिन हो जाता है। ये रामनाम के स्मरण को उद्धार का उपाय बनलाते हैं, किंद्र 'गनन' में सदा 'सब्द विवेकी' को ही देखने का उपदेश देते हैं ह्यौर सत्संग की महिमा बनलाते हैं। देहनके मन का साराश यही जान पड़ता है कि

सवन सुनिते नाद प्रभु की, नैन दरसन पेखु । उपनिपद् अर वेद गावत, अचल अमर अलेखु ॥ १ ॥ भाव संग त् भक्ति करिते, प्रेमसों लवलीन । सुरित सों त् बेड़ा याँथो, सुलुक तीनों छीन ॥ २ ॥

श्रीर इससे स्पष्ट है कि इन्होंने सभी मुख्य साधनाश्रों को महत्त्व दिया है। इसी प्रकार इनके 'उपनिषद् ऋक वेद गावत' से यह भी पता चलता है कि इनपर वेदांत का भी प्रभाव कम नहीं पड़ा था। ये नाम-स्मरण के साधक थे,

१. 'नुल्ला साइव का शब्दसार' (वे० प्र ० प्रयाग) १९१०, पृ० १०।

२. वही, पृ० ३०, शब्द ५।

३. °महात्माको की बानी' ( मुख्तुद्धा, गाजीपुर १९३३ ई० )पृ० १=।

का०-३२

भगवत्येम में सदा विभोर रहनेवाले महापुरुष थे, किंतु साथ ही आत्मज्ञान की साधना को भी अपनाये रहना जानते थे।

बूला साइव के शिष्य गुलाल साइव ने भी आसन मारकर अवेले बैठने, सिसव सूर अर्थात् इड़ा एवं पिंगला में वायु भरने, गगन की ओर उल्टी राइ से चलने, कमल के विकसित करने, अनइद के सुनने, शून्य व अशून्य के बीच संयंघ जोड़ने तथा अगम, अगोचर व अविगत के खेल का अनुभव करने र आदि के अनेक विवरण दिये हैं और इस

गुलाल की प्रकार अपने आप को उलटकर निहारने वा देखने तथा भक्ति विना माला की जाप के सहारे अंतर्लीन होने की विधि भी बतलाया है। 3 वे यह भी कहते हैं कि मैंने

आपने प्रभु के साथ नयी प्रीति जोड़ ली है और मुक्ते अब उस 'बानी' का अनुभव हो रहा है जो गगन-मंडल में हरदम नवीन-नवीन रूपों में उठा करती है। वे वे उस प्रभु के प्रति भक्ति व अबा प्रदर्शित करते रहने से भी कभी नहीं चूकते। वे अपने को 'अतीत' वा 'अतीथ', अवध्त और फकीर भी कहते हैं अऔर कभी-कभी दापत्य भाव के आवेश में आकर उस परमतस्व व सत्पुरुष को अपना कंत वा 'अविनाशी दूल्हा' भी ठहराते हैं। परतु 'ज्ञानगुष्टि' नामक स्वना में ये अपने मत को स्पष्ट शब्दों में वेदांतमत पर ही आश्रित बतलाते हैं। यह रचना 'शिष्य अर्ज' और 'शी गुढ़ दया' के रूप में एक प्रकार की प्रश्नोत्तरी है जिसमें भीखा साहब इनसे कुछ प्रश्न करते हैं और ये उनके उत्तर देते हैं।

'ज्ञानगुष्टि' के अत में श्री गुरु दया शिषंक के नीचे कहा सर्वात्मवाद गया है कि,

'योग अध्यातम अंत विचारा। जहां निवृत सो ब्रह्म विचारा ॥ निरगुन मत सोइ वेद को अंता। ब्रह्मरूप अध्यातम संता॥ येते रूप आतमा कहिये। आपै आपु गुरु सो लहिये॥ वेदान्त अध्यातम सुध रूपा। विनु अकार को रूप अनूग॥

१. श्युलाल साहब की बाखी' ( वे॰ प्रे॰ प्रयाग, १९१० ई॰ ) शब्द १३, पृ० २७। २.वर्डी, श्र॰ ११, पृ० ५१।

इ. वहीं, श्र० २८, प्० ४२ ।

४. वही, यु० २१, यु० ६२ ।

सूत्य निरन्तर ताको कहिये। भीखा ब्रह्म चेतन्य नहिं रहिये॥ तहंवा शब्द पवन कल्लु नाहीं। केवल ब्रह्म निरन्तर मांही॥ जहंवा दुविधा भाव न कोई। अध्यातम वेदान्त मत सोई॥ यहि सिवाय कोइ और बतावै। ताको सतगुरु मत नहिं आवै॥"

अर्थात अध्यातम योग के ख्रंत में विचार खाता है अथवा जहाँ उसकी निवृत्ति होती है, वहीं से ब्रह्मविचार का आरंभ होता है। निर्मेश मत वा संतमत जिसे कहते हैं, वह वास्तव में वेदांत है श्रीर उसके माननेवाले संत ब्रह्म के अध्यात्म रूप हैं, जितने रूप दीख पड़ते हैं, वे सभी आत्मस्वरूप हैं और श्रपने श्रापका ज्ञान गुरु की कृपा द्वारा ही संभव होता है। श्रध्यात्म का श्रद रूप ही वेदांत का विषय है जो विना आकार का अनुपम रूप है। ब्रह्म को चेतन न कहकर निरंतर शून्य कहना हो अधिक उचित है। वहाँ पवन वा शब्द तक की गति नहीं है, सर्वत्र ब्रह्म ही ब्रह्म व्यास है; वहाँ किसी प्रकार की दुविधा की गुंजायश नहीं है श्रीर श्रध्यात्म वेदांत की यही सबसे बड़ी विशेषता है। इन बातों के अतिरिक्त यदि और कुछ कोई बतला रहा हो तो समक्त लो कि उसे इमारा सल्युक्मत ज्ञात ही नहीं है। 'ज्ञानगुष्टि' की कथन-शैली आदि पर विचार करते हुए उसे गुलाल साइव की रचना होने में संदेह भी किया जा सकता है और वह अन्य ऐसी शान-गुध्यिं। की भाँति पीछे की कृति भी हो सकती है, किंतु उसमें प्रतिपादित विषय का मेल उनकी अन्यत्र कही गई वातों के साथ भी खाता हुआ दोखता है और इस विचार से इसका महत्त्व कुछ कम नहीं होता।

संत गुलाल साइव के समय से साधना से अधिक सिद्धांतों के प्रतिपादन की ओर ध्यान देना आरंभ हो जाता है। भीखा साइव ने भी यही किया है और उन्होंने अपनी अधिकांश रचनाओं में ब्रह्म, माया, जगत् व जीवात्मा के खरूप का वर्षन किया है। इनके वर्णन की शैली दावरी, बीरू अथवा यारी की भाँति, गइन विषयों की ओर संकेत करके उनकर

यारी की भाँति, गहन विषयों की स्रोर संकेत करके उनका सीखा की दिग्दर्शन करा देना मात्र की नहीं है, स्रिपेतु उनका प्रतिपादन सुन्यवस्थित निरूपेश करने तथा उन्हें बहुधा शास्त्रीय श्रेली शब्दावली व पदित के अनुसार विस्तार देने की भी है। वे अनुभूत बातों को न्यक्त करते समय उनके रसानंद में मन्न

२. 'नहारमाओं की वाणी' ( अुरकुड़ा, गाजीपुर १९३३ ई० ) ए० २१४।

होकर श्रपना कथन बीच में ही बंद कर देना नहीं जानते, बल्कि उसके प्रवाह में वह निकलते हैं और वस्तुस्थित के सांगोपांग स्पष्टीकरण की चेष्टा में एक ही बात को विविध प्रकार से कहने लगते हैं। इसका सबसे संदर हच्छीत उनके द्वारा किये गए अनाइत शब्द के स्वरूप के वर्शन में मिलता है जहाँ पर उन्होंने इसे प्रत्यच करने के प्रयत्न में संगीत के विविध रूप उद्भत किये हैं। इसी प्रकार उन्होंने एक ही तत्व की अनेकरूपता दर्शाते समय भी एक ही मिट्टी के गढ़े गये विचित्र रंग के वर्त्तन, एक ही सोने के आधार से निर्मित अनेक प्रकार के खरे व खोटे गड्ने तथा एक ही जलराशि में उठनेवाले फेन, बुदबुद, लहर व भिन्न-भिन्न तरंगों के मांठे वा खारे पानी के उदाहरण देकर आत्मा की एकता प्रतिपादित की है और कहा है कि वास्तव में ठगनेवाला बटमार व टगा जानेवाला बटोही सब एक ही सरकार के छंग हैं। वे अपने श्रद्वतवाद का निरूपण करते हुए बतलाते हैं कि,

एके शब्द बहा फिरि एके, फिरि एके जग छाया। आतम जीव करम अरुकाना, जड़ चेतन विलमाया ॥१॥3

श्रीर कहते हैं कि मुक्ते मन व माया ही फेर में डालकर डाइ रहे हैं। भीखा साहय ने एक शब्दमार्गी की भौति 'सुरतशब्दयोग' उनका 'जोग' के भी वर्णन किये हैं। इसका परिचय देते समय वे अपनी सरल भाषा में कहते हैं : वर्णन

जुक्ति मिले जोगी हुआ, जोग मिलन को नाम जोग मिलन को नाम, सुरति जा मिले निरति जब। दिब्य दृष्टि संजुक्त देखिके मिले रूप तब । जीव मिले जा भीव को, पीव स्वयं भगवान। तब सक्ति मिले जा सीव को, सीव परम कल्याण ॥ ११ ॥

इसी प्रकार उन्होंने उक्त जोग के परिशाम का भी वर्शन यों किया है :

सब्द परकास के सुनत श्रव देखते. लूटि गई विषे बुधि बास कांची

१. श्मीखा साहद की बानी', दे० प्रे प्रवाग, १९०९ ई०, प्० १=:१९।

<sup>2. 461,</sup> E 481 | DEP 100 | 17 | 10 | 10 | 10 |

इ. वही, पूर २०।

४. 'भीन्ता सावन की बानी', वे० प्रे० प्रवाग, १९०९ ई०, ए० ९५।

सुरति गै निरति घर रूप आयो दृष्टि पर,

प्रेम की रेख परतीत खांची।
आतमा राम भरिपूर परगट ग्ह्यो,
खुलि गई संथि निज नाम बांची॥
भीखा यो पिंग गयो जीव सोइ ब्रह्म में,
सीव श्रद सक्ति की मिलन सांचो॥ ३॥

उनके उक्त 'जोग' का जोगी निरा साधक वा सिद्ध नहीं। वह एक भजनानंदी फकीर है जो एकनिष्ठ श्राध्यात्मिक जीवन यापन करता हुआ भी अपने को संसार का विरोधी नहीं मानता और न उसकी उपेक्षा ही करता है। उसमें क्षमा, शील, संतोध, सरलचित्तता आदि सारे नैतिक गुगों का समावेश रहता है और वह हाके साथ ही 'दरदवंद पर धीर' भी होता है, जैसा होना हमारे समाज के लिए परमावश्यक है।

पलट् साहब भी कभो-कभी उक्त प्रकार की ही बातें करते हुए जान पड़ते हैं, किंतु वास्तव में उनका अधिक ध्यान काया के भीतर की रहस्यमयी स्थिति और उसका स्पष्ट विवरण देने की ओर है और वे बार-बार उसका वर्णन करते हुए मगन रहा करते हैं। वे बहा की सबंब्यापकता बतलाने के लिए फूल

के भीतर की सुगंध, काठ के भीतर की आग, धरती के पलटू की भीतर के जल, दूध में छिपे धी व में इदी में छिपी लाली के विशोषता उदाहरण देते हैं और कहते हैं कि ब्रह्म उसी प्रकार सब कहीं अहश्य रूप से भरपूर है और उसके विना तिल भर भी

खालों नहीं है। 3 श्रतएवं यह सिंद है कि वह साहिय हमारे पास ही वर्तमान है, उसे श्रयने भीतर घँतकर केवल याद भर कर लेने की श्रावश्यकता है । याद करते हो वह हमारे भीतर दीख पड़ने लगता है श्रीर प्रतीत होता है कि,

> 'मेम की घटा में बुँद परै पटापट, गरज आकास बरसात होती। गगन के बीच में कूप है अधेमुख, कूप के बीच इक बहै सोती। उठत गुंजार है कुंज की गली में, फेरि आकास तब चली जोती। मानसरोबर में सहसदल कॅवल है, दास पलटू हंस चुगै मोती॥"

१. धलटू साहब को बानी; पृ० ६३।

२. वही, पृ० २४।

३. 'पलटू साहब की बानी', वै० प्रे० प्रवाम, १९२९ ई०, भा० १, पृ० ३६।

४. वहीं, बुंडलिया ९३, ५० ४२।

५. वहीं, भार २, रेखता ३०, १० १३।

वे उसे स्थिति को पार्थिवरूप तक देते हैं और उसे ग्राठवाँ लोक के नाम से ग्रामिहित करते हैं। उन्होंने उसकी भौतिक स्थिति निश्चित करते हुए यहाँ तक बतलाया है कि वह,

'सात महल के बाद मिलै अठएं उजियाला। '' जिससे प्रतीत होता है कि उसके पहले सात अन्य भूमियों को भी पार करना पड़ता है।

पलटू साहब श्रद्धेतवाद के माननेवाले हैं श्रीर 'जोई जीव सोई ब्रह्म एक है' बतलाकर उसे समकाते हुए कहते हैं कि जिस प्रकार फल में बीज है श्रीर बीज में फल है, जल में लहर है श्रीर लहर में जल है, छाया में पुरुष है श्रीर पुरुष में छाया है, श्रद्धर में स्याही है श्रीर स्याही में श्रद्धर है, व मिट्टी में घड़ा है श्रीर घड़ें,में मिट्टी है तथा सोने में गहना है श्रीर गहने में सोना है,

अहैतवादी ठीक उसी प्रकार जीव में ब्रह्म है श्रीर ब्रह्म में जीव है, विना जीव के ब्रह्म हो नहीं सकता। न तो ये दोनों प्रथक-प्रथक

वस्तुएँ हैं श्रीर न इनके श्रातिरिक्त श्रम्य कोई दूसरी वस्तु है ही श्रीर यह बात 'श्रान समाधि' में प्रत्यन्न हो जाती है। इस प्रकार की धारणा रखनेवाल के लिए किसी प्रपंच वा विडंबना के फेर में पड़ने की आवश्यकता नहीं रह जाती। वह अपनी वास्तविक स्थित का परिचय पाकर पक्का फकीर बन जाता है श्रीर श्रपना जीवन निर्द्र-द्व होकर व्यतीत करता है। 'उसे संयत जीवन, नामस्मरण श्रीर संतोष जागीर में मिले रहते हैं, वह खुशी की कफनी डाले रहता है, अपने हृदय को उदार कर लेता है, दिन-रात श्रारमाराधन में लगा रहता है, जीवन्मुक्त बन जाता है, सम्राट्व मिन्नु को एक समान जानता है, मृत्यु का प्याला छाने रहता है श्रीर उसी के नशे में सदा चूर रहकर किसी बात की कभी परवा नहीं करता। '' इस प्रकार की मानसिक स्थिति ही एक फकीर के लिए सच्ची मिक्त है जिसके सामने हठयोगादि कुछ नहीं श्रीर जिसे श्रपनाकर वह श्रपना जीवन सफल बना लेता है। उसे केवल यही सकता है:—

१. 'पलटू साहव की बानी', मा० १ प्०४७ व मा०२ प्०७८।

२ वडी, भा० १, पृ० ७८।

३. 'पलटू साइव की बानी', मा० ३, ५० ५३।

४. वही, मा० १, ५० १४।

'जगत हँसै तो हँसन दे, पलटू हँसै न राम। लोक लाज कुल छाड़ि कै, करिली अपना काम॥'१३१॥'

पलटू साइब ने इसी के अनुसार स्वयं अपने विषय में भी लिखा है कि मैं अब सीसारिक बनियाई का परिस्थाग कर सतगुरु की सिपारस से राम की मोदियाई पा गया हूँ, मेरे घर नीवत बज रही है और बराबर सवाई लाभ होता जा रहा है। मेरी भरती त्रिकुटी में है और गादी सुपुष्ना में लगी हुई है। दशम द्वार पर मेरी कोठी है जहाँ अनादि पुरुष बैठा हुआ है, ईड़ा व पिंगला के दोनों पलरों में सुरित की जोठी लगी है और सत्त सबद की डाँडी पकड़कर मोती भर-भरकर में तौला करता हूँ। तस्व की देरी लगी है, जहाँ चंद्र व सूर्य दोनों रखवाली करते हैं और मैं तुरीयावस्था में रहकर बेचने के कार्य में व्यस्त हूँ। 2

इस प्रकार जो आध्यात्मिक दीवानापन बावरी साहिबा के आनुपम ब्यक्तित्व से उनके पंथ में आरंभ हुआ था, वह यारी साहब के स्फी संस्कारों तथा गुलाल साहब व भीखा साहब के वेदांती वातावरणों में क्रमश: और भी गंभीर होता हुआ पलटू साहब तक अपनी पूर्ण अभिव्यक्ति में आ गया।

पलटू साइव का परमात्मविश्वास, उनका उत्कट वैराग्य, सारांश उनका संतोप व उनकी अपूर्व मत्ती इस पंच की मान्यताओं के अनुयायियों के लिए आदर्शस्वरूप हैं। पलट साइव के

नाम पर पलटू-दासियों का एक नवीन पंथ भी चला जिसका केंद्र अयोध्या में माना जाता है और जिसके अनुयायी नीले रंग के वस्त्र व टोपी घारण करते हैं तथा मुख्यतः अयोध्या के अतिरिक्त लखनऊ एवं नैपाल में भी पाये जाते हैं। किंद्र फिर वैशा कोई दूसरा सत उसमें नहीं हुआ। भीखा साहब के नाम पर भी बिलया तथा गाजीपुर जिलों में 'भीखापंथ' प्रसिद्ध है, किंद्र एक सात्विक जीवन के अतिरिक्त इसके अनुयायियों की कोई अन्य विशेषता नहीं और न साधारण बातों में वे किसी दूसरे. पंथवालों से किसी प्रकार भिन्न कहे जा सकते हैं।

## ७ मलूक-पंथ

मलूकदास के नाम से एक से अधिक महात्मा हो गए हैं, इस कारण

१. 'पलटू साइब की बानी', पू० ६७।

२. वही, भा० ३, ५०४६।

सेत मल्कदास के विषय में लिखते समय कभी-कभी भ्रम उत्पन्न हो जाता है। स्व॰ बाबू श्यामसुन्दर दास ने 'कदी अंथायली' को भूमिका में एक मल्क दास का उल्लेख किया है जिन्होंने किसी खेमचंद के लिए उसकी काशीयाली

पुरानी प्रति तं ॰ १५६१ में लिखी थी और अनुमान किया कबीर-शिष्य है कि वे कबीर साहब के शिष्य थे, जगन्नाथपुरी में जाकर मलूकदास बसे ये तथा उन्हीं की खिचड़ी का भोग वहाँ अब तक लगा करता है। रव॰ बाबू साहब ने उस मलूकदास एवं कबीर

साहर का संबंध प्रमाशित करने के लिए उक्त 'ग्रंथावली' की एक निम्नालिखत साली भी प्रस्तुत की है,

> 'कबोर गुर बसै बनारसो, सिख समंदो तीर। बीसाह्या नहीं बीसरे, जे गुगा होइ सरीर ॥' २॥ र

जगन्नायपुरी में किसी मलूकदास की एक समाधि कवीर साहब की समाधि के निकट ही बनी हुई बतलायी जाती है। अतएव यह संभव है कि कवीर साहब के शिष्य माने जानेवाले कोई मलूकदास जगन्नायपुरी में रहते रहे ही और उन्हीं की समाधि भी वहाँ बतमान हो। कुछ लेखकों ने उक्त समाधि के विषय में लिखा है कि वह संत मलूकदास की ही है और इसके लिए इनके शव का कड़ा से वहाँ तक प्रवाहित होता हुआ चला जाना भी कहा है। परन्तु ऐसी काल्पनिक घटना का प्रस्तुत किया जाना इस बात को स्चित करता है कि उक्त दोनों मलूकदास को एक हो व्यक्ति सिद्ध करने की चेध्या में ऐसा किया गया है। संत मलूकदास तथा उक्त कवीर-शिष्य मलूकदास का समसामयिक तक होना, उपलब्ध प्रमाशों के आधार पर सिद्ध नहीं।

वैरागी मलुक इसी प्रकार सर्वसाधारण में प्रसिद्ध है कि संत मलूक-दास दास ने,

'ब्रजगर करे न चाकरी, पद्मी करे न काम। दास मलूका कंइत हैं, सबके दाता राम॥'

दोई की रचना की थी श्रीर इसी कारण इन्हें घोर भारपवादी कह दिया जाता है। परन्तु पता चलता है कि ये पक्तियाँ वस्तुतः 'श्रीमलूकशतकम्' नामक

१. 'करीर-ग्रंबावली' (भूमिका) काशी नागरी-प्रचारिणी समा, सन् १९२८ १०, ५० २।

२. वही, मूलग्रंथ, पू० ६८।

एक छोटी-सी रचना से ली गई है जिसके रचियता कोई श्रन्य मल्कदास थे। 'श्रीमल्कशतकम्' में मल्कदास रचित १०१ दोहे संग्रहीत हैं जिनमें स्वामी रामानंद के सिदांतानुसार श्रमेक साम्प्रदायिक बातों की चर्चा की गई है श्रीर विशिष्टाहैत मत को ही एकमात्र वेद-सिद्धान्त मानते हुए 'दशरय-तृपसुत-चरस्त को महत्त्व भी दशांया गया है। रचना का छुछ परिचय देनेवाले के कथन से भी स्पष्ट है कि उसके रचियता 'रामानन्दाचार्यजी महाराज के सम्प्रदाय के द्वारपीठाचार्य' मल्कदास थे। इधर संत मल्कदास के स्वामी रामानन्द की किसी साम्प्रदायिक संस्था के साथ किसी संबंध का पता नहीं चलता। संत मल्कदास गाईस्थ्य-जीवन व्यतीत करनेवाले व्यक्ति थे जिनका सीधा संबंध कदाचित् किसी भी सम्प्रदाय से नहीं था श्रीर न उनके वैरागी हैंने का कोई प्रमागा ही उपलब्ध है। ये संतमत पर विश्वास करनेवाले तथा सच्ची रहनों के श्रनुसार श्रपना कार्यक्रम निश्चित करनेवाले महापुरुष थे श्रीर इनके लिए 'श्रजगरी वृत्ति' का श्रनुभोदन करना श्रसंभव-सा था; इस कारण इनके तथा उक्त दोहे के रचिता को एक ही व्यक्ति मान लेना उचित नहीं है।

मलूक-पंथ के अनुयायियों के अनुसार संत मलूकरात का जन्म वैशाल वदी ५ सं० १६३१ को इलाहाबाद जिले के कड़ा नामक गाँव में हुआ था। इनके पिता लाला सुन्दरदास जाति के खत्री ये और उनकी उपाधि कक्कड़ की थी। इनके भानजे व शिष्य प्रयागनिवासी सुथरादास ने इनकी एक 'पिरचयी' लिखी है जिससे यह भी पता चलता है कि इनके संत मलूकदास पितामह का नाम जठरमल या और इनके प्रतितमह वेणी का परिचय राम ये। इस रचना द्वारा यह भी विदित होता है कि इनके हरिश्चंद्रदास, श्रृं गारचंद्र तथा रामचंद्र नामक तीन भाई भी ये और इनके प्यार का नाम 'मल्लू' था। दे बन् चितिमोहन सेन ने 'मलूक-परिचयी' के रचयिता का नाम सुथरादास लिखा है और उसका कायस्य होना बतलाया है । किंतु उक्त ग्रंथ की इस्तलिखित प्रति से ऐसा नहीं जान पड़ता। उसमें स्पष्ट कहा गया है कि,

१. 'सेन' ( मासिक पत्र ) तथपुर, वर्ष २, धंक १०, चैत्र सं० १९०९, पृ० ७:१२।

२. 'नागरी-प्रचारिसी पत्रिका', मा० १५, सं० १९९१, पृ० ७९।

३. 'मिटीबल मिस्टिसिल्म आफ इंडिया' १९३० ई०, पू० १५२।

'मलूक को भगिनी सुत जोई, मलूक को पुनि शिष्य है सोई।
... सुयरा नाम प्रकट जग होई॥
तिनहित सहित परिचयी भाषी, बसै प्रयाग जगत सब साधी।'

एक कायस्थ का किसी खन्नी का भगिनी सुत होना संभव नहीं जान पड़ता। अत्रतपव उक्त परिचयी का रचियता भी खन्नी ही रहा होगा। कहा जाता है कि 'मल्लू' अपने बचपन से ही कोमल हृदय के व्यक्ति ये और अपनी पाँच वर्ष की आयु से ही इनका स्वभाव था कि जब कभी खेलते समय किसी गली वा मार्ग में कहीं काँटा वा कंकड़ पड़ा पाते, तब उसे उठाकर किसी दूसरी ओर डाल देते जिससे वह किसी के पाँव में लगकर कथ्ट न पहुँचा सके। इनकी परहित चिंतन की इस मनोवृत्ति को देखकर किसी महातमा ने इनके भविष्य का अत्यंत उज्ज्वल होना बतलाया था।

बालक मल्लू की साधु-सेवा के विषय में भी कुछ कथाएँ प्रचलित हैं। प्रसिद्ध है कि एक दिन साधुय्रों की किसी मंडली ने इनके यहाँ भोजन की माँग प्रस्तुत की, परंतु इनके घरवालों ने इस श्रोर कुछ ध्यान नहीं दिया। मल्लू का यह व्यवहार इतना श्रसहा हो गया कि उसने श्रपने ही

पर के भंडार में सेंघ लगा दो ख्रीर जो कुछ भी सामग्री प्रारंभिक यी उसे बाहर निकालकर साधुख्रों को खिला दिया। जीवन इनकी माता को जब यह बात विदित हुई, तब उन्हें महान् कष्ट हुखा, परन्तु जब उन्होंने इसके कारण किसी विशेष

हानि की संभावना न देखां, तब चुप रह गईं। अपने इस विचित्र स्वभाव के कारण ही ये लड़कपन में किसी वृत्ति वा जीविका की भी शिल्ला सफलतापूर्वक नहीं पा सके। जब ये ११ वर्ष के थे, उस समय इन्हें इनके पिता ने कम्बल बेंचने का काम सौंपा और देहात में प्रति आठवें दिन पैठ लगने पर वहाँ इनके जाने का प्रवध कर दिया। एक बार संयोगवश इनका कोई कम्बल न विक सका और न कोई मँगता ही मिला जिसे ये माँगने पर एकाघ कम्बल दे देते। ये कम्बलों का पूरा गहर घर लाते समय मार्ग में थक गए और हार मान किसी वृद्ध के नांचे इस विचार से पैठ गए कि कोई सहायता मिल्लायगी। ऐसे ही समय उधर से एक मजदूर निकला जिसके शिर पर इन्होंने कम्बल की गठरो रख दी और स्वय उसके पीछे हो लिए। परन्तु मजदूर इतना तेज चला कि वई इनसे आगे इनके घर पहुँच गया और इनकी माँ को इस बात का संदेह हो गया कि उसने अवें के के लिये

हों। इस कारण इनकी माँ ने उसे खिलाने के बहाने एक कमरे में बंद कर दिया और अपने लड़के के आने की प्रतीक्षा करने लगी। परन्तु जब ये घर लीटे और दोनों ने कमरा खोलकर कम्बलों को सहेजना चाहा, तब पता चला कि मजदूर किसी प्रकार भीतर से ही चम्पत हो गया है और उसके खाने की रोटी यो ही पड़ी है। कहते हैं कि बालक मल्लू पर इस बात का बहुत बड़ा असर पड़ा। उसने पड़ी हुई रोटी को उठाकर प्रसाद के रूप में खा लिया और उस कमरे को बंद कर वह उसके भीतर भगवान के साद्वात् दर्शनों के लिए निरंतर तीन दिनों तक पड़ा रहा। तीसरे दिन उसकी अभिलाधा कदाचित् पूरी हो गई और वह 'मलूकदास' बनकर बाहर निकला।

संत मल्कदास एक महात्मा द्वारा दीचित भी हुए ये जिनका परिचय द्रविड़ देशनिवासी विद्वलदास के नाम से दिया जाता है। परन्तु कुछ प्रमाणों के आधार पर यह बात ऋसत्य सिद्ध होती है और तथ्य यह जान पड़ता है कि इन्होंने किसी देवनाथ से पहले केवल नाम-मात्र की दीचा ली थी तथा इन्हें आध्यात्मिक जीवन में वस्तुतः प्रवेश कराने-

गुरु वाले कोई मुरारस्वामी नामक महापुरुष थे। वेश्वीमाधवदास के 'मूल गोसाई चरित' से भी पता चलता है कि संभवतः

मुरारस्वामी के ही साथ मलूकदास गो॰ तुलसीदास के यहाँ गये थे। विहल दास के विषय में पता चलता है कि वे उक्त देवनाथ के गुरु माऊनाथ के भी गुरु थे श्रीर इस बात का उल्लेख सुथरादास की उपर्युक्त 'मलूक-परिचयी' में भी किया गया है। कुन्स के अनुसार मलूकदास की गुरु-परम्परा स्वामी रामानन्द से श्रारंभ होकर कमशः श्रासानन्द, कृष्णुदास श्रीर कील्ड तक श्रायी थी अश्रीर ये संभवतः कील्ड के ही शिष्य थे। परन्तु इसके लिए उन्होंने किसी प्रमाण का उल्लेख नहीं किया है श्रीर न किसी अन्य श्राधार पर ही यह सिद्ध किया जा सकता है। कील्ड व मलूकदास तो कदाचित् समकालीन भी नहीं थे।

मजदूरवाली उपर्युक्त घटना के अनंतर मलूकदास को राघुओं के दर्शन और उनके साथ सरसंग करने का एक चस्का सा लग गया या और इस

१. 'मल्कदासनी की बानी', बेन बेडियर प्रेस प्रयाग, भूमिका, ५० २:३।

२. 'मूल गोसाई चरित' दोहा द ।

३. जानस : ाइब्स ऐंड कास्ट्स इ० ( मा० ३ ) ५० ४७३।

उद्देश्य से प्रेरित होकर ये चारों ब्रोर देशभ्रमण करने लग गए ये। ऐसे अवसर पर इन्हें भिन्न-भिन्न साधुत्रों से भेंट हुई और इन्होंने उनसे सत्संग करके

बड़ा लाभ उठाया। श्रांत में दीचित हो जाने के भी श्रानंतर, गाईस्थ्य इन्होंने कड़ा गाँव में ही रहकर श्रापना गाईस्थ्य-जीवन जीवन व्यतीत किया श्रीर वहीं पर वैशाख कृष्ण चतुर्दशी सं० १७३६ को इन्होंने १०८ वर्ष की श्रायु पाकर श्रापना चोला

खोड़ा। पता चलता है कि इनकी परनो का देहांत इनकी एकमात्र संतान एक कन्या जनने की प्रसव पीड़ा के कारण बहुत पहले ही हो चुका था। इनका कोई पुत्र न रहने से इनकी गद्दी पर सर्वप्रथम इनके भतीजे रामसनेही बैठे थे। तदुपरांत कृष्णसनेही, कान्हरवाल, ठाकुरदास, गोपालदास, कुंज-विहारीदास, रामसेवक, शिवप्रसाद, गंगा प्रसाद तथा श्रयोध्या प्रसाद कमशः उत्तराधिकारी बनते गए श्रीर इस श्रांतिम व्यक्ति तक यह परम्परा वैसे ही चलती रही। श्रयोध्या प्रसाद के श्रनंतर उक्त गद्दी का समाप्त हो जाना कहा जाता है श्रीर मलूकदास के सभी वंशज श्राजकल महंत कहलाते हैं।

संत मलूकदास की शिक्षा के संबंध में कुछ पता नहीं चलता, परंतु इनकी उपलब्ध रचनाओं से विदित होता है कि ये कम से कम बहुश्रुत अवश्य थे। इनकी रचनाओं की संख्या ६ दतलायी जाती है श्रीर उनमें १. ज्ञान बोध २. रतनलान ३. भक्त-बच्छावली ४. भक्त-बिस्दावली ५. पुरुपविलास ६. दस रतनअंथ ७. गुरु प्रताप ८. अलखबानी एवं रचनाएँ ६. रामावतार लीला नाम की पुस्तकें गिनायी जाती है। विल्सन साइब ने इनके अन्य दो अंथी अर्थात् साली तथा विष्णुपद का भी उल्लेख किया है और आचार्य द्वितिमोहन सेन

तथा विष्णुपद का भी उल्लेख किया है श्रीर श्राचाय ज्ञितमोहन सेन ने एक 'भक्तवरस्त ग्रंथ' का भी नाम दिया है जो संभवतः 'भक्ति-वच्छावली' ही जान पड़ता है। इनमें से किसी एक के भी प्रकाशित होने का पता नहीं चलता श्रीर कुछ तो ऐसी लिपियों में लिखे कहे जाते हैं जिन्हें ठोक ठीक पढ़ लेना बहुत कठिन है। उक्त सारी पुस्तकों का श्रध्ययन कर उनकी पारस्परिक तुलना किये विना यह भी बतलाना संभव नहीं कि वास्तव में उनमें से कीन कीन इनकी रचनाएँ हो सकती हैं। उक्त 'रामावतार 'लीला के तो नाम से ही प्रतीत होता है कि वह किसी श्रम्य मलूकदास की रचना होगी। इनकी रचना श्री में 'भक्त-वच्छावली' सर्वश्रेष्ठ समझी जाती है। इनके चुने हुए शब्दों एवं साखियों का एक संग्रह 'मलूकदासजी की

बानी' नाम से प्रकाशित हो चुका है जिसके देखने से भी इनके मत का कुछ परिचय मिल जाता है।

संत मलूकदास ने सतगुरु का वर्णन करते समय उसमें तथा भगवान में कोई मेद नहीं दिखलाया है। इनके सतगुर को विरले ही जान सकते हैं, उसके स्वरूप का वर्णन वहीं कर सकता है जो मु के छेद से होकर मुमेर पर्वत को निकालने की शक्ति रखता हो। उस सतगुर की पहचान या तो कवीरदास को थी श्रयवा उसे प्रहलाद, नामदेव, नानक, वा गोरख श्रवधृत

सतगुर जानते थे। उसकी लीला अद्भुत है। वह न सोता है, न जागता है, न खाता है न पीता है और न मरता वा जीता ही है। यह जिस किसी को भी शक्ति दे दे, वह विना किसी वृद्ध के फल फूल लगा सकता है, एक च्या में अनेक रूप धारण कर सकता है और फिर अकेला भा दील सकता है। मेरा गुरु-भाई विना पैरों के भी संसार का भ्रमण कर सकता है। वह सतगुरु ही संत मलू हदास के 'शमराय' हैं जिन्होंने उसके नाव की डगमगी छुड़ा दी श्रीर वह श्रीधी-त्फान के रहते हुए भी निर्भोक हो मजे में चलने लगी। उस सतगुर ने ऐसी मुक्ति बतला दी जिससे युक्त हो ये उसे गहरे अथवा छिछले जल में खेते जा रहे हैं और इन्हें उसके उलटने तक की आशंका नहीं है न। परंतु वह मुक्ति क्या है ? संत मल्कदास ने कहा है कि गुरु ने कृपापूर्वक मुक्ते यही मुक्ति बतला दी कि आपा खोजो जिससे भ्रम नष्ट हो जाय, त्रिमुवन का रहस्य प्रकट हो जाय और काल से भी युद्ध करने की शक्ति आ जाय। ब्रह्म का विचार, संतसेवा, गुरु वचनों में विश्वास,सस्य, व संतोष का जीवन ग्रीर नामस्मरण का स्वमाव ग्रपनाने से ग्रपनी ग्रात्मा जायत हो उठती है श्रीर यही उसके मत का सार है जिसे दूसरे शब्दों में श्रात्मज्ञान भी कहते हैं। 3

संत मल्कदास की इंश्वर के अस्तित्व में प्रवल आस्था थी ईश्वर-विश्वास ग्रीर उसके प्रति ग्रसीम निष्ठा थी। ये उसके प्रत्यच व नामस्मरण वर्तमान रहने का अनुभव प्रति च्या और प्रत्येक स्थल पर सच्चे हृदय से करते थे और अपने को ये उसका आत्मीक

<sup>.</sup> १. 'मलुकदासमी की बानी', वे० प्रे प्रयाग, पृ० १:२।

२. वही, पूर ३।

इ. 'मलूकदासकी की बानी', बे॰ प्रे॰ प्रयाग, पु॰ १७ । .............................

असंदिग्धरूप से समक्ता करते थे। ये उससे विनय करते हुए अपने एक सबैया द्वारा कहते हैं —

> दीन दयाल सुनी जबतै तबतै हिथा में कल्लु ऐसी बसी है। तेरो कहाय के जाऊं कहाँ, मैं तेरे हित की पट खैंच कसी है। तेरोई एक भरोस मलूक को, तेरे समान न दूजो जसी है। एही मुरारि पुकारिकहाँ श्रव मेरी हँसी नहिं तेरी हँसी है।।१४॥

अर्थात् यदि मेरे प्रति त्ने अनुप्रह नहीं दिखलाया, तो लोग तुमे ही हँ सेंगे। उसके वात्सल्य-भाव पर इन्हें इतना भरोसा है कि ये उसका नामस्मरण करने तक को वैसी आवश्यकता नहीं समस्तते। इन्होंने उसके प्रति अपने को पूर्ण-रूपेण समर्पित कर दिया है और उसके हाथ में पड़कर ये निश्चित भाव के साथ अपना जीवन यापन करते हैं। इनका कहना है कि,

माला जर्पी न कर जपीं, जिम्या कहीं न राम। सुमिरन मेरा हरि करै, मैं पाया विसराम ॥४१॥२

और इसीलिए इनके नामस्मरण का आदर्श इस प्रकार बतलाया गया है :

सुमिरन ऐसा कीजिये, दूजा लखै न कीय। स्रोठ न फरकत देखिये, प्रेम राखिये गोय।।४०॥३

अर्थात् नामस्मरण का तात्पर्य उसका प्रदर्शन कदापि नहीं हो सकता। यदि हृदय में अपने इध्य के प्रति सचा प्रेम है, तो वह प्रेमी की प्रत्येक चेध्या द्वारा यो ही हंगित होता रहेगा, उसके लिए वाह्य नियमों का पालन आवश्यक नहीं।

ईश्वर तस्व का संत मलूकदास के उपर्युक्त कथनों से प्रतीत होता है कि
स्वरूप इनका इंश्वर कोई एक व्यक्ति है जिसके साथ पारस्परिक
संबंध बनाये रखने को वे परम इच्छुक हैं, किंतु वास्तव
में इनकी धारगा ऐसी नहीं है। आपा खोजने की युक्ति का स्पष्टीकरगा
करते हुए ये बतलाते हैं,

'आपा खोज रे जिय भाई। आपा खोजे त्रिभुवन सुमी, अंधकार मिटि जाई॥१॥

१. 'मल्कदासनी की बानी' ए० ३२।

२. यही, पुरु व्य ।

बोई मन सोई परमेसुर, कोई बिरला अवधू जानै।
जीन जोगीसुर सब घट व्यापक, सो यह रूप बखाने॥२॥
सब्द अनाइत होत जहाँ तें, तहाँ बढ़ा की बासा।
गान मंडल में करत कलोलें, परम जोति परगासा॥३॥
कहत मलूका निरगुन के गुन, कोई बड़भागी गावै।
क्या गिरही और क्या बैरागी, जेहि हरि देय सो पावै॥४॥
\*\*

अर्थात हे भाई, आपा वा अपने आपको जी में ही लोजो जिससे भ्रांति दूर हो जाय और सारा विश्व तुम्हारे परिचय के भीतर थ्रा जाय । जो मन है, वही परमेश्वर भी है जिसका हाल कोई विश्ले जान पाते हैं ख्रीर जो सबके घट का रहस्य जानता है, वही उसका रूप बतला भी सकता है। ब्रह्म का वास्तविक निवास हमारे भीतर वहाँ पर है जहाँ से अनाहत शब्द सुनाई पहता है और जहाँ पर वह परम ज्योति के रूप में गगन-मंडल के बीच खेलता हन्ना-सा प्रतीत होता है। उस निर्मेश तत्व के लच्च कोई बड़मागी पुरुष ही बतला सकता है और इसके लिए उछका गड़ी की दशा में रहना वा विरक्त होकर भ्रमण करते फिरना अनावश्यक है। यह शक्ति उस हरि की दया से अपने श्राप श्रा जाती है। यह एक स्थिति है जिसे संत मलुकदास ने 'श्रनमव पद' का नाम दिया है और जिसे अन्य संतों की भाँति चौथा पद भी कहा है। ये कहते हैं कि पहले पद वा प्रथम स्थिति में देवी-देवता का पजन महत्त्व रखता है, दूसरे पद में नियम एवं आचार-विचार का पालन किया जाता है, तीमरे पद में सभी प्रकार का शास्त्रीय ज्ञान पात हो जाने पर भी मौलिक भ्रांति तभी रह जाती है और वह उस अनिवंचनीय चौथे पद को पाने पर ही जा पाती है। दस स्थिति में अनहद की तुरही बजती रहती है श्रीर सहज ही उसकी ध्वनि सुन पड़ती रहती है, शान की लहरें उठती रहती हैं श्रीर व्योति जगमग-जगमग करती रहती है। उस समय अनुभव होता है कि अंतिम दशा को पहुँच गया, शून्य में ध्यान लग गया, तीनो दशाएँ विस्मृत-सी हो गई और चीथा पद प्राप्त हो गया । अनुभव के उत्पन्न होते ही भ्रांति का भय दूर हो जाता है, साधक सीमित बातों को छोड़ निःसीम में लग जाता है, उसके भीतर ज्ञान का प्रकाश फैल जाता है और ग्रात्म-जामति हो जाती है। फिर

१. 'मल्कदासती की वानी', वे॰ प्रे॰ प्रयान, प्० १७।

२. 'म्लूकदासनी की वानी', वे॰ प्रे॰ प्रवाग, पृ० २३।

तो अपने को कैसी भी बाह्य स्थिति में इम डालें, इमें दुविधा नहीं सता पाती और इम पक्के 'रावल' बन जाते हैं।

संत मल्कदास एक पहुँचे हुए महात्मा ये और इनका सांसारिक अनुभय भी कच्चा नहीं था। ये कैसी भी स्थिति में पड़कर घवड़ाना नहीं जानते थे, बल्कि उसे अपने सामने आ गई हुई अनिवार्य बात मानकर उसे आनंदपूर्वक अनुभव कर सोना आवश्यक सममते थे। ये विश्व-कल्यास के इतने पद्माती

ये कि उसका सारा दुःख अपने कार सहर्ष उठा लेने के

हृदय की लिए भी ये प्रस्तुत रहा करते थे। इनका कहना था कि, विशालता 'जे दुखिया संसार में, खोबो तिनका दुक्ख। दिलहर सौंप मलूक को, लोगन दीजी मुक्ख ॥५३॥'२

और इस कथन से इनके हृदय की विशालता की एक काँकी मिलती है। इनके अनुभव की वानगी इनकी अनेक सुन्दर उक्तियों में भी दीखती है जो कभी-कभी पूर्ण भावभरी तथा अत्यंत चुटीली जान पड़ती हैं।

संत मलूकदास की स्थाति इनके जीवन-काल में भी बहुत फैल गई थी और इनसे भेंट करने के लिए बहुत-से लोग इच्छुक रहा करते थे। प्रसिद्ध है कि अपनी पूर्वयात्रा के अवसर पर सिखों के नवें गुरु तेगबहादुर सिंह ने भी इनसे कड़ा गाँव में भेंट की थी और सत्संग किया था। इसी प्रकार

इनका मुगल समाट् श्रीरंगजेब द्वारा भी सम्मान पाने की परिचय व एक कथा प्रचलित है। कहा जाता है कि जब उसने इन्हें श्रिष्य अपने दरबार में दर्शनों के लिए बुलाया, तब इन्होने उसके श्रहदियों के वापस श्राने से पहले ही उससे जाकर मेंट

कर ली जिससे वह बड़े आश्चर्य में पढ़ गया। इनके कहने से उसके द्वारा कड़ा नामक गाँव के लोगों पर से जिज्ञ्या कर का उठा लिया जाना भी प्रसिद्ध है। औरंगजेव का कोई फतेहलाँ नामक कर्मचारी तो संत मलुकदास का इतना बड़ा भक्त हो गया कि उसने अपनी नौकरी तक का परित्याग कर दिया और इनके साथ 'मीरमाधव' कहलाकर रहने लगा। इस मीरमाधव की गणना संत मलुकदास के प्रधान शिष्यों में की जाती है। उसकी समाधि भी कड़ा में वहीं बनी है जहाँ उसके गुरु की वर्तमान है। इनके अन्य मुख्य १२

to be stated at the first to be the state of the

१. 'भलूकदासजी की वानी', वे॰ प्रे॰ प्रवाग, पू० २१।

२. वही, ५० ३७।

शिष्यों में लालदास, रामदास, उदयराय, प्रभुदास, सुदामा आदि के नाम आते हैं; परन्तु उनका कोई परिचय उपलब्ध नहीं है।

संत मलूकदास के कहीं जाकर अपने मत का प्रचार करने अथवा किसी।
मठ के स्थापित करने का उल्लेख कहीं भी नहीं पाया जाता। फिर भी इनके
अनुयायियों की संख्या कम नहीं और वे, पूर्व में पुरी एवं पटना से लेकर
पश्चिम की ओर काबुल व मुल्तान तक मिला करते हैं। किंबदंती है कि
प्रयाग में इनकी गद्दी की स्थापना इनके शिष्य दयालदास

मलुक-पंथ का कायस्थ ने की थी, इस्फहाबाद में इसके लिए हृदयराम प्रचार पहुँचे थे, लखनऊ में गोमतीशास ने उसकी बुनियाद डाली थी, मुल्तान में मोहनदास गये थे, सीता कोयल (दिस्तिण)

में प्रनदास ने मठ स्थापित किया तथा काबुल में रामदास ने जाकर इनके पंथ का प्रचार किया। इनकी अन्य गहियाँ जयपुर, गुजरात, वृंदावन, पटना श्रीर नेपाल तक पायी जाती हैं। इनकी पुरीवाली गद्दी के विषय में चर्चा करनेवाले इनके शव का वहाँ तक, जल के प्रवाह के साथ बहते हुए, पहुँ-चने की घटना का आविष्कार करते हैं। उनका कहना है कि वाबा मलक-दास का मृत शरीर कड़ा से चलकर पहले प्रयागके किसी घाट पर ठहरा, एक धाटिये से थोड़ा पानी पीने को माँगा और फिर हुवकी लगाकर काशी जा निकला, जहाँ पर कलम-दावात माँगकर अपनी पहुँच की सूचना लिख दी तथा वहाँ से भी इनकी मारकर जगनाथपुरी चला गया। वहाँ पर जगनाथजी ने पंडों को स्वप्न दिया कि समुद्र तट पर एक स्थी पड़ी हुई है, उसे मेरे यहाँ शीघ उठा लाओ । रथी के आने पर संत मलूकदास के शव ने जगन्नायजी से बात-चीत की और उनसे प्रार्थना की कि मेरे विश्वाम के लिए अपने पनाले के निकट स्थान दीजिए और मेरे भोजन के लिए अपने भोग लगनेवाले 'दाल-चावल के पछोरन, बिनका का रोट और तरकारी के छीलन की भाजी' का प्रबंध कर दीजिए। तदनुसार जगन्नाथजी के पनाले के पास मलुकदासजी का स्थान अब तक मौजूद है और उनके नाम का रोट अब तक जारी है जो यात्रियों को जगन्नायजी के भोग के साथ प्रसाद में मिलता है : परन्तु जैसा इसके पहले ही कहा जा चुका है, ये सारी बातें पीछे से गढ़ी हुई जान पड़ती हैं और इनका कोई यदि महत्त्व भी हो, तो वह किसी अन्य मलुकदास के साथ इनकी अभिन्नता सिद्ध करने के प्रयास में ही समका जा सकता है ।

१. 'मलूकदासजी की बानी' (जीवन-चरित्र) ५० ७।

明0一時

# मलूक-पंथ की वंशावली

मुरारस्वामी मलूकदास ( सं० १६३१ : १७३६ ) कड़ा, मानिकपुर सुथरा रामसनेही पूरनदास द्यालदास मीरमाधव मोहन हृदयराम दास (इस्फहा-दास (मलूक के (सीता बाद) (मुल्तान) मतीजे, कोयल) (तखनऊ) कड़ा) कृष्ण्यसेही (,,) काम्हग्वाल (,,) ठाकुरदास (,,) गोपालदास (,,) कंजविद्वारी दास (,,) रामसेवक (,,) शिवप्रसाद (,,) गंगाप्रसाद (,,) अयोध्याप्रसाद (इनके अनंतर गद्दी समाप्त समझी जाती है।)

## षष्ठ ऋध्याय

# समन्वय व साम्प्रदायिकता (सं०१७००:१८५०) १ सामान्य परिचय

संतों ने जो सिद्धांत निश्चित किये ये श्रीर जिन साधनाश्रों को उन्होंने श्रोपनाया था, उनका मूल स्रोत उनकी स्वानुभृति ही थी। इस कारण उन्होंने भिन्न-भिन्न धर्मों के प्रधान मान्य ग्रंथों अथवा व्यक्तिविशेष के प्रमाणों की श्रोर श्राधिक ध्यान नहीं दिया था श्रीर न इस बात को सिद्ध करने की ही कभी

चेष्टा की थी कि उनके उक्त विचार प्रचलित धर्मों के संतों की मुख्य-मुख्य सिद्धांतों के साथ कहाँ तक मेल खाते हैं। वे स्वानुभृति विचार-स्वातंत्र्य के पोषक थे और उनकी धारणा यह थी

कि सत्य को सत्य मानने के लिए किसी वाह्य आधार की

श्रावर्यकता नहीं श्रीर न किसी श्रवलंब का सहारा लेना ही श्रनिवायं है। कोई बात केवल इसलिए ही ठीक नहीं कि उसका ऐसा होना धर्मश्रंथों में लिखा भिलता है श्रयवा उसका ऐसा होना किसी बड़े से बड़े महापुरुष ने बतलाया है। उसकी सत्यता श्रपने श्रनुभव द्वारा प्रमाणित भी कर लेनी चाहिए। उसके लिए केवल बाहरी प्रमाणों की श्रपेचा करना ठीक नहीं। संभव है कि उक्त धर्मश्रंथों के रचयिता महापुरुषों ने भी श्रपनी स्वानुभृति के बल पर उसे हमारी ही माँति सत्य समक्ता हो श्रीर यह बात हमारे भीतर उसके प्रति अदा व विश्वास लाने का कारण बन सकती है। परंतु इतना ही पर्याप्त नहीं श्रीर न हमारे सिदांतों को केवल उसी बल पर श्राक्षत रहना उचित कहा जा सकता है। संतों की यह धारणा उनके हृदयों की सचाई, उनके विचारों की स्वतंत्रता तथा उनके सिदांतों की श्रसंदिग्धता का परिचायक थी श्रीर उसके द्वारा हमें उनके मूल्यांकन में बड़ी सहायता मिलती है। उनकी सारी बातें हमारे समच शुद्ध 'उनकी' होकर ही श्राती हैं श्रीर उनके विपय में हमें

परंतु ज्यो-ज्यों संतों के विविध पंथ प्रचलित होने लगे और उनके पृथक् धर्म वा सम्प्रदाय कहलाने की परम्परा आरंभ होती गई, त्यों-त्यों उनके

किसी सम्मिश्रण का भ्रम नहीं रहता।

अनुयायी अपने-अपने वर्गों को अन्य धार्मिक वर्गों की भाँति भिन्न सम्प्रदायों के रूप में समझने की श्रोर प्रवृत्त होते गए। तदनुसार उन्होंने श्रपने कुछ विचारों की तुलना कतियय धर्मों के सिदांतों के साथ करना समन्वय की आरंभ कर दिया और उनकी समान व असमान वातों की प्रवृत्ति समीदा भी होने लगी। उस समय उन्हें स्पष्ट दीख पड़ने लगा कि बहुत-सी प्रधान-प्रधान बातों में वे दोनों एक समान है तथा यही परिशाम अन्य धर्मों के साथ तुलना करने पर भी निकाला जा सकता है। यहाँ तक कि इस प्रकार विचार करने पर यह भी सिद्ध किया जा सकता है कि सभी धर्म वा सम्प्रदाय अपने मुख्य मुख्य सिद्धांतों की दृष्टि से प्रायः एक समान हैं। उनकी उन एक समान दीख पड़नेवाली बातों की श्रोर समुचित ध्यान न देकर केवल शेप श्रसमान बातों को ही महत्त्व प्रदान करना ठीक नहीं; क्योंकि एक तो वे बातें एक समान सर्वमान्य न होने के कारण सर्वथा सत्य नहीं हो सकतीं ऋौर दूसरे यह कि उन गौण बातों के ही कारण मतभेद व वैमनस्य तक का भय बना रहता है। इसलिए यदि संसार में एकता व समानता का भाव स्थापित करना वास्तव में ग्रमीष्ट है, तो उक्त नियम के अनुसार मुख्य मुख्य सिदांतों का समन्वय किया जाना भी आवश्यक है। ऐसा करने पर आप से आप विद्व हो जायगा कि संवार के प्रचलित धर्मों के मुख्य-मुख्य सिद्धांतों में वास्तविक खंतर नहीं और इस प्रकार धर्मों की विविधता के नाम पर आपस में एक दूसरे को मूलतः भिन्न स्वभाव का भी मान बैठना तथा व्यर्थ के कगड़े मोल लेना मूर्खता का द्योतक है। इससे न तो किसी

इस युग के प्रारंभ के प्रायः ५०-६० वर्ष पहले सम्राट् श्रकवर (सं॰ १५६६:१६६२) के दरवार में मिल-मिल मतावलंत्रियों की पारस्परिक धर्म-चर्चा आरंभ हो चुकी थी। उसने सभी धर्मों की मौलिक एकता के संबंध में अपना निर्णय कर लिया था और उसके आधार पर 'दीन इलाई।' नामक एक समन्वयात्मक मत को उसने बुनियाद भी डाली थी। तब से समन्वय का इस प्रकार की भावना तत्कालीन वातावरण में कमशः स्वपात प्रवेश करती जा रही थी और लोगों का ध्यान इस और अधिकाधिक आकृष्ट होता जा रहा था। इसके सिवाय सम्बर्ध अक्वर के प्रपीत प्रसिद्ध शाहजादा दाराशिकोह (मृ॰ सं॰ १७१६)

व्यक्ति वा धार्मिक समुदाय का सच्चा हित हो सकता है और न इसके द्वारा

कभी विश्व-कल्यास की ही आशा को जा सकती है।

की प्रवृत्ति भी इघर हो चली और उसने वेदांत के ग्रंथों का फारसी-अनुवाद करना आरंभ किया तथा भिन्न-भिन्न मतों के आचायों के साथ इसी अभिपाय से सत्संग भी करने लगा। इन प्रयत्नों के सिलसिले में ही उसकी भेंट संत बावालाल से हुई जो वेदांत एवं स्फी-सम्प्रदाय के सिद्धांतों से पूर्णतः परिचित ये और जो इस युग के प्रसिद्ध संत समके जा सकते हैं। समन्वयात्मक विचारों से ही अनुपाणित इस युग के एक अन्य संत प्राण्नाय भी हुए जिन्होंने हिंदू व मुस्लिम धमों के अतिरिक्त ईसाई धमें के भी समान सिद्धांतों पर ध्यान दिया और इन तीनों की मौलिक एकता के आधार पर अपने 'धामी सम्प्रदाय' का प्रवर्त्तन किया। संत दियादास ने इसी युग के अंतर्गत अपनी साधना-प्रणाली में अनेक मुस्लिम आचार-पदितयों का समावेश किया तथा संत रामचरणदास ने भी प्रायः उसी ढंग से जैन धमें की अनेक बातें अपनायीं। इन संतों के अनुसार किसी भी धमें वा सम्प्रदाय-विशेष के व्यापक सिद्धांत सर्वमान्य समके जा सकते हैं और उन्हें स्वीकार कर लेना अनुचित नहीं कहा जा सकता।

समन्त्रय की प्रवृत्ति के उक्त प्रकार से जागृत हो जाने पर यह स्वामाविक या कि संतमत के अनुयावियों में अन्य धर्मों के प्रवर्तकों व उनके मान्य प्रयों के प्रति श्रद्धा का भाव भी बढ़ें। फलतः वेदौत-प्रयों के साथ-साथ स्कियों की रचनाओं के प्रति आदर बढ़ा और ईसाइयों की 'वाइबिज' की श्रोर भी उनका ध्यान आकृष्ट होने लगा। दाद्-पंथ के प्रसिद्ध संत

श्रन्य मुन्दरदास ने वेदात-दर्शन का गंभीर श्रध्ययन कर उससे प्रमृत्तियाँ प्रभावित कई ग्रंथों को रचना इस युग के कहीं प्रारंभ में ही की थी श्रीर बावरी-पंथी भीखा साहब ने भी इसके प्रायः

श्रंत में श्रामी वेदांतमतपरक यानियों को प्रस्तुत किया। इसके विवास इस सुग के कतिप्य प्रमुख संतों ने हिंदुश्रों के श्रम्य धार्मिक ग्रंथ जैसे, पुरायों व इतिहासों का भी श्रध्ययन श्रारंभ किया। संत चरणदास ने इसी युग के श्रंतर्गत 'श्रीमद्भागवत' के श्राधार पर श्रपनी भक्तिसाथना का निरूपण किया, कई उपनिषदों में बतलाये गए शानयोग की व्याख्या की, तथा श्रपनी विविध रचनाश्रों में भिन्न-भिन्न भक्त-चरित्रों के प्रसंग देकर श्रपने मत की पुष्टि में सहायता ग्रहण की। संत शिवनारायण ने भी लगभग इसी ढंग पर प्राचीन भक्तों के उल्लेख किये तथा दादू-पंथी राघोदास, बाबा किना राम के गुढ़ शिवा राम एवं संत दुखहरन ने भी श्रपनी-श्रपनी भक्तमालों की रचना

की। दूलनदास ने तो देवस्तुति की परिपाटी चलायी और अपनी रचनाओं में कई स्थलों पर पौराणिक बातों को प्रमुख स्थान दिया। इतना ही नहीं, दिखादास व गरीबदास ने इस युग के अंतर्गत कबीर साहव को न केवल अपना आदर्श-मात्र माना, अपित पहले ने अपने को उनका अवतार तथा दूसरे ने उसी प्रकार गुरुमुख शिष्य तक धोषित कर दिया। इसी युग में संत चरणदास ने भी पौराणिक मुनि शुकदेव को तथा बाबा किना राम ने दत्तात्रेय को गरीबदास की ही भाँति अपना-अपना प्रत्यच गुरु स्वीकार किया या। इस प्रकार की प्रवृत्तियों को इस युग में यहाँ तक उत्साह मिला कि प्राचीन आधारों का अवलंबन प्रहण करना तथा प्रमाणपारायण होना एक साधारण-सी बात हो गई और उस काल के अनेक संतों तथा साधारण हिंदू सम्प्रदायों के अनुयायियों के बीच किसी स्पष्ट अंतर की ओर अंगुलिनिर्देश करना एक प्रकार से बहुत कठिन हो गया।

परन्तु जिस प्रकार इस युग के संतमतानुयायी पंथ साधारण हिंदू धर्म की अनेक बातों से प्रमावित हो रहे थे, उसी प्रकार कई साधारण हिंदू सम्प्रदायों पर भी इनका प्रभाव प्रत्यच्च वा अप्रत्यच्च रूप में पड़ने लगा था और उनमें से कई एक उस समय एक प्रकार के मिश्रित सम्प्रदाय का रूप प्रहण करने

लगे थे। उदाहरण के लिए राजस्थान के परशुराम देवाचार्य परसरामीय द्वारा प्रवर्त्तित 'परसरामीय सम्प्रदाय' तथा पूर्वी उत्तर प्रदेश सम्प्रदाय के बाबा रामचंद्र द्वारा स्थापित 'सीतारामीय सम्प्रदाय' के

नाम लिये जा सकते हैं। परशुराम देवाचार्य निंशकं सम्प्रदाय के अनुयायी ये और उनके मुख्य विद्वांत भी प्रायः उसी प्रकार उनके पीछे तक प्रभावित रहते आये। किंतु उनकी बहुत-सी रचनाओं के देखने तथा उनके अनुयायियों की उपासना-पद्धति पर भली भौंत विचार करने से स्पष्ट लिखात होता है कि अपने मूल स्रात से वे कई वातों में पृथक् जा पड़े ये और इसका प्रधान कारण उन पर पड़ा हुआ संतमत का प्रभाव था। इसमें संदेह नहीं कि उनके अनुयायियों के मेप वा धार्मिक चिह्न मूल सम्प्रदाय का ही अनुसरण करते हैं और उनकी उपासना-पद्धति का प्रधान अंग भी लगभग ज्यों का त्यों है, किंतु जहाँ तक उनके दाशांनिक दृष्टिकोण, परमतत्व के स्वरूप वा अन्य ऐसी वार्तों का संबंध है, वे बहुत कुछ संतमत के निर्मण्यविशिष्ट विचारों का भी आअय प्रहण करते हुए प्रतीत होते हैं और उस हद तक हम कह सकते हैं कि 'परसरामीय सम्प्रदाय' अपने प्रवर्तनकालीन संतों का अर्थों है।

इसी प्रकार 'सीतारामीय सम्प्रदाय' के संबंध में भी कहा जा सकता है कि वह संतमत का आभारी है। इस सम्प्रदाय के संस्थापक बाबा रामचंद्र बर्तमान बिलया जिले के चंदाडीह नामक गाँव के निवासी ये और उनका जीवन-काल सं॰ १८२०: १८६० के मध्य में समका जाता है। उक्त बाबा एक बहुत श्रुच्छे पंडित ये और वे काव्यकला में भी श्रुत्यंत

सीतारामीय निपुण थे, जैसा कि उनकी प्रसिद्ध रचना 'चरणचिन्द्रका' सम्प्रदाय से सिद्ध होता है। कहते हैं कि अपने जीवन के उत्तर काल में इन पर संतमत के किसी सुयोग्य अनुयायी का बहत

बड़ा प्रभाव पड़ा और ये उसके शिष्य हो गए तथा उस समय से उन्होंने एक नवीन सम्प्रदाय का प्रचार करना आरंभ कर दिया। इनके शिष्य बाबा नवनिधिदास (सं०१८१०:१६२०) ने इस मत के प्रचार में इनसे भी अधिक सफलता पायी। फलतः सम्प्रदाय के अनुयायियों के साथ-साथ इसके प्रथों की भी संख्या में उत्तरोत्तर वृद्धि होती गई । श्रीर यह बहुत दिनों तक एक सजग व समृद्ध सम्प्रदाय के रूप में अपना प्रचार करता रहा। इस सम्प्रदाय के अनुयायियों की संख्या इस समय अधिक नहीं कही जा सकती, किंतु इसके ग्रंथ अनुपात के विचार से कम नहीं हैं और उनमें कुछ प्रकाशित भी हो चुके है। ऐसे ग्रंथों के अनुसार इस सम्प्रदाय के अनुयायी अपना आदिगुरु कबीर साहब को मानते हैं और अपने को मूलतः उन्हीं का अनुसरण करनेवाला बतलाते हैं। उनके ग्रंथ 'संतमतसार' से यह भी पता चलता है कि कबीर साइव की परम्परा में ही कोई मामदास हुए ये जो बाबा रामचंद्र के पथ-प्रदर्शक थे। उक्त प्रथों में सतमत की अनेक बातों को अन्तरशः स्वीकार भी किया गया है, किंतु इनके इध्देव सीताराम की भावना तथा इनकी उपासना-पद्धति में प्रवेश पाये हुए तंत्रोपचार की प्रधानता व यत्र-तत्र लिवत होनेवाली बहुदेववाद की मलक इसे उक्त मत के अतर्गत स्थान ग्रहण करने में वाधा . उपस्थित कर देती है।

जो हो, इस युग को इसके पूर्ववर्त्ती युग से पृथक करने के लिए कुछ अन्य कारण भी दिये जा सकते हैं। पौराणिकता के उपर्युक्त प्रभाव का परिणाम

इस युग में आकर एक अन्य प्रकार से भी लिहत हुआ। अलीकिक कवीर साहब ने संतमत के अंतिम ध्येय अथवा संतों की प्रदेश अभीष्ट सिद्धावस्था को 'परमपद' का नाम दिया था, जो

१. श्री महत्त जैकृष्याची : 'श्री पोथी संतमतसार' बनारस १९०५ ई०, ५० २।

वास्तव में उनके द्वारा प्रयुक्त इसके अन्य पर्यायवाची शब्दों के रहते हए भी एक प्रकार की आध्यात्मिक स्थिति वा दशा-मात्र का ही परिचायक था। गहनानक देव ने अपनी रचना 'जपनी' में उसे 'सच खंड' का नाम अवश्य दिया था, किंत उसे अपनी व्याख्या द्वारा स्पष्ट करते समय उन्होंने भी उसी श्रोर संबेत कर दिया था। फिर भी इस युग के लगभग पारंभ काल से ही उसे भिन्न-भिन्न नामों द्वारा एक प्रकार का भौगोलिक रूप दिया जाने लगा । संत प्रायानाय ने इसे 'धाम' की संज्ञा दी जो किसी पावन वा पवित्र स्थान को लच्च करता था और उन्होंने उसे पूर्ण महत्त्व प्रदान कर वहाँ के ग्इनेवाले तथा उस तक पहुँचनेवाले को 'धामी' के नाम से अभिहित किया। परन्तु संत दरियाद स इससे और भी आगे बढ़ गए और कदाचित शिवलोक, विष्णुलोक व गोलोक जैसे प्रचलित शब्दों का ध्यान रखते हए उन्होंने उसे 'खपलोक', 'सत्यलोक' वा 'ख्रभयलोक' कहने की प्रगाली प्रवर्तित की तथा उसके वर्णनी में भी अनेक भौगोलिक वातों का समावेश कर दिया। किर तो उसे 'देश' तक कहना भी सरल हो गया और संत शिवनारायण ने उसे 'संतदेश' वा संतों का घर नाम देकर उसके पार्थिव रूप को और भी स्पष्ट कर दिया। इस प्रकार कवीर साहब की उपर्यंक धारणा क्रमशः आगे चलकर एक मानसिक स्थिति से किसी अलीकिक प्रदेश के रूप में परिशात हो गई ख़ौर उसमें तथा पौराशिक बैकंठादि में कोई विशेष खंतर नहीं रह गया।

इसी प्रकार हम यह भी देखते हैं कि कबीर साहव का शरीरांत होने के अनंतर उनकी उपलब्ध रचनाओं के कुछ संग्रह बनने लगे ये और गुरु नानकदेव के शिष्य गुरु अंगद ने भी अपने अनुपायियों की सहायता से सर्वप्रथम वैसा ही प्रयत्न किया था। किंतु कालकमानुसार भिन्न-भिन्न मतों के समर्थकों ने अपने गुरु औं व पय-प्रदर्शकों की भिन्न-भिन्न पित्र रचनाओं को सुव्यवस्थित रूप भी देना आरंभ कर दिया अंथ और इस प्रकार 'आदि अंथ', 'बीजक' व 'अंगवध्य' जैसे संग्रहों की सृष्टि हो चली। ऐसे अंथों का संपादन पहले पहल केवल इसी विचार से किया गया था कि उनमें संग्रहीत बहु मूल्य बानियों को आगे के लिए सुरिच्चत रखना उनके द्वारा निर्देष्ट मत को प्रमाणित करने के लिए आवश्यक समक्ता गया था। किंतु इस सुग के आने पर

उनकी साधारण उपादेयता ने कमशः उनकी अदेयता का भी रूप ग्रहण कर

लिया और उन्हें अब से पवित्र धर्मभ्रंथ माना जाने लगा। कवीर-पंथ का 'बीजक', िख धर्म का 'आदिमंथ', साध-सम्प्रदाय के 'आदि उपदेश' और 'बानी' मथ, दादू-पंथ के 'आंग्वधू' व 'सर्वगी मंथ' अब से प्रसिद्ध मान्य मंथों की कोटि में गिने जाने लगे और उन्हें आदर्शवत् मानकर उनके अनुकरण में धामी सम्प्रदाय के 'कुलजम शरीफ' तथा शिवनारायणी सम्प्रदाय के 'गुब अन्यास' मंथ पूज्य भी हो चले। िस्खों के दसवें गुरु गोविंदिसिंह के अंतिम आदेशानुसार 'आदिमंथ' की प्रतिष्ठा पहाँ तक बढ़ गई कि वह स्वयं गुरु के समान 'गुरु मंथ साहव' कहलाकर प्रसिद्ध हो गया। इस बात का परिशाम यह हुआ कि उक्त मंथों की अलीकिकता ने उन्हें सर्वसाधारण के लिए एक परम गोपनीय वस्तु की पदवी दे हाली और वे कमशः प्रामाणिक आवारों की जगह से उठते हुए अज्ञात वा अज्ञेय की दशा तक पहुँच गए। उनमें से बहुतों का अभी तक अपकाशित रूप में पड़ा रहना भी कदाचित् इसी बात का परिशाम है।

परन्तु इस युग के संतों की अपनी ग्रंथरचना-पद्धति पूर्ववर्ची संतों से कई बातों में भिन्न थी और इसका कारण कुछ अंशों में तत्कालीन हिंदी साहित्य की रीति-परम्परा में मिल सकता है। पूर्ववर्ची संत अपनी रचनाएँ अधितकर पदों व साखियों में किया करते थे, जो प्राचीन पद्धति का अनुसरण था। किंतु इस युग की अनेक रचनाएँ इमें दोहा, चीपाई,

ग्रंथरचना कवित्त, सबैया, अरिल्ल, रेखता व कुंडलिया जैसे विविध पद्धति छंदों में मिलते हैं जो अधिकतर स्की कवियों की हिंदी कृतियों एवं रीतिकालीन पद्धति के कारण हो सकता है।

इसके श्रतिरिक्त इस युग के संतों में प्रचार की भावना श्रत्यधिक काम करती थी, जिस कारण उन्होंने समय को गति देखकर चलना श्रावश्यक समका था, श्रीर फलता उनका ध्यान ऐसी बातों की श्रोर कम गया जो संतमत की मुख्य देन थीं श्रीर जिनके प्रति उपेद्धा के कारण उनकी पूर्व प्रतिष्ठा श्रामे तक बनी न रह सकी।

इस युग की एक अन्य विशेषता संतों द्वारा तत्कालीन शासन के विरुद्ध विरोध का फड़ा उठाने की प्रवृत्ति में भी लिवित होती है। सिखों के छठे गुरु इरगोविंद राय ने अपने पिता गुरु अर्जुनदेव की नृशंसतापूर्ण शासन-विद्रोह इत्या के कारण जुन्ध होकर जो इसके पहले मुगलशासन के विरुद्ध प्रतिशोध की प्रतिज्ञा की थी, उसका परिणाम उनके अनंतर दसवें गुरु गोविंद सिंह तथा वीर वंदा बहादुर की लड़ाइयों के रूप में इसी युग के अंतर्गत दीख पड़ा। इसके सिवाय बादशाह औरंगजेव के विरुद्ध सत्तनामियों ने भी इसी काल में अपना विद्रोह आरंभ किया। जिस प्रकार गुरु नानकदेव के शांति व सद्भाव प्रचार करनेवाले नानक-पंथ ने सुगलशासन के विरुद्ध लोहा लेनेवाले युद्धनिपुण खालसा सिपाहियों का संगठन किया, कदाचित् उसी प्रकार एक शुद्ध व सात्विक जीवन का उपदेश देनेवाले साध-सम्प्रदाय ने भी इस काल में लगभग वैसी ही परिस्थित से विवश होकर सत्तनामी विद्रोहियों का एक पृथक् वर्ग उत्पन्न कर दिया।

सारांश यह कि इस युग में इसके पूर्ववर्ती युग की अपेत्ता संत-सम्प्रदायों के भीतर एक दूसरे से पृथक् व भिन्न कहलाने की प्रवृत्ति प्रवलतर सिद्ध हुई और उनमें से कई ने अन्य घमों के साथ अनेक बातों का आदान प्रदान भी आरंभ कर दिया। उन पर पौराणिकता व पौराणिक हिंदू-धर्म का प्रभाव अधिकाधिक हिंदिगोचर होने लगा और उनकी साधनाओं

सारांश व में भी ज्ञान की श्रपेद्धा भक्ति एवं वाह्याचार की मात्रा सूफी-प्रभाव कहीं अधिक दीख पड़ने लगी। इसके श्रतिरिक्त उनकी प्रचलित साधना में एक श्रीर बात भी विशेषरूप से लक्तित

होने लगी। संत बाबालाल व प्राणनाय के ही समय से प्रेमसाधना का प्रवेश संतमत के एक आवश्यक अग के रूप में हो चुका या और वह धरनीश्वरी सम्प्रदाय तथा अंत में रामसनेही सम्प्रदाय तक एक अत्यंत महत्त्वपूर्ण स्थान पाने लगी। वास्तव में इस युग के अंतर्गत कई ऐसे सूफियों का भी आविर्माव हुआं जो अनेक हिंद्रयों से संतों की श्रेणी तक पहुँच जाते हैं और जिनका उल्लेख इस पुस्तक में यथास्थान कर दिया गया है। किंतु उन दीनदरवेश एवं बुल्लेशाह के अतिरिक्त हम इसी युग के दो अन्य सूफियों अर्थात शाह लतीफ (सं० १७६७: १८७७) तथा मियाँ नजीर के भी नाम ले सकते हैं जो अपने सदाचरण एवं सुंदर कृतियों के लिए परम प्रसिद्ध हैं। शाह लतीफ सिंघ प्रदेश के पीर ये और उन्होंने अपनी रचनाएँ सिंधी भाषा में की थीं। उनका जीवन एक सच्चे सूफी का जीवन था और वे कदाचित् अपने अंतिम समय तक उक्त प्रांत के भीट नामक स्थान में रहते रहे। उनकी रचनाओं पर कबीर साहब का बहुत बड़ा प्रभाव पड़ा है और उनमें अनेक स्थल कवीर साहब की रचनाओं से सिंधी भाषा में प्राथ: च्यों के त्यों उल्था कर लिए गए

से जान पड़ते हैं। इसके िवाय शाह साहब ने कदाचित कबीर साहब के ही प्रभाव में आकर अपनी रचनाओं में राम शब्द तक का प्रयोग किया है। भियाँ नजीर आगरा नगर के निवासी ये और धनी-मानी लोगों के लड़कों को पढ़ाकर अपनी जीविका चलाते थे। ये एक अत्यंत उदार व मस्तमीला जीव ये और स्की होने पर भी मुस्लिम बातों के साथ-साथ हिंदू भावों, त्योहारों व देवताओं तक पर रचना कर दिया करते थे। इनकी कृतियों में प्राचीन स्कियों की कोरी विरइ-भावना व निराशावादिता लच्चित नहीं होती, प्रत्युत उनके अत्यंत उल्लास व सहदयता के भाव भी दीख पड़ते हैं। इनकी मनोहर कथन-शैली व मुहाबरेदार भाषा के कारण इनके लिखे पद बहुत-से लोगों की स्मृति से जल्दी अलग नहीं हो पाते। इनकी ब्रह्मानद, जीवन-रहस्य एवं प्रकृति-वर्णन संबंधी अनेक पित्तयों को गाते हुए स्वामी रामतीर्थ बहुधा भावावेश में आ जाते थे।

# २. वावालाली सम्पदाय

पंजाब प्रांत में बाबालाल नामक चार महात्माओं के नाम प्रसिद्ध हैं। रोज साइब के अनुसार उन चारों में से एक पिंडदादनलाँ स्थान के निवासी थे, जो सूखी लकड़ी को भी शाशम का हरा-भरा पेड़ बना डालने के कारण टहलावाला वा टहनीवाला कहलाते थे। एक दूसरे का निवास-स्थान मेरा वा

येरा नामक पश्चिमी प्रांत का ही कोई नगर था श्री तीसरे चार का एक मठ गुरदासपुर में विद्यमान है। सबसे प्रसिद्ध यायालाल बाबालाल को व इन तीनों से मिन्न मानते हैं श्रीर कहते हैं कि दाराशिकोह से बातचीत करनेवाला उन तीनों में से कोई नहीं था 3। दाराशिकोह के सपक में श्रानेवाले बाबालाल को

२. शांह लठीफ पर कवीर का प्रभाव (सम्मेलन निवधमाला, सं० २००५) प्र० ६१।

२. उदाइरण के लिए देखिए:
'इर आन इसी इर जान खुशी, हर वक्त अमीरी है बाबा। जब आश्चिक मस्त फकीर हुए, फिर क्या दिलगीरी है बाबा॥' धुल श्चोर बबूला आग इबा आ कोचड़ पानी मिट्टी है। इम देख चुके इस दुनिया की, यह भोके की सी ट्रंटी है।' फिस डाल में रक्खा बहाँ उस डाल में खुश है। परे हैं वहीं मर्द जो हर हाल में खुश है।

३. एन० ए० रोज : 'ए ग्लासरी' इ० (भा० २), ५० ३१।

मालवा प्रांत के किसी खत्री परिवार में उत्पन्न होनेवाला कहा जाता है ।
श्रीर उनका जन्मकाल भी सन् १५६० वा सं० १६४७ वतलाया जाता है ।
श्रापनी श्राध्यात्मिक पिपासा की शांति के लिए वे श्रपने जन्म-स्थान से लाहौर
की श्रोर निकल पड़े थे, जहाँ उन्हें चैतन्य स्वामी वा बाबा चेतन से भेंट हुई
थी श्रीर इन्हीं से उन्होंने दीचा प्रहण की थी।

परन्तु वावालाली सम्प्रदाय के अनुयायियों के मतानुसार इनका जन्म सं० १४१२ की माघ शुक्ला द्वितीया को हुआ या और इनके देहांत की तिथि सं० १७१२ की कार्त्तिक शुक्ला दशमी थी जिस कारण ये ३०० वर्षों तक जीवित रहे थे। इनका जन्मस्थान भी ये लोग कुशपुर वा कुसूर में वतलाते हैं जो लाहीर नगर से बहुत दूर नहीं है और जो जीवन-काल व इसी कारण मालवा की जगह पंजाब प्रांत में वर्तमान जन्म-स्थान है। इन्हीं वावालाल को ये लोग चैतन्य स्वामी द्वारा दील्लित होना मानते हैं और दाराशिकोह से बातचीत करनेवाला भी स्वीकार करते हैं। उपलब्ध सामिम्रयों पर विचार करते तथा उनके आधार पर निर्णय करते समय ३०० वर्षों के मुदीर्घ जीवन-काल को छोड़, इस धारणा की अन्य वार्तों के प्रति अविश्वास प्रकट करने का कोई कारण प्रतीत नहीं होता, प्रत्युत यह भी अनुमान करने की प्रवृत्ति होती है कि बावालाल का जन्म संभवतः उक्त सं० १६४७ में ही हुआ था, किंतु उन्होंने सं० १७१२ की उक्त तिथि को ही अपना चोला छोड़ा था। अस्तु।

बाबालाल की माता का नाम कृष्णादेवी और निवा का नाम भोलानाथ असिद्ध है और केवल द वर्ष की अवस्था में इनका कुल धर्मानुसार शास्त्रादि का अध्ययन कर एक धार्मिक जीवन व्यतीत करने के लिए कटिबद्ध होना भी कहा जाता है। १० वर्ष की ही अवस्था में इन्हें उत्कट वैराग्य हो गया और किसी सद्गुरू की खोज में निकलकर ये अनेक तीथों में वृोत्ता व अमण करने लगे। अंत में शहदरा (लाहौर के समीप) में अमण ऐरावती नदी के तट पर इन्हें वावा चेतन का साचात हुआ जिनका इनके ऊरर बहुत बड़ा प्रभाव पड़ा। कहा जाता है कि चेतन बाबा ने इनसे चावल व लकड़ी लेकर अपने फैलाये गए दोनो पैरों के ही चूल्हे पर भात बनाया था और उसमें से इन्हें केवल एक ही कण प्रदान

१, चितिमोइन सेन: 'मिडीवल मिस्टिसिआ आफ इंडिया' पू० १४० ।

करके इन्हें अत्यंत उच्च ज्ञान से संपन्न कर दिया था। ये अपने गुरु के साथ कुछ काल तक लाहीर में रहकर वहाँ से गोपीचंदन लाने द्वारका धामा मेजे गए और गुरु-कृपा-द्वारा केवल एक घंटे के ही मीतर वापस भी चले आये। गुरु का आदेश पाकर ही पीछे ये अपने २२ प्रमुख शिष्यों के साथ पंजाब के अतिरिक्त काबुल, गजनी, पेशावर, कांधार, देहली और सूरत की ओर भी देश-अमण करते फिरे और सब कहीं उनके बतलाये हुए आध्यात्मिक मार्ग का उपदेश देते रहे। इनके कहीं एक स्थान पर अधिक दिनों तक उहरने अथवा पारिवारिक जीवन व्यतीत करने का कोई उल्लेख नहीं मिलता। इनके अनुयायियों का विश्वास है कि उच्च कोटि के योगिराज होने के कारण इन्होंने कायासिद्धि प्राप्त कर ली थी और अपनी इच्छा के अनुसार ये ३०० वर्षों तक जीवित रह सके थे।

बाबालाल के जीवन की सबसे प्रमुख घटना इनका शाहजादा दारा-शिकोइ के निमंत्रण पर लाहौर जाकर उसके साथ श्राध्यात्मिक विषयों पर वार्तालाप करना समक्ता जाता है। इस मिलन का काल सन् १६६९ श्रर्थात् सं० १७२६ बतलाया जाता है जो श्रशुद्ध जान पड़ता है। इतिहास से उक्त राजकुमार का श्रीरंगजेव दारा सन् १६५९ वा सं० १७१६

दाराशिकोह व में ही वध करा दिया जाना विद होता है तथा संत बाबा-संत बाबालाल लाल की मृत्यु का भी सं० १७१२ में ही हो जाना हम

पहले बतला चुके हैं। दाराशिकोह सन् १६४० अर्थात् सं० १६६७ में कश्मीर गया था और उधर देश-अमण करते समय उसने प्रत्येक प्रचलित धर्म के महारमाओं और ब्रह्म ज्ञानियों के दर्शन किये तथा उनसे उपदेश भी प्रहण किये थे। अंत में उसने उसी संबंध में काशी से कई पंडितों को बुलाकर उनकी सहायता से ५० उपनिपदों का फारसी अनुवाद भी किया था जो २६वीं रमजान सन् १०६७ हिजरी अर्थात् सन् १६५६ (सं० १७१२) में पूरा हुआ था और जिसकी चर्चा उसने स्वयं उक्त अनुवाद की भूमिका में की है। इस अनुवाद का नाम 'सिरे अकबर' (महान रहस्य ) या और इसके अतिरिक्त उसने एक स्फी धर्म की पुस्तक 'रिसाल-ए-इकनुमा' की रचना भी हिजरी सन् १०५६ अर्थात् सन् १६४५ (सं० १७०२) में कर ली थी। इससे स्पष्ट है कि स० १६६७ से लेकर सं० १७१३ तक का

१. 'नागरी-प्रचारिखी पत्रिका' काशी, वर्ष ४७, अंक २, ५० १८० : १८५।

समय ही उक्त मेंट के लिए श्रिषक संगत है श्रीर इसी बीच में इन दोनों की पारस्परिक श्राध्यात्मिक चर्चा भी हुई होगी। विल्सन साइब के श्रानुसार इन दोनों के बीच सात सरसंग हुए थे जिन्हें दाराशिकोह के दो लेखकों, यदुदास नामक चत्रिय तथा मीरमुंशी रामचंद्र बाहाया ने लिपिबद किया था। बातचीत शाहजहाँ के शासन काल के २१वें वर्ष (सन् १६४६ श्रर्थात् सं० १७०६) में जाफर खाँ के बाग में हुई थी। इन दोनों के प्रश्नोचर 'श्रसरारे मार्फत' नामक एक फारसी अंथ में संग्रहीत हैं जो सं० १६६६ में लाहौर में प्रकाशित हो चुका है। इनका एक संग्रह नादिकिकात में भी पाया जाता है। संत वावालाल की रचना के नाम से कुछ फुटकर दोहे, साखी श्रादि भी प्रचलित हैं, किंतु इनका कोई पामाणिक संग्रह श्राज तक प्रकाशित नहीं हुआ है।

संत वावालाल ने उक्त वार्तालाप के समय वेदांतमत के साथ-साथ प्रसंगवश प्रसिद्ध मौलाना रूम के कतिपय वचनों को भी उद्भृत किया है जिससे इनके स्की-मत के ज्ञान का भी पता चलता है। संत वावालाल विशुद्ध एकेश्वरवादी ये श्रीर इन्होंने राम वा हरि के रूप में सभी धर्मों वा सम्प्रदायों

के उपास्यदेव परमात्मा को स्वीकार किया था। इनका मत सिद्धांत कशीर साहब एवं दादू दयाल जैसे संतों से बहुत कुछ मिलता

है, परन्तु उनकी श्रमेद्धा ये वेदांत व स्की मतों द्वारा कहीं श्राधिक प्रभावित हैं। इनका कहना है कि परमात्मा एक श्रपूर्व श्रानंदसागर के समान है जिसका प्रत्येक जीव एक विंदु के रूप में वर्तमान है। उसके साथ वियोग-दशा के श्रनुभव का एक मात्र कारण हमारी 'श्रहंता' है, जिसकी साधना द्वारा ज्ञय होते ही एकता की श्रनुभूति श्राप से श्राप होने लगती है। दाराशिकोह के 'प्रश्न जीवात्मा वा परमात्मा में क्या श्रांतर है ?' पर इन्होंने बतलाया था कि कोई श्रांतर नहीं; जीवात्मा के सुल-दुख उसके शारीरिक बंधन के कारण हैं। गंगा नदी का जल एक ही है, चाहे वह नदी की घाटी में वहे, चाहे किसी पात्र में बंद रहे। फिर भी इससे श्रांतर बहुत बड़ा श्रा जाता है। शराब की एक बूँद पात्रवाले जल को दूषित कर सकती है, किंदु वह नदी में लापता हो जाती है। परमात्मा इस प्रकार के प्रभावों से दूर है, किंदु जीवात्मा इंद्रियों के कार्यों तथा मोहादि से प्रभावित रहता है। इसी प्रकार प्रकृति एवं सुष्टि के विषय में इनका कहना है कि दोनों का संबंध बीज व

१. एच्० एच्० बिल्सन : हिंदू सेक्ट्स, ५० ३५०।

२. कल्यास, गोरसपुर, 'संत'-अंक, पृ० ५१३।

वृद्ध वा समुद्र व तरंग की भाँति है। दोनो तत्वतः एक ही हैं, किंद्ध प्रकृति से सुच्छि-रूप में विकसित होने के लिए किसी कारण की अपेदा भी आवश्यक है।

संत बाबालाल की साधना के अंतर्गत शम, दम, चित्तशुद्धि, दया, परोपकार, सहजभाव व सत्य दृष्टि हैं जिनकी सहायता से अहंता का ज्य सरलतापूर्वक हो सकता है और भक्ति एवं प्रेम की शक्ति द्वारा भगवान की प्राप्ति भी हो सकती है। सभी साधनाओं का लच्य अपने जीवन को परमातमा के प्रेम में अोतप्रोत कर देना है, किंतु उस प्रेमानंद की

साधना कोई उचित परिमाधा नहीं दी का सकती। वैराग्य वा विरति से अभिपाय ये भोजन-वस्तादि का स्थाग वा शरीर

को दुःख देना नहीं समकते थे। इनके अनुसार इन सबकी विस्मृति वा मोह का त्याग ही वास्तविक वैराग्य है। ईश्वरीय प्रेम की अनुभृति एवं परोपकार इनके मत के दो प्रधान अग हैं और इन्हीं दो बातों की ओर इन्होंने विशेष-रूप से ध्यान दिलाया है। इन्होंने मूर्ति-पूजा अवतारवाद वा अन्य ऐसी बातों के प्रति अपनी अनास्या प्रकट की है और योगसाधना को इनसे कहीं अधिक महत्त्वपूर्ण बतलाया है। साधु का परम कर्तव्य इन्होंने अदा व वैराग्य के साथ रहना कहा है। इन्होंने यह भी कहा है कि,

> जाके श्रंतर ब्रह्म प्रतीत, घरे मीन भावै गावै गीत । निस्ति उन्मन रहित कुमार, शब्द सुरत जुड़ एको तार । ना गहरहे न वन को जाय, लाल दयालु सुख आतम पाय । देहा भीतर श्वास है, श्वासे भीतर जीव । जीवे भीतर वासना, किस विधि पाइये पीव।

बाबालाल के अनुयायी सीमाप्रांत की श्रोर कुछ संख्या में पाये जाते हैं और बड़ौदा के निकट भी इनका एक मठ है जिसे 'बाबालाल का शैल' कहते हैं । परंतु इनका प्रधान केन्द्र पंजाब प्रांत के अंतर्गत, गुकदासपुर जिले का श्रीध्यानपुर गाँव है जो सरहिंद के निकट पड़ता है। यहाँ पर

इनके मठ व मंदिर हैं जहाँ संत वाबालाल की समाधि प्रचार-केंद्र पर प्रति वर्ष वैशाख मास की दशमी एवं विजयदशमी के दिन मेले भी लगा करते हैं।

१. 'कल्याख', गीरखपुर, संत-अंक, पृ० ५१४ पर उद्धत ।

### ३. धामी सम्पदाय

कबीर साइब ने हिंदू एवं मुसलमान जातियों की एकता के लिए बहत प्रयत्न किये ये और उन्होंने इन दोनों के वास्तविक इष्टदेव को एक ही परमेश्वर के रूप में निरूपित किया था। इसी कारण उन्होंने इन्हें अपने सारे मेदमानों को दर कर लड़ाई मगड़े बंद करने के उपदेश भी दिये थे। ये इनकी द्वेपमयी भावनात्रों को क्रतिम विचारों पर प्राणनाथ की आश्रित ठहराते ये और कहा करते ये कि ये सभी बातें पंडितों तथा मुल्लाओं की नासमसी के कारण अधिक विशेषता फैला करती है। गुरु नानकदेव एवं दाद दयाल ने भी उक्त दोनों जातियों के बीच के वैमनस्य मिटाने के लिये भातमाव के आदर्श सम के सामने रखे थे। परंतु उक्त संतों में से कदाचित किसी ने भी दोनों जातियों के धर्मग्रंथों का ऋष्ययन नहीं किया था और न उन पस्तकों में भी अपने विचारों का आधार दूँढ़ने की कभी चेष्टा की थी। इसके सिवाय उन लोगों के समय में केवल इन दो घमों के ही मागड़े का प्रश्न प्रवल था। ईसाई, यहदी अथवा पारसी जैसे धर्मों की आरे किसी का ध्यान आक्रप्ट नहीं हुआ था और धार्मिक एकता के उपदेश केवल उक्त दो धर्मों को ही उद्देश्य करके दिये जाते ये। संत प्राण्नाय ने अपने समय में प्रचलित सभी धर्मों की मीलिक एकता पर विचार किया था। इन्होंने जनके प्रसिद्ध धर्मप्रयों का यथासाध्य अध्ययन व अनुशीलन किया और उनके सिद्धांतों में समन्वय लाने के भी प्रयत्न किये। संत प्राणनाय के इस ओर किये गए ये प्रयत्न कदाचित् सर्वप्रथम ये और वे आगे आहे-वाले थियासाफिकल वा ऋहमदिया जैसे आन्दोलनों के लिए एक प्रकार के बादर्श सममे जा सकते हैं तथा इन बातों की ब्रोर विशेष ध्यान दिलाने में वे एक अप्रणी भी माने जा सकते हैं।

संत प्राचानाथ का जन्म काठियावाड़ प्रदेश के जामनगर नामक स्थान के एक धनी चृत्रिय-परिवार में सं० १६७५ में हुआ था। इनके पिता का नाम चृमजी था और वे जामनगर के जमींदारों में से एक थे। प्रारंभिक परंतु बालक प्राचानाथ ने अपनी केवल कुछ ही वधों की जीवन अवस्था में किसी कारण विरक्त होकर अपने जन्मस्थान का परित्याग कर दिया और ये साधुओं के साथ चारों और भ्रमण करने लगे। इनकी शिचा के संबंध में कुछ पता नहीं चलता, किंतु इतना प्रायः निश्चित सा है कि देशभ्रमण एवं साधुक्रों के सत्तंग द्वारा इन्होंने कुछ काल के भीतर अस्वी, फारसी, हिंदी व संस्कृत में एक अच्छी योग्यता प्राप्त कर ली और हिंदुओं के वेदादि धर्मग्रंथों के अतिरिक्त मुसलमानों की 'कुरान', इंसाइयों की 'इंजील' तथा यहूदियों की 'तौरेत' जैसी पुस्तकों का भी अध्ययन कर इन्होंने अपने विचारों को व्यापक और परिष्कृत बना लेने की चेष्टा की। इनके देशाटन का चेत्र उस समय सिंघ, गुजरात, महाराष्ट्र, मालवा और अपने काठियाबाइ प्रदेश के प्रायः सभी प्रमुख स्थानों तक विस्तृत रहा और सब कहीं इन्होंने अनुभव प्राप्त किये।

इनके गुरु का कोई प्रामाणिक वृत्तांत नहीं मिलता | केवल इतना ही पता चलता है कि इन्हें किसी देवचंद साधु से प्रेरणा मिली थी । ये देवचंद सिंध प्रदेश के मूल निवासी ये ब्यौर इनका जन्म किसी मेहता कायस्थ-कुल के ख्रांतर्गत सं० १६५८ में हुआ था । महर्षि शिववतलाल ने इनके पिता का नाम महतो मेहता और माता का नाम कुँवर बाई बतलाया

गुरु है। इनका जन्मस्थान अमरकोट या श्रीर ये पहले देवचंद पुष्टिमार्ग के अनुयायी थे, किंतु परमारमा के विषय में जिज्ञासा अधिक जाग्द्रत होने के कारण इन्होंने कई देशों

का अमण किया या और अंत में, लगभग चालीम वधों तक के सत्संग द्वारा अपना मत निश्चित हो जाने के अनंतर ये धीलपुर में रहकर भक्ति व प्रेम कर प्रचार करने लगे थे। संत प्राण्यनाथ से इनकी भेंट कदाचित् इनके अमण-काल में हुई थी और इनके सत्संग द्वारा उन्होंने परमात्मा के प्रति प्रेमाभक्ति एवं जगत के प्रति प्रेमभाव की प्रेरणा प्रहण की थी। संत प्राण्यनाथ के विषय में यह भी प्रसिद्ध है कि वे अपनी वाल्यावस्था में अपनी माँ धनवाई के साथ बहुधा देवचंदजी के दर्शनों के लिए जाया करते थे। उस समय उनकी अवस्था १२ वर्ष से अधिक न थी। परन्तु देवचंद ने किसी दिन लड़के को अपने चरणों पर अपित किया गया पाकर उसे दीचित कर दिया और उसे नियमानुसार उपदेश भी दिये। देवचंद साधु का एक दूसरा नाम निजानंद्राचार्य भी था और कहा जाता है कि जामनगर में इन्होंने राधाकृष्ण का एक मंदिर भी बनवाया था। इनका देहांत लगभग ७५ वर्ष की अवस्था में हुआ।

१. 'संतमाल' प्० २७९।

२. वही, पूर २८१ ।

क्षा०-३४

जान पड़ता है, संत प्राण्नाथ ने अपने दीचित हो जाने के अनंतर ही उपर्यंक देशभ्रमण आरंभ किया था और ऐसा करते हुए विदेशों तक गये ये। महर्षि शिववतलाल के अनुसार इनका दौरा अरव देश तक हुआ था श्वीर वहाँ पर ये मसकत नामक स्थान में ठहरे थे। कहा जाता है कि अपनी अरव-यात्रा से लौटने पर इन्होंने कुछ दिनों के लिए देशाटन धिरोल (धौलपुर) के राजा काल्जी ठाकुर के यहाँ सं० १७६० में नौकरी भी कर ली थी और उनके यहाँ दीवान की पदवी पर अपना काम वड़ी योग्यता से किया था, किंतु अपने गुरु के आदेशानुसार उसका परित्याग कर दिया। अपने गुरु के देहांत हो जाने पर ये कुछ दिनों तक एकांत की साधना में लगे रहे और फिर उनकी गद्दी पर पहले संभवतः महाराज ठाकुर के नाम से बैठकर प्रचार कार्य करते रहे। परन्तु देशाटन की इच्छा से ये एक वार फिर निकल पड़े श्रीर पोरवंदर, कच्छ व सिंध के ठठ आदि कांतपय स्थानी में घूमते हुए सूरत पहुँचकर वहाँ कुछ काल के लिए ठहर गए। वहीं पर रहते समय इन्होंने अपनी 'कलश' नाम की एक पुस्तक गुजराती भाषा में लिखी थी। सुरतनगर का परित्याग कर इनका दिल्ली पहुँचना और वहाँ औरंगजेव बादशाह से मेंट कर उसे कुछ प्रभावित करना भी प्रसिद्ध है और यह भी कहा जाता है कि दिल्ली से चलते हुए ये मंदसीर व उज्जैन आदि नगरी तक गये वे और मार्ग में अनेक राजाओं को उपदेश दिया तथा कई व्यक्तियों को अपना अनुयायी भी बनाया।

देशाटन करते समय ही एक बार ये बुंदेलखंड भी पहुँचे ये वहाँ के किसी जंगल में मऊ के समीप इनकी मेंट प्रसिद्ध खत्रसाल (सं० १७०६: १७८६) के साथ हुई थी और इन्हें लगमग सं० १७३१ में उन्होंने अपने दीचागुर के रूप में भी स्वीकार कर लिया था। महाराजा छत्रसाल के लिए इन्होंने पन्ना के निकट हीरे की किसी खान का भी पता प्राण्नाथ व बतलाया श्रीर उनके धार्मिक विचारों को पूर्ण रूप से छुत्रसाल प्रमावित किया। उस काल से संत प्राण्नाथ के प्रचारी का केंद्र प्रधान रूप से पन्ना ही बन गया और इनके

अनुयायियों की संख्या उत्तरीत्तर बढ़ने लगी। महाराज छत्रसाल की गणना इनके प्रधान शिष्यों में की जाती है। ये उन्हें सदा धर्म एवं देशरज्ञा के कार्य में सत्परामर्श देकर उत्साहित करते रहे । महाराज खत्रसाल को दिया हुआ इनका श्रमाशीवाद इस प्रकार प्रसिद्ध है.

'छता तेरे राज में धकधक धरती होय । जित जित घोड़ा मुख करे, तित तित फत्ते होय'।

इसी प्रकार अपनी कई रचनाओं में संत प्राणनाथ ने उनका नाम प्रसंगवश लिया है। इनके प्रभावों द्वारा महाराज छत्रसाल के विचार इतने उदार हो गए ये कि बहुत-से मुसलमान उन्हें इस्लाम धर्म में परिवर्तित हो गया हुआ भी समझने लगे थे। किर भी महाराज छत्रसाल एवं प्राणनाथ का संबंध लगभग वैसा ही समझा जाता है जैसा शिवाजी व समर्थ रामदास का था।

संत प्राण्नाय एक उच्च कोटि के साधक और योगी भी ये और अपने च्यापक पर्यटनों के कारण कई भिन्न भिन्न भाषाओं के प्रयोग पर अच्छा अधिकार रखते थे। इनके विषय में यह भी प्रसिद्ध है कि अपनी प्रीटावस्था में इन्हें काव्यरचना का भी अभ्यास हो गया था जिससे ये पद्यों में बातचीत तक कर लेते थे। राधाकृष्ण की लीलाओं को कभी-कभी ये

योग्यता व इतनी तन्मयता के साथ गाते थे कि विभोर हो जाते थे।

श्रांतिम दिन इन्होंने अपने पिछले दिनों में घूमते समय कालधी नगर में
श्राकर धर्मनिर्ण्य के संबंध में एक बार एक बड़ी सभा की

थी और उसमें दिये गए इनके भाषण का जनता के ऊपर बहुत बड़ा प्रभाव पड़ा था। प्रसिद्ध है कि उसी अवसर पर इन्होंने अपना 'प्रणामी' वा 'धामी' सम्प्रदाय प्रवर्तित किया था। इनका देहांत स० १७५१ में हुआ। इनके प्रधान शिष्यों में महाराज छत्रसाल के अतिरिक्त उनके भतीजे पंचमसिंह भी ये जो इनके प्रति अनन्य अदा प्रदर्शित करते थे। इसी प्रकार इनके एक तीसरे शिष्य जीवन मस्ताने थे जिनके बहुत-से दोहे सम्प्रदाय के अनुयायियों में आज तक प्रचलित हैं।

यावा प्राण्नाय की रचनाओं की संख्या १४ बतलायी जाती है जो सभी पद्म में हैं। इनके नाम देते समय गाउज साहब ने कहा है कि इनमें से किसी का भी आकार बड़ा नहीं है और इनमें से छोटी पुस्तक 'कयामतनामा' को उन्होंने अविकल उद्धृत भी कर दिया है। इनकी रचनाओं के नाम उन्होंने इस प्रकार दिये हैं: १. रामग्रंथ २. प्रकाशग्रंथ ३. पट अस्त

रचनाएँ ४. कलस ५. संबंध ६. किरतन ७. खुलास ८. खेल-बात ६. प्रकरण इलाही दुलहन (जिसमें चर्च अर्थात् परमेश्वर

१. 'नागरी-प्रचारिको पत्रिका' ( भा० १३ ) ५० ९८ पर उद्धृत ।

२. एफ एस ग्राउन : 'मधुरा' प हिस्ट्रिक्ट मेम्बायर, सन् १८८३ ई०, पू० २३१।

की दुलहिन की पवित्रनगर के रूप में प्रदाशत किया गया है) १०. सागर सिंगार ११. बड़े सिंगार १२. सिंधिभाषा १३. मारफत सागर श्रीर १४. कथामत नामा। परंतु 'इंपीरियल गजेटियर आफ इंडिया' के अनुसार इनकी प्रसिद्ध रचना का नाम महातिरयाल है जिसे डा० बर्ध्वाल ने 'कलजमे शरीफ' से अभिन्न माना है और उसके अतिरिक्त अन्य रचनाओं में १. प्रगट वानी २. बीस गिरोहों का बाब ४. बीस गिरोहों की इकीकत ५. कीर्चन ६. प्रेम पहेली ७. तारतम्य और ८. राजविनोद की भी चर्चा की है। इन मंथों का पता 'काशी नागरी-प्रचारिणी सभा' की सन् १६२४ से १६२६ तक की खोज-रिपोटों से चलता है और सं० १६६३ की रिपोर्ट में इनके एक अन्य मंथ 'विगट चरितामृत' का भी उल्लेख मिलता है। इन सब के अतिरिक्त इनकी एक 'पदावली' भी प्रसिद्ध है जिसमें इनकी श्री इंद्रावती की भी कतिपय रचनाओं का संग्रह किया हुआ समक्ता जाता है। इस प्रकार गाउज साहब की सुची में इनमें से केवल 'कीर्चन' का ही समावेश जान पढ़ता है।

संत प्राणनाथ की रचनाओं के अभी तक अप्रकाशित रूप में ही रहते आने से उनके समुचित अध्ययन का अवसर नहीं मिला है और न इसी कारण इस बात का ही ठीक-ठीक पता चल सका है कि उसमें से किन-किन को और किस-किस रूप में इनकी प्रामाणिक कृति मान लिया जाय। संभव है उक्त पुस्तकों में से एक से अधिक को इम पूरी जाँच-

कलजमे शरीफ़ पड़ताल करने के अनंतर उनकी ही रचना मानने में उहमत न हो सकें। फिर भी संत प्राणनाथ के अनुवायियों द्वारा

स्वीकृत परम्परा के अनुसार उनमें से 'कलजमे शरीफ' सबसे महत्त्वपूर्ण अंथ सममा जाता है। इस पुस्तक को लोग अपना धर्मअंथ मानकर इसकी एक हस्तिलिखित प्रति अपने प्रधान मंदिरों में सुरिद्धित रखा करते हैं और इसकी पूजा भी करते हैं। इसकी भाषा को कुछ लोगों ने गुजराती कहा है, किंतु वास्तव में यह पूरी रचना केवल एक ही किसी भाषा में नहीं है। इसके अंतर्गत सम्मिलित १६ किताबों में से केवल कुछ ही भाग गुजराती में है और शेष की भाषा या तो उर्दू या सिधी या हिंदी है। डा॰ वर्थ्वाल के अनुसार इसका अधिकांश हिंदी में है और प्रत्येक दशा में सारे अंथ की भाषा जवड़-

१, भार० वी० रसेल व धीरालाल : 'दि द्राइब्स पेंड कास्ट्स आफ दि सेंट्रल प्राविसेक' १९१६ (भाग १) ए० २१७।

खाबड़ श्रीर खिचड़ी जान पड़ती है'। 'कल जमे शरीफ' शब्द का श्रर्थ 'मुक्ति की पवित्र घारा' (मोच-मार्ग) है श्रीर उसका रूप हिंदी में विगड़कर कभी कभी 'कुल जम स्वरूप' तक बन जाता है। ग्रंथ के कई स्थलों पर वेद श्रीर कुरान से श्रनेक श्रंश लेकर उन्हें उद्भृत किया गया है श्रीर दिखलाया गया है कि यदि ध्यानपूर्वक देखा जाय तो उनमें पारस्परिक विरोध के कोई चिह्न नहीं मिलेंगे। 2

संत प्राणनाथ के गृह अथवा मार्गप्रदर्शक देवचंद निजानंदाचार्य ने

परमात्मतत्व की वास्तविक पहचान के उहें श्य से ही देशाटन किया था। उन्हों अपने जन्मस्थान अमरकोट से कच्छ जाकर वहाँ के विविध प्रचलित मती के संबंध में अनुसंधान किया था, संन्यास ग्रहण कर अनेक शास्त्रों का अनुशीलन किया था तथा भज एवं काठियावाड के निजानंद के संतों के समागम द्वारा लाभ उठाकर अनेक प्रकार की सिद्धांत साधनात्रों का अभ्यास किया था। उनके सारे परिश्रमों का परिणाम आगे चलकर उनके प्रवर्तित निजानंद सम्प्रदाय अथवा प्रशामी सम्प्रदाय के रूप में प्रकट हुआ था जिसके अनुसार भगवत्याप्ति के प्रमुख साधन ज्ञान एवं भक्ति से कहीं बढकर प्रेम को ठहराया गया था। प्रेम ही सब ऋछ है और भगवान भी इमारे लिए प्रियतम के रूप में ही विद्यमान है जिस कारण ज्ञान के द्वारा उसे केवल समक्त लेने अथवा भक्ति के अनुसार उसके प्रति सब कुछ समर्पित कर देने मात्र से ही काम नहीं चल सकता, उसके साथ हमारा तन्मय हो जाना भी नितांत आवश्यक है। उस आनंदयन की मुलराक्ति ही प्रेम-स्वरूपिशी है, अतएव प्रेम की साधना का बल पाकर जीव परमात्मा की खोर खाप से आप खिचकर तदाकार बन जाता है। देवचंद पर इसी कारण 'श्रीमदमागवत' में प्रदर्शित ब्रजगोपिकाश्रो

संत प्राण्नाथ का मत भी, जान पड़ता है, सबैप्रयम उक्त रूप में ही प्रकट

की रागानुगा भक्ति का भी बहुत प्रभाव पड़ा था और वे अन्य अनेक प्रचलित वैष्णुव मतों के अनुयायियों की माँति श्रीकृष्ण एवं राघा की

विविध लीलाओं की छोर भी आकृष्ट हो गए थे।

१. 'नागरी-प्रचारिणी पत्रिका' भा० १५, ५० ७७ ।

२. आर० वी० रसेल व हीरानाल : 'दि ट्राइक्स देश्ड कास्ट्स आफ दि सेंट्रल प्राविसेन १९१६ माग १, ए० २९७। तथा,

डा॰ ताराचंद : इन्क्लुएंस भाफ इस्लाम भान हिंदू कल्चर ५० ११८ : २००।

हुआ था और पन्ना व बंदेलखंड की ओर यात्रा करने के पहले उन्होंने भी अधिकतर वैष्ण्वों की प्रणाली का ही अनुसरण कर अपने पंथ की नींव डाली थी। इनके पंथ का कदाचित् पूर्वरूप ही आज तक गुजरात,

काठियावाड़ तथा सिंघ व स्रत नगर की श्रोर प्रचलित प्राण्नाथ का है श्रीर इनके वहाँ वाले श्रनुयायियों एवं वैष्ण्वों में मत कम श्रंतर दीख पड़ता है। परंतु श्रागे चलकर श्रधिक

मत कम अंतर देखि पड़ता है। परतु आग चलकर आवक व्यापक अध्ययन एवं भिन्न-भिन्न मतावलंबियों के साथ क्यों सह विविध सन्तंत्रों ने इनके इच्छिकोशा में और भी उदारता ला दी।

किये गए विविध सत्संगों ने इनके हिल्कोण में श्रीर भी उदारता ला दी। इन्होंने सुकियों द्वारा स्वीकृत 'इश्क इकीकी' के वास्तविक रहस्य को समका श्रीर ईसाइयों के 'ईश्वरीय प्रेम' के साथ भी परिचय प्राप्त किया। इन्होंने कमशः विचार-विनिमय करते-करते श्रपना श्रांतम सिद्धांत इस रूप में निधारित किया कि "इसक सबदातीय साख्यात" श्रयांत् प्रेम सदैव साज्ञात् श्रयवा श्रपनी श्रनुभृति के भीतर ही रहने पर भी शब्दातीत श्रयांत् श्रमित्वंचनीय है। इसके सिवाय इन्होंने यह भी श्रनुभव किया कि "ब्रह्म सुध्दि ब्रह्म एक श्रंग, एसदा श्रनन्द श्रतिरंग" श्रयांत् ब्रह्म-सुध्दि श्रयवा जगत् एवं ब्रह्म ये दोनों ही श्रलीकिक श्रानंद स्वरूप है। श्रतएव इनके श्रनुसार श्रुद्ध प्रेम को वास्तविक श्रनुभृति हो पुरुपार्य की चरमावस्था है जिसे उपलब्ध करने की साधना सबके लिए कर्तव्य है। परमारमा का नाम इसी कारण इन्होंने 'धाम' श्रयांत् परमपद वा सर्वोच्च श्राध्यात्मिक दशा ही रखा जिसके श्राधार पर इनका पंथ भी 'धामी' कहलाया। यह 'धाम' शब्द श्रागे चलकर श्रीकृष्ण के गोलोक जैसे श्रलीकिक प्रदेश का बोधक हो गया श्रीर उसका मीलिक श्रमिप्राय क्रमशः विरमृत हो गया।

संत प्राणनाय दारा निर्दिष्ट परमात्म-तत्व के धाम अथवा प्रेमानुभूति मात्र ही होने के कारण साम्प्रदायिक मेदभाव का प्रश्न आप से आप नहीं उठता। सभी धर्मों का प्रधान उद्देश्य उस एक्स एवं समान् स्थिति की उपलब्ध करना ही हो जाता है जहाँ पहुँचने पर सारा जगत् अपना आत्मीय

दील पड़ने लगे। संत प्राणनाय का कहना या कि हिंदू, धर्मों की मुसलमान, ईसाई वा यहूदी घर्मों के प्राचीन प्रवक्तों व एकवाक्यता प्रचारकों के सिद्धांत भी इस मत से वस्तुतः भिन्न नहीं ये श्रीर यदि विचारपूर्वक देखा जाय तो उन सभी को हम

१. 'महावानी' ( इस्तलिखित प्रति ) ५० १।

परमात्मा के प्रेमी एवं जगत् के प्रति प्रेमभाव रखनेवाले कह सकते हैं। इसके सिवाय उनका कथन यह भी था कि बहुत-सी परम्परागत बातें जो उक्त मतों के धर्मग्रंथों में कही गई हैं, उनकी भी एकवाक्यता हम चाहें तो भली भाँति सिद्ध कर सकते हैं। उदाहरख के लिए हिंदू धर्म के पुराखादि ग्रंथों के अनुसार संसार के अंतर्गत प्राप के अधिक फैलने तथा सामाजिक व धार्मिक व्यवस्था के विगड़ जाने पर उसे फिर से सुधारने के लिए कल्क नामक अवतार का होना निश्चित है और यही बात दूसरे शब्दों में मेंहदी वा मसीहा के आविर्भाव की कल्पना के रूप में, कमशः इस्लाम व ईसाई धर्मग्रन्थों में भी कही गई मिलती है जिससे सिद्ध है कि इस विषय में सभी एकमत हैं और यह अवश्यंभावी है। संत प्राखनाथ ने इस भावना के आधारभूत प्रसंगों को उक्त धर्मग्रंथों में से उद्धत कर अपनी रचना कियामतनामा' में संग्रहीत किया, उनमें पायी जानेवाली कितपय शंकाओं का निराकरख करने की चेट्टा की और इसके साथ ही इन्होंने यह भी निरूपण किया कि उक्त अवतार का स्वयं इनके रूप में होना भी संभव है।

उक्त 'कयामतनामा' में अरबी एवं फारसी शब्दों की भरमार है। उसमें कुरान, इंजील एवं तौरेत की परम्परा के अनुसार कल्पित अंतिम दिन का वर्णन किया गया है तथा अपने कथन की प्रामाश्चिकता में 'कुरान' के विविध अंशों के इवाले भी दिये गए हैं। उसमें एक प्रकार से व्यतीत ११ शताब्दियों की कथा का ब्योरा दिया है और बतलाया है

कथामतनामा कि किस प्रकार सर्वप्रथम ईसा मसीइ का आविर्माव हुआ, किर मुहम्मद अवतीर्ग हुए और उनके पीछे इमाम आये।

उसमें आदम के नैतिक पतन एवं शैतान की उस इद प्रतिक्षा का भी उल्लेख है जिसके अनुसार उसने मानव जाति के सर्वनाश का निश्चय किया था। किर अंत में इस्लाम, हिंदू तथा इंसाई धर्म के अंथों में की गई भविष्यवाशियों की श्लोर संकेत किया गया है और यह सिद्ध करने की चेष्टा की गई है कि संसार का आंतम उद्धारक हिंदू जाति के भीतर उत्पन्न हो सकता है। वह पुरुष आते ही प्रचलित कर्मकांड तथा शरीअत की भिन्न-भिन्न प्रथाओं को इटाकर इकीकत वा सत्य का मार्ग प्रदर्शित कर देता है, आकाश में फैले हुए बादलों को दूर कर परम प्रकाशमय सूर्य को प्रकट कर देता है और सारी मानवजाति को एक ही सूत्र में अंथित कर देता है। सारी स्रिष्ट खुदा वा इंश्वर के नाम से मुखरित हो उठती है और उसकी ओर उन्मुख होकर उसकी आशाओं का पालन आरंभ कर देती है। फिर तो सभी ईश्वर के शब्द अथवा अल्ला के कलाम के ही उपासक हो जाते हैं। उक्त रचना में इस प्रकार के कथनों पर विश्वास कराने की बार-बार चेश्टा की गई है और अंत में उस महापुरुष के प्रति पूर्ण अद्धाभाव रखने का भी उपदेश है।

कवीर साइव ने हिंदू एवं इस्लाम धर्मों की मौलिक एकता का प्रतिपादन करते समय उन दोनों के आधारभूत सत्य का पता देनेवाला केवल अपने को दी सिद्ध करना कभी नहीं चाहा और न तदनुसार लोगों को अपना अनुयायी बनने की ओर प्रेरित ही किया। उनका मुख्य ध्येय सबको अपनी निजी अनुभूति के बल पर ही सत्य को पहचानने की ओर प्रवृत्त

अवतारवाद , कर देना मात्र ग्हा और गुरु नानकदेव तथा दादू दयाल ने भी प्रायः इसी वात का समर्थन किया। मुगल सम्राट

अकबर ने जब अपने समय के प्रचलित धर्मों के आचायों की बैठकें की और उनके सत्संग द्वारा उपलब्ध बातों के आधार पर सं० १६३२ में अपने नवीन पंथ 'दीन इलाही' वा इंश्वरीय धर्म की स्थापना की, तब उसने भी प्रचळल रूप से ही अपने को उसका मूल प्रवत्त क सिद्ध करना चाहा तथा अपने सिक्की पर भी इस श्रोर कुछ न कुछ संकेत किया। किंतु जान पहता है, संत प्रांगानाथ ने अपने को भिन्न-भिन्न धर्मवंथों के प्रभागों की सहायता से जगत का उदारकत्तां उद्योषित करना चाहा था जिसका उदाहरण उपर्यक्त ग्रंथ में मिलता है। उनके अनंतर न्यूयार्क (संयुक्त अमेरिका) में सं० १८६२ में स्थापित 'थियोसोफिकल सोसायटा' के अनुसार भारत में भी अचलित आंदो-लन के उपलच में एनी बेसेंट द्वारा कहा गया कि उक्त प्रकार के समन्वयात्मक धर्म का प्रचार जे॰ कृष्णमूर्ति करेंगे श्रीर इस बात के सिद्ध करने का प्रयस्न मी किया गया। किंतु सफलता नहीं मिल सकी श्रीर इसी प्रकार का एक अन्य प्रयस्न भी निष्पल रहा जिसे वैसे ही लच्य को सामने रखकर कादिमन (पंजाब प्रांत) निवासी मिर्जा गुलाम ऋइमद (सं० १८३६:१६०८) ने अपने 'ऋइम-दिया' आदोलन की स्थापना द्वारा किया था। बहुधा देखा गया है कि धार्मिक प्रवृत्तिविशेष का मूल आवार उसके अनुवायियों की श्रंतरात्मा वा श्रिधिक से अधिक उसके संस्कारों में ही निहित रहता है। उसे किसी वाह्य विधान वा धर्मप्रवर्त्तक द्वारा दिये गए उपदेशों की अपेद्धा कभी नहीं रहा करती श्रीर न उनसे कुछ काल तक प्रभावित होने पर भी वह कभी स्थायी हो पाता है।

सैत प्राणनाथ के पंथ को उनके एक पूर्वनाम महाराज ठाकुर के अनुसार महाराजपंथ अथवा मेराजपंथ मी कहते हैं और उसके अन्य नाम खिजड़ा अपीर चकला भी सुने जाते हैं। परंतु उसकी सबसे प्रसिद्ध संज्ञा धामी वा प्राणनाथी सम्प्रदाय ही है और उसके अनुयायी कमी-कभी 'साचीमाई' वा केवल 'भाई' कहलाते हैं। ये आजकल अधिकतर वैष्णव

साम्प्रदायिक सम्प्रदाय से प्रभावित होने लगे हैं श्रीर ये स्नान-शौचादि मेपादि व से निवृत्त होकर बहुधा श्रीकृष्ण के बालस्वरूप का ध्यान प्रचार करते हुए पाये जाते हैं। मूर्तिपूजा में ये विश्वास नहीं करते, किंद्र तुलसी की माजा धारण करते, ललाट पर खड़ा

तिलक व कंकुम लगाते और सिखी की भाँति अपने धर्मग्रंथ 'कलजमे शरीफ' की मंदिर में पूजा भी किया करते हैं। इनके यहाँ मांस, मदिरा व जाति-व्यवस्था का पूर्ण रूप से निषेध है और इनके यहाँ हिंद-मुस्लिम आदि का सहभोज भी दीचा के अवसर पर हुआ करता है। इस सम्प्रदाय के अनुयायी आत्मज्ञान एवं योगविद्या में भी बहुत कुराल हुआ करते हैं और इनमें से श्रनेक का त्यागी होना भी प्रसिद्ध है। इसमें नैतिक श्राचरण व चरित्र-शुद्धि की क्योर मी विशेष ध्यान दिया जाता है ब्रीर इसके ब्रानुयायी परोपकार, लोकसेवा तथा दयादि गुणों को भी बहुत महत्त्व देते हैं। पन्ना नगर इनका प्रधान केंद्र व तीथेस्थान है जहाँ कार्त्तिक सुदी १५ को प्रतिवर्ष एक बड़ा मेला लगा करता है और जहाँ सम्प्रदायवाले वही सख्या में एकत्र होते हैं। सरत के कच्छी एक अच्छी संख्या में सम्प्रदाय के अनुयायी है और मध्यप्रदेश के सागर एवं दमोह के जिलों तथा काठियावाड़ के जामनगर के आसपास भी इसका बहुत प्रचार है। जामनगर तो इसके एक प्रधान केंद्री में गिना जाता है। लगभम डेट सी वर्ष पहले इसका प्रचार नेगल में वहाँ के राजा राम बहादुर शाह के समय में हुआ था, जहाँ से प्रशामी बा प्रायानाथी प्रतिवर्ष धर्मग्रंथ के अध्ययनादि के लिए पन्ना आया करते हैं।

१. 'खिजड़ा' नाम, जान पड़ता है, किसी वृद्ध के नाम के आधार पर रखा गया था जो देवचंद की नौतमपुरी (जामनगर) वाली समाधि के निकट लगा हुआ है। उस वृद्ध को ही गुजराती में 'खिजड़ा' कहते हैं। इसी प्रकार 'मेराज' मी कदाचित अरबी शब्द 'मीराज' (आदर्श वा सजीव स्वगंयात्रा) के आधार पर बना हुआ सममा जा सकता है। 'चकला' नाम, वास्तव में देवचंद के पुत्र विहारी दास ने अपने पंथ को दिया था जिसे उसने अपने पिता का देहांत हो जाने पर सं० १७१२ में चलाया था, किन्तु जो मूल पंथ से अधिक मिन्न न था।

भागानाय के शिष्यों में से पंचमसिंह के 'सबैये' तथा जीवन मस्ताने के 'पंचक दोहे' बहुत प्रसिद्ध हैं।

### ४. सत्तनामी सम्पदाय

'सत्त' शब्द 'सत्य' का रूपांतर है जिसका अर्थ वह नित्य व शास्वत वस्तु है जिसे दूसरे शब्द में 'परमात्मा' भी कहा करते हैं और इसी प्रकार 'नामी' का भी तालर्य नाम द्वारा सुचित किये जानेवाले 'नामधारी' व अभिषेय वस्त से है। 'सत्तनामी' शब्द से अभिप्राय इसी कारण उस सत्यनाम से परिचित किये जानेवाले सत्य स्वरूप ईश्वर ' सत्तनाम का ही हो सकता है ! परन्तु यह शब्द संत-परम्परा की रूदियों के अनुसार अपने साथ-साथ अनेक अन्य व्यापक भावों को भी व्यक्त करता है। उदाहरण के लिए 'सत्त' शब्द से परमसत्य की प्रत्यच अनुभृति और इसी प्रकार 'नामी' शब्द के संयोग से नामस्मरण द्वारा उसे ब्राजीवन ब्रद्धरण रूप में एकरस बनाये रखना भी लच्चित होता है। इस प्रकार के अनेक भावों से अनुप्राणित होकर ही संतमत की विभिन्न शासाओं ने 'सत्तनाम' शब्द को इतना महत्त्व प्रदान किया है। इसे उनके यहाँ आज भी प्रायः वही स्थान प्राप्त है, जो सर्वप्रथम कवीर साहब के समय में प्राप्त था और अनेक ऐसे पंथवालों ने तो 'ओ ३म' अथवा कभी-कभी 'श्रीग्योशायनमः' की भाति कार्यारंभ के समय वा प्रथरचना के पहले मंगल-सुचक शब्दों तक के रूप में इसके प्रयोग किये हैं। बहुधा इसका प्रयोग उनके परस्पर के अभिवादन में भी हुआ करता है और कभी-कभी इसे नामस्मरण के अवसर पर राम का स्थान भी दिया करते हैं, फिर भी संत-परम्परा के इतिहास में उसके केवल एक ही सम्प्रदाय की इस नाम से अभिहित किये जाने का अय प्राप्त है।

सत्तनामी सम्प्रदाय के मूलप्रवर्त्तक का निश्चित पता श्रमी तक नहीं चला है और न इसकी उत्पत्ति के समय वा कारणों पर ही यथेष्ट प्रकाश पड़ा है। डा॰ वर्ध्वाल के श्रनुसार इस सम्प्रदाय के संस्थापक दादू-पंथी जगजीवन दास जान पड़ते हैं, किंद्र इसके लिए उन्होंने कोई प्रमाण साध-सम्प्रदाय नहीं दिये हैं श्रीर न इस सबंध को सिद्ध करने की उन्होंने कोई चेष्टा ही की है। कुछ श्रन्य लोग इसके प्रवर्त्तन

१. 'नागरी-प्रचारिशी पत्रिका' भा० १५, ५० ७५।

का विधायक साध-सम्प्रदाय के प्रतिष्ठापक वीरभान को मानते हैं, तो कोई उनके गुरु अदादास का नाम इस संबंध में लेते हैं और अन्य कुछ विदानों की धारणा है कि इसका सर्वप्रथम प्रचार जोगीदास के द्वारा हुआ था। परंतु किसी ने भी अपने मत की पुष्टि में यथेष्ट प्रमाण नहीं दिये और न सभी प्रकार की शंकाओं का निराकरण करते हुए वे किसी सर्वमान्य निर्णय पर पहुँच सके। अतएव, अधिकांश विद्वानों का अभी तक यही निश्चय रहता श्राया है कि इस सम्प्रदाय का प्रारंभिक इतिहास वास्तव में श्रंधकारपूर्ण है। ऊदादास, वीरभान एवं जोगीदास के उक्त नामोल्लेख से प्रतीत होता है कि इस सम्प्रदाय का कोई न कोई संबंध 'साध-सम्प्रदाय' से भी श्रवश्य होना चाहिए और बहुत लोगों ने इस बात से प्रभावित होकर साथ सम्प्रदाय एवं 'सत्तनामी सम्प्रदाय' को एक व अभिन्न तक मान लिया है; परंतु जैसा एलिसन साइब ने कहा है , इस प्रकार की भ्रांति साधों द्वारा अपने विषय में साधा सत्तनामी शब्द के भी व्यवहार के कारण उत्पन्न हुई जान पड़ती है। 'सत्तनामी' शब्द यहाँ पर वास्तव में एक परिचयात्मक विशेषण मात्र है और यह उस पंथ को स्चित करनेवाली संज्ञा विशेष नहीं माना जा सकता । साध-सम्प्रदाय एवं सत्तनामी सम्प्रदाय में आज तक कोई भी प्रत्यन संबंध नहीं पाया जा सका है श्रीर उक्त भ्रम केवल सत्तनामी शब्द के प्रयोग के हो कारण है। इतना ही। नहीं, एलिसन साइव के कथनानुसार झाजकल के अनेक साथ इस बात का घोर विरोध करते हैं कि उनके पूर्वजों का कोई भी सबंध इस पंथ से कभी रहा था और इस सम्प्रदाय की खोर एक प्रकार के घृणित भाव का प्रदर्शन कर इसके अनुयायियों को वे निम्न अंगी का होना बतलाते हैं। अतएव उक्तः महाशय का अनुमान है कि संभव है कुछ बामीण सत्तनामी पीछे साध-सम्प्रदाय में ले लिये गये हो और उन्होंने अपना पूर्वनाम भी कायम रखा हो। और यह बात इस प्रकार सिद्ध होती हुई दीखती है कि अधिकतर साध-सम्प्रदाय के शामीया अनुयायी ही अपने को साथ सत्तनामी कहा भी करते हैं। सत्तनामी सम्प्रदाय का नाम सं ॰ १७२६ वा सं ॰ १७३० वाले सत्तनामी विद्रोह के इतिहास से संबंध रखता है और उसके पहले कभी नहीं सुन पड़ता। इसके सिवाय साध-सम्प्रदाय उस काल तक मली भाँति प्रचलित हो चुका या, किंतुः उक्त घटना का कोई भी प्रभाव उस पर लिव्तत हुआ नहीं सुना गया।2

डब्ल्यू० एल० एलिसन: 'दि साय्स' (दि रैलिजस लाइफ आफ इंडिया सिरीज) ए० १४:५।

२. वही, ५० १४:५ ।

(१) नारनील शांसा फिर भी एलिसन साइव का उक्त अनुमान अन्तरशः सत्य सिद्ध होता हुआ नहीं दीखता। 'साध-सम्प्रदाय' के परिचय में इस देख चुके हैं कि सत्तनामी विद्रोह के समय श्रयांत् सं० १७२६ वा सं० १७३० के लगमग विद्रोहवाले चेत्र में उक्त सम्प्रदाय बड़े वेग के साथ जागृत हो रहा था। जोगीदास जिन्होने संभवतः शाहजहाँ के पुत्रीवाले गृहयुद्ध में दाराशिकोइ की श्रोर से घोलपुर नरेश के साथ श्रीरंगजेब के विरुद्ध सं ० १७१५ में भाग लिया था और जो चोट खाने के अनंतर पूर्ण स्वस्य होकर परिभ्रमण कर रहे थे, अपने मूल सम्प्रदाय के पुनः संगठन में तल्लीन ये और उन्होंने सं० १७२६ के फागुन मास में २७ दिन व्यतीत हो चुकने पर अपना कार्य निश्चित रूप में और एक विशेष ढंग से करना आरंभ कर दिया था। जोगीदास विजित राजकुमार -दाराशिकोइ के पन्न का समर्थन कर चुकने के कारण श्रीरंगजेंब की दृष्टि में प्क पक्के विद्रोही ये श्रीर उनके अनुयायियों के हृदयों में अपने धार्मिक नेता के कुछ ही वर्ष पूर्व उक्त बादशाह के विरुद्ध युद्ध में आहत तक हो जाने की स्मृति का बार-बार उभड़ा करना भी असंभव नहीं था। उनके उपदेशों को अदापूर्वक अवग करनेवाले व्यक्तियो पर उनका प्रभाव जितना ही ऋधिक पड़ता होगा, उतना ही उनके हृदयों में दिल्ली के राजिंहासन के विबद विद्रेप का भाव भी जारत होता होगा । 'सत्तनामी विद्रोह' में जोगीदास का किसी प्रकार भाग लेना यद्यपि पूर्णतः सिद्ध नहीं है श्रीर न यही पता है कि उक्त काल तक वे जीवित भी ये वा नहीं, फिर भी यदि उक्त बातें किसी प्रकार प्रमाशित हो सकें तो यह भी निश्चित समका जा सकता है कि उक्त विद्रोह के समय उनका कुछ न कुछ प्रभाव उस सेत्र में अवश्य अवशेष होगा और ऐसी देशा में इतना और भी अनुमान कर लेना युक्ति-संगत समक्त लिया जा सबता है कि उनके अनुयायियों में से भी कुछ लोग उसमें अवश्य सम्मिलित रहे होंगे श्रीर श्रागे चलकर समान लच्य रखनेवाले व्यक्तियों का

'क्तनामी विद्रोह' में भाग लेनेवाले लोग अधिकतर ग्रामीण किसान ये जिन्हें उभाइकर दिल्ली के विरुद्ध खड़ा करनेवाले किसी बड़े नेता का पता नहीं चलता श्रीर न उसके विषय में उपलब्ध विवरणों से यही जान पहता है कि उनका लच्य अपनी शिकायतों को दूर करने के अतिरिक्त भी कुछ था

वर्गीकरण एक सम्प्रदाय-विशेष में हो गया होगा।

वा नहीं। कहा जाता है कि उक्त विद्रोह पहले पहले किसी सत्तनामी और एक-ऐसे व्यक्ति के मगड़े से आरंभ हुआ जो खेतों की प्रमल की निगरानी करता था। वह व्यक्ति कदाचित् सरकार की ओर से नियुक्त था, सत्तनामी इसलिए सिक्केदार ने उसकी सहायता में अपने सिपाही

सत्तनामी इसलिए विक्केदार ने उसकी सहायता में अपने विपाही विद्रोह भेजे जिन्हें सत्तनामियों ने मारकर खदेड़ दिया। इस घटना से उत्तेजित होकर नारनील का फीनदार भी स्वयं अपनी

कीज के साथ मौके पर आ गया। परन्त सत्तनामियों ने उसके सिपाहियों को भी मार भगाया और वह स्ववं भी मारा गया । विद्रोहियों की संख्या उस समय तक लगभग ५००० के हो चली थी। उन्होंने आगे बढकर नगर पर अपना अधिकार जमा लिया और भिन्न भिन्न स्थानो पर अपने आदिमियों को नियक्त कर टैक्स वस्त करना भी आरंभ कर दिया। सत्तनाभियों ने इतना कर चकने पर भी शान्त होना उचित न समका श्रीर उत्साहित होकर कई नगरों तथा जिलों के गाँवों को लूटने लगे जिससे चारो श्रोर श्रराजकता फैल गयी। जनता में उन दिनों सत्तनामियों के विषय में अनेक प्रकार की धारणाएँ प्रचलित होने लगी थीं श्रीर लोग इनकी विजय को ईश्वरीय विधान मानने लगे थे। खफी खाँ के अनुसार मामली वलवारें इन सत्तनामियों को काट नहीं सकती थी श्रीर न वाग वा बंदूक की गोलियाँ ही इनका कछ. बिगाड पाती थीं। इनका निशाना कभी न चुकता था और इनकी खियाँ तक काले घोड़ों पर चढ़कर संग्राम करती थी। बादशाह औरंगजेब ने जब देखा कि इनके विरुद्ध उसके सिपाही व सिपहसालार तक लड़ने में भय का अनुमव करते हैं और कभी-कभी कह उठते हैं कि सत्तनामियों की जादगरी के सामने किसी की एक भी नहीं चल सकती, तब उसने अपने अगले फीजी मंडी पर 'करान शरीफ' की आयतें लिखवा दी ताकि उन्हें इनके जाद के दर हो। जाने का विश्वास हो जाय और यह भी प्रतीत होने लगे कि खदा के विपत्त में लडनेवालों का पराजित होना ही निश्चित है। उपद्रव सं० १७२६ में ग्रारंभ हुआ था और सं० १७३० तक जाकर वादशाह की जीत हो सकी तथा महस्ते सत्तनामियों के मार डाले जाने पर ही उस चेत्र की स्थिति पूर्ववत् हो पाई।

सत्तनामी विद्रोह इस प्रकार किसी किसान-विद्रोह का ही रूपातंर या, किंतु विद्रोहियों के कदाचित् साम्प्रदायिक वेशधारी होने तथा सत्तनामोचारण

१. एच्० ए० रोज: "प ग्लासरी आफ कारटस पेंड ट्राइब्स आफ दि पंजाव" ( भा० ३ ) ए० ३८८: ९।

करने के कारण उसे धर्मानुरागी जनता का उपद्रव कहा गया श्रीर ऐसे लोगों को तब से एक नामविशेष भी दे दिया गया। खफी खाँ ने इन लोगों के चरित्रवल की भी प्रशंसा की है, किंतु उसी समय सत्तनामियों के एक अन्य लेखक इंश्वर दास नागर ने इनमें कई प्रकार के दोप भी दिखलाये हैं। इनका कहना है कि सत्तनामी बड़े गन्दे व दुष्ट स्वभाव के होते हैं और वे धेसे पतित हैं कि उन्हें हिंदू व मुसलमान में कोई मेद नहीं जान पड़ता । इस अकार का दोषारोपण एक हिंदू तथा राजभक्त लेखक की ख्रोर से आवेश में भी किया जा सकता है और इसे प्रभाग रूप में उद्भुत करना कदाचित् उतना उचित नहीं समका जा सकता । सत्तनामी लोगों का सादा रहन सहन, इनके -साइस-संगठन की योग्यता तथा मेदभावराहत जीवन यापन करने की प्रशाली को सबंधा स्तरप ही मानना चाहिए । साधारण स्थिति में रहनेवाले केवल कुछ ही लोगों का दिल्ली के सम्राट्तक के विरुद्ध खुड़ देना और उसमें कुछ दिनों तक सफल भी होना कुछ विशेष कारणों से ही संभव हो सकता है श्रीर उन्हीं बातों ने सत्तनामियों के गुण बनकर उन्हें श्रागे श्राने-वालों के लिए आदशं बना दिया। सत्तनाभी लोग उक्त विद्रोह के समय कदाचित् नारनील से कुछ ही दूर तक इधर उधर फैले हुए गाँवों में रहा करते थे और इनके सम्प्रदाय का चेत्र संभवतः उतना व्यापक न था जितना साध-सम्प्रदाय की दिल्ली शाखा का आजकल माना है और इनकी बहत-सी विशेषताएँ भी केवल स्थानीय तथा परम्परानुमोदित ही रही। फिर भी उनका प्रचार समान स्थितिवाले लोगों में क्रमशः दूर-दूर तक होने लगा, श्रीर समय पाकर उक्त नारनील चेत्र का प्रभाव उत्तर प्रदेश एवं मध्य प्रदेश के निवासियों तक पर भी फैल गया । बादशाह श्रीरंगजेव ने सत्तनामियों को श्रपनी राजधानी के निकट समूल नष्ट कर देने के ही प्रयत्न किये ये तथा उसे बहुत अंशों में सफलता भी प्राप्त हुई थी और यही कारण है कि इस सम्प्रदाय का पौधा फिर कभी उक्त चेत्र में पूर्ववत् पनप न सका। सत्तनामियों की यह शाखा 'नारनील शाखा' कहला सकती है।

### (२) कोटवा शाखा

अनुमान किया जाता है कि उक्त सत्तनामी सम्प्रदाय का ही पुनः संगठन कुछ दिनों के अनंतर उत्तर प्रदेश में जगजीवन साहब के नेतृत्व में हुआ। जगजीवन साहब का जन्म बाराबंकी जिले के सरदहा नामक गाँव में सरयू नदी के किनारे कोटवा से दो कोस की दूरी पर एक चत्रिय कुल में हुआ था।

इनके जन्म का समय कुक साहब ने सन् १६८२ अर्थात् जगजीवन सं० १७३६ माना है, किंतु डा० वर्थ्वाल ने कदाचित् साहब का सम्प्रदाय की प्रम्परा के अनुसार इसे सन् १६७० वा सं० आरंभिक १७२७ ही ठहराया है । जगजीवन साहब चंदेल ठाकुर जीवन ये और इनके पिता एक साधारण किसान ये, जिनकी गायें व भैंसे ये अभे वालपन में चराया करते थे। एक दिन

जब ये अपने उक्त कार्य में लगे हुए थे, इन्हें अवानक दो साध्यों के दर्शन हुए जिनमें से एक बुला साइब और दूसरे गोविंद साइब नाम के थे। साधुत्रों ने बालक जगजीवन से अपनी चिलम चढ़ाने के लिए कुछ आग माँगी और यह दीइता हुन्ना त्रपने घर चला गया । घर से वापस त्राते समय वह न्नाग के साथ-साथ साबुद्धों के पीने के लिए कुछ दूध भी लेता आया, कितु इरा रहा कि विना पूछे दूध उठा लाने के कारण उसके पिता कही वध्ट न हो वायें। दानों साध्यों ने प्रसन्न होकर उसके हाथ से द्ध ले लिया और उसे बतलाया कि तुम्हें इसके कारण कभी पछताने का अवसर न मिलेगा। बालक जगजीवन ने जब घर जाकर किसी प्रकार के भय का कोई कारगा नहीं देखा, अपितु दूध के भाँडे को पूर्ववत् भरा हुआ ही पाया, तब उसके आश्चर्य का ठिकाना न रहा और वह फिर दौड़ता हुआ साधुओं के पास पहुँचकर उनसे चेला बना लेने के लिए आग्रह करने लगा। चूला साहव ने इसपर उस बालक को उसके आध्यात्मिक भावों के विक्रित एवं उन्नत होने का श्रीशीवांद दिया और अपने सत्तंग के चिह्नस्वरूप उन्होंने उसकी दाहिनी कलाई पर एक काला धागा अपने हक्के से निकालकर बाँध दिया और उसी प्रकार गोविंद साइव ने भी अपने इनके का एक सफेर धागा उसी कलाई पर बाँधा। इन धागी को इस शाखा के सत्तनामी आन

१. डब्ल्यू० क्रुक: 'ट्राइब्स ऐंड कास्ट्स आफ दि नार्थ वेस्टनं प्राविसेन ऐंड अवध' ( भा० ४ ) ए० २९९:३०१।

२. डा० पी० दत्त बध्वांल; 'दि निर्गुख स्कूत आफ हिंदी पोपट्री' १० २६४

१. 'महात्माओं की बानी' के संपादक ने इस धाने की उनकी सेली का मान कहा है। वे बूला साइव के अकेले ही मिलने का भी वर्णन करते हैं और कहते हैं कि उस समय वे दिल्ली से लीटरहे थे। दें० पृ० 'ग-उ'।

भी उसी प्रकार बाँधा करते हैं। पूर्ण महंत तो उन्हें श्रपनी दोनों कलाइयों तथा दोनों पैरों में भी बाँधते हैं।

जगजीवन साहब के अनुयायियों का कहना है कि ये वास्तव में किसी विश्वेश्वर पुरी के शिष्य ये और उन्हीं के सिद्धांतों के आधार पर इन्होंने अपने सत्तनामी सम्प्रदाय की स्थापना की थी तथा उक्त पुरी नामक महात्मा काशी के निवासी थे। परंतु इस विश्वेश्वर पुरी के विषय में और ग्रिधिक पता नहीं चलता । इसके विपरीत बूला साहब एवं गोविंदसाइब का संबंध वावरी साहिबा की परम्परा के साथ बतलाया जाता है और उस पंथ द्वारा प्रकाशित शिष्य-परम्परा की सूची में भी जगजीवन साइब का नाम चुला साइब के शिष्य के रूप में दिया हुआ मिलता है। इसलिए कभी-कभी यह भी अनुमान होने लगता है कि सत्तनामी सम्प्रदाय के प्रचारक जगजीवन साहब तथा बावरी साहिबा के पंथवाले जगजीवन साहब संभवतः भिन्न-भिन्न व्यक्ति ये। परंतु उपलब्ध सामग्रियों के ही आधार पर अभी किसी अन्य जराजीयन साहब के विषय में निर्णय करना उचित नहीं जान पहता । जब तक किसी श्रन्य जगजीवन साइव का सत्तनामी सम्प्रदाय के प्रधान प्रचारक के रूप में निश्चित पता नहीं लगता, तब तक दोनों को एक ही मान लेने में कोई आपत्ति नहीं होनी चाहिए।

जगजीवन साइव के विषय में लिखा है कि इन्होंने गाईस्थ्य-जीवन व्यतीत किया था। कुछ लोगों की ईंध्यों के कारण इन्हें पीछे सरदहा को छोड़कर कोटवा में जाकर बसना पड़ा था जहाँ पर ये खंत तक रहे। कहा जाता है कि इनकी लड़की का व्याह राजा गोडा के लड़के के साथ टहरा था। जब बारात आयी और समधी ने विना मांस के गाईस्थ्य- भोजन करना स्वीकार नहीं किया, तब जगजीवन साइब ने जीवन मांस की जगइ बैंगन की तरकारी ऐसे दंग से बनवा दी कि उसे सभी वारातियों ने मांस ही समझ लिया और बड़ी रुचि के साथ उसे भोजन किया। प्रसिद्ध है कि सत्तनामी सम्प्रदाय के अनुयायी इसी कारण बैंगन को आज तक मांस के तुल्य समझा करते

१. डब्ल्यू० कुत : ट्राइब्स पेंड कास्ट्स, भा० ४, ५० ३००।

हैं श्रीर उसे खाने से घुणा भी करते हैं। कुक साइव ने जगजीवन साइव के देहांत का समय सन् १७६१ अर्थात् सं० १८१८ माना है और कहा है कि ये सरदहा से ५ मील पर कोटवा में मरे थे। कोटवा गाँव में ही जगजीवन साइव की समाधि भी वर्तमान है।

जगजीवन साहव के नाम से 'शब्दसागर', 'ज्ञानप्रकारा', 'प्रथमग्रंथ', 'आगमपद्धति', 'महाप्रलय', 'प्रेमप्रंय' तथा 'श्रधविनाश' नाम की ७ पुस्तकें प्रसिद्ध हैं जिनमें से केवल 'शब्दसागर' मात्र ही 'जगजीवन साहब की वानी' के नाम से दो भागों में वेलवेडियर प्रेस प्रयाग से प्रकाशित है। यह अंथ जगजीवन साहब की विविध पद्य-रचनाथ्यों का एक संबह है जिससे उनके सरल हृदय एवं प्रगाद ईश्वर-भक्ति का बड़ा संदर परिचय मिलता है। इन्होंने इस ग्रंथ में परमात्मा को अधिकतर 'सत्त' का नाम दिया है और उसे निर्मेश, अनादि, कर्चा तथा परम कृपालु अलौकिक व्यक्ति भी मानकर उसके प्रति अपने उद्गार प्रकट किये हैं। ये अपने को सभी प्रकार से श्रीर सभी वातों के लिए उसी एक पर निर्भर मानकर चलते हैं और कहते हैं कि जो कुछ भी हम करते हैं, वह सब उसी के द्वारा होता है। इसी कारण ये मुक्तावस्था को भी उसी की कृपा वा ख्रंत:-प्रेरणा पर अवलंबित समझते हैं और इस उद्देश्य से उससे बार-बार प्रार्थना करते रहते हैं। ये उसे अपनी श्रोर श्राकृष्ट करने का सबसे महत्त्वपूर्ण साधन 'सत्तनाम' के स्मरण को मानते हैं, जिसकी क्रंतर्ध्वान के आधार पर इमें गगन-मगडल के दृश्य भी दीखने लगते हैं। ये उस 'तमासा' का भी वर्णन करते हैं और कहते हैं कि मैंने जैसा स्वयं देखा है, ठीक बैसा ही दिखला भी दूँगा, छिपाऊँगा नहीं रे। ये साधकों के लिए परामर्श देते हैं कि 'सत्तनाम' का भजन कर अपना मेद प्रकट करना उचित नहीं। प्रकट रूप में सब कुछ कह देने से उसका सारा सुख जाता रहता है

१. 'जगजीवन साइव की वानी' (वै० प्रे०प्रयाम) पहिला मान, जीवन चरित्र, पृ० २ h २. तीरथ बत की तिबदै आसा।

सत्तनाम की रटना करि कै, गगन मंडल चढ़ि देख तमासा ॥ १ ॥ ताहि मंदिल का अंत नहीं कलु, रवी विहून किरिनि परगासा। तहां निरास वास करि रहिये, काहेक भरमत फिरत उदासा ॥ २ ॥ देउ लखाय व्हिपावहुं नाहीं, यस मैं देखड अपने पासा ।

अपीर संतमत का जान भी नष्ट हो जाता है । ये सत्तनाम के रस का अमृत पीकर मन ही मन मगन रहने पर अधिक बल देते हैं श्रीर कहते हैं कि उस अनुमति की विस्मृति हमारे दैनिक जीवन की अवस्था में भी नहीं होनी चाहिए। श्रिपतु जगत में रहते हुए भी अपने को जगत से न्यारा सममना चाहिए 3। इन्होंने समाज के भीतर पारस्यरिक च्यवहार के लिए नैतिक आदशों के अनुसार चलना ही अयस्कर माना है। सत्य बचन, श्रहिंसा, परोपकार व संयत जीवन को इन्होंने सर्वश्रेष्ठ माना है श्रीर श्रधिकतर इन्हीं बातों की श्रोर लच्य करके बहुत-से उपदेश दिये हैं। महाप्रलय नामक अपनी पुस्तक में एक स्थान पर ये इस प्रकार कहते हैं - "विशुद्ध महापुरुष सबके बीच रहता हुआ भी सबसे पृथक है, उसे किसी भी बात में आसक्ति नहीं । जो वह जान सकता है, जान लेता है; किसी जाँच-पड़ताल की आवश्यकता नहीं पड़ती। वह न आता है, न जाता है; न सीखता है न सिखाता है; न रोता है न त्राहें भरता है। वह स्वयं तर्क-वितक कर लेता है। उसे न सुख होता है, न दुःख ही हुआ करता है। वह न कोघ करता है, न चमा ही प्रदान करता है श्रीर उसके लिए कोई मूर्ख वा साधु भी नहीं । जगजीवन दास कहते हैं कि क्या कोई ऐसा है जो इस प्रकार दुर्वलताओं से रहित हो मानव-समाज में रहता हुआ भी व्यथ की बकवादों में न पहता हो।"'

जगजीवन साहब के कई शिष्य ये जिनमें से कम से कम दो का मुसलमान

सत्तनाम भिन्न गुप्तिहि रहे, भेद न आपन परगट कहै।। १ ॥
 परगट कहै सुखित निह होई, सतमत ज्ञान जात सब खोई ॥ २ ॥
 जगजीवन साहब की वानी भा० २, प० ११८ ।

२, सत्तनाम रस अमृत पिया, सो जग जनम पाय नहिं जिया ॥ १ ॥ होरी पीढी रहत है लाय, सोवत जागत विसरि न जाय ॥ २ ॥ क्वहुं मन कहुं अनत न जाय, अंतर मीतर रहै बनाय ॥ ३ ॥ आदि वही, पृ० ५३ ॥

इ. साथो, अंतर सुमिरत रहिये। सत्तनाम धुनि लाये रहिये, भेद न काहू कहिये॥ १॥ रहिये अगत जगत से न्यारे, दृढ़ है स्रति गहिये। आदि। यही, ५० १०१।

४. एच्०एच्० विल्सन : 'रेलिजस सेक्ट आफ दि हिंदून' पू० ३५८ में उ खूत।

होना भी बतलाया गया है। इनके प्रधान हिंदू शिष्यों में दूलनदास, देवोदास, गुसाई दास, खेमदास, एक कोई उपाध्याय तथा एक चमार के नाम लिये जाते हैं। दूलनदास एवं देवीदास के नाम लिखे जगजीवन साहब के कुछ

पद्मय पत्र भी मिलते हैं जिनमें से पाँच को 'वेलवेडियर

शिष्यगण प्रेस' द्वारा प्रकाशित इनकी 'बानी' के दूसरे भाग में स्थान चारपावा दिया गया है। दूलनदास का जन्म सत्तनामियों के अनुसार सं०१७१७ में समेसी गाँव (जि० लखनऊ) के किसी सोमवंशी

चत्रिय कुल में हुआ था और इनके पिता रामसिंह एक प्रतिष्ठित जमीदार थे। सरदहा में जाकर इन्होंने जगजीवन साहब से दीचा प्रहण की थी श्रीर बहुत समय तक उनके साथ सत्संग करते हुए कोटवा में भी रहे थे। श्रपने जीवन के रोप भाग में ये रायवरेली जिले के श्रंतर्गत धर्मे नामक एक नया गाँव वसाकर यहाँ अपना श्राध्यात्मिक जीवन व्यंतीत करते रहे और एक सदावत भी चलाते रहे। इनका देहांत ११८ वर्ष की ब्रायु विताकर ब्राश्विन वदी ५ रविवार सं० १८३५ को कदाचित उक्त धर्में गाँव में ही हुआ। कहा जाता है कि अंत तक इन्होंने अपनी जमींदारी का प्रवंध करना नहीं छोड़ा था। इनकी रचनात्रों में 'भ्रमविनाश', 'शब्दावली' 'दोहावली', 'मंगलगीत' आदि कई एक प्रसिद्ध हैं; परन्तु अभी तक इनकी बानियों का एक छोटा-सा ही संग्रह प्रकाशित है । संत जगजीवन साहब के दूसरे शिष्य देवीदास का जन्म सं० १७३५ में बारावंकी जिले के लच्मण्याम में हुआ था और ये अमेटिया (गीड़) वंश के चत्रिय भगवानीसिंह के पुत्र ये। ये भी अपने घर के एक संपन्न जमींदार ये। इनकी वाल्यावस्था में ही इनके माता पिता का देहांत हो गया जिस कारण इनका पालन-पोषण व शिक्वादि की व्यवस्था इनके चचा द्वारा की गई। केवल १८ वर्षों की अवस्था में इन्हें जगजीवन साहब के संपर्क में आने का अवसर मिला और ये उनसे दीवित हो गए श्रीर ये तब से दिन पर दिन प्रसिद्ध होते चले गए । इनके देहांत का समय सं० १८७० वतलाया जाता है, जब ये १३५वर्ष के ये। इनकी रचनाओं में 'मुलसनाय', 'चरनध्यान', 'गुरु चरन', 'विनोद मंगल', 'भ्रमरगीत', 'ज्ञानसेवा', 'नारदज्ञान', 'मक्तिमंगल', 'वैराग्यखान' श्रादि ग्रंथों की गणना

दूलनदास की जगह एक स्थल पर 'दास दुलार' का भी प्रयोग दुबा है जिससे प्रकट होता है कि 'दूलन' शब्द दुलारा, लाइला वा प्रिय का बोधक है। (दे० बानी, ६० २ का शब्द)।

की जाती है। गोसाई दास का जन्म एक सरयूपारीण ब्राह्मण कुल के ब्रह्मानंद नामक व्यक्ति के घर सं० १७२७ में हुआ था और इनकी माता का नाम सुमित्रा देवी था। इनके पिता जी का देहांत बचपन में ही हो गया जिस कारण इनका भरगु-पोषग्, उसी जिले के सरइयाँ नामक एक अन्य गाँव में हुआ। इनकी शिचा साधारण थी, परन्तु जगजीवन साइव के सत्संग में आकर वे एक उच्च कोटि के महात्मा हो गए। भगवद्भजन के लिए इन्होंने सरह्याँ की अपेचा कमोली गाँव को अधिक उपयुक्त पाकर वहीं रहना पसन्द किया और वहीं रहकर इनका देहांत सं० १८३३ के चैत्रमास में हो गया। इनकी रचनाएँ 'शब्दावली', 'दोहावली' व 'ककहरा' नाम से हैं। जगजीवन दास के चौथे प्रधान शिष्य खेमदास का जन्म बाराबंकी जिले के मधनापुर गाँव के किसी कान्यकुक्त ब्राह्मण् कुल में हुआ था । प्रसिद्ध है कि पहले इन्होंने किसी ब्रह्मचारी से उपदेश ग्रहण कर निरंतर बारह वधों तक धोर तपस्या की थी ख्रीर पीछे जगजीवन साहब द्वारां दीवित हुए थे। अपने जीवन का एक बहुत बड़ा भाग इन्होंने हरिसंकरी गाँव में व्यतीत किया और अंत में सं० १८३० के लगभग शरीर त्याग किया । इनके जन्मकाल व माता-पिता का पता नहीं चलता । इनकी रचनात्रों में 'काशीखंड', 'तत्वसार', 'दोहावली' तथा 'शब्दावली' के नाम लिये जाते हैं। ये दूलनदास, देवीदास, गोसाई दास व खेमदास, 'चारपावा, के नाम से भी प्रसिद्ध हैं।

उक्त 'चारपावा' की रचनाओं से प्रतीत होता है कि पीछे सत्तनामी सम्प्र-दाय पर सगुणोपासना का प्रभाव कमशः पड़ने लगा। जगजीवन साहब की भक्ति विशुद्ध निर्मुण की थी, किंतु आगे चलकर वह पीराणिक पद्धति का भी आश्रय प्रहण करने लगी। उनके शिष्यों का व्यान पीछे देवी-देवताओं की और भी जाने लगा और इस नये प्रभाव का कारण

दूलनदास व कदाचित् उनका श्रयोध्या के निकट निवास करना था। उनकी शिष्य- जगजीवन साइव के सर्वप्रधान शिष्य दूलनदास की परम्परा रचनाश्रों में दशरय नंद व श्रीरष्ट्रवीर के घ्यान की चर्चा दीख पड़ती है और प्रसिद्ध रामदृत इनुमान का स्मरण किया

जाना भी पाया जाता है। फिर भी सत्तनाम के प्रति गंभीर आस्था एवं सुस्ति शब्दयोग के महत्त्व का वर्णन ही उसमें अधिक दीख पड़ते हैं और "दूलनदास के साई जगजीवन है सत्तनाम दुहाई" जैसे प्रयोगों द्वारा अपने गुरु के प्रति किये गए प्रगाद भक्ति-प्रदर्शन के अनेक उल्लेख भी मिलते हैं। दलनदास के पदों में कहीं-कहीं सुकी ककीरों के प्रति श्रद्धा के भाव प्रकट किये गए हैं और उनके विद्वांतों की मलक भी फारवी-मिश्रित भाषा में मिलती है। दलनदास के शिष्यों में सिदादास प्रसिद हैं जो सुलतानपुर जिले के हरिगाँव-निवासी सरयुपारीण ब्राह्मण वे ख्रीर जिनका देहांत सं० १८४५ में हुआ था। ये संस्कृत के अच्छे विद्वान ये और निर्मणुमक्ति की प्रेरणा इन्हें।बीमारी में पाये गए कथ्टों से मुक्त होने पर मिली थी। ये जग जीवन साहब के कहने से दूलनदास के शिष्य हुए थे। इनकी रचनात्रों में 'साखी', 'कवित्त', 'शब्दावली' तथा 'विरह सत्य' के नाम लिये जाते हैं। सिद्धादास के प्रसिद्ध शिष्य पहलवान दास थे जिनका भी जन्मस्थान मुलतानपुर जिले में ही था, किंतु जो रायबरेली जिले के भी खीपर में रहा करते ये श्रीर जाति से सरयू गरी स ब्रासण थे। ये पहले पल्टन में नौकरी करते ये तथा इनका शरीर बहुत हुन्ट-पुन्ट व बलशाली था । इनका विवाह भी जायस के निकट किसी गाँव में हुआ था । परन्त इन्होंने सिद्धादास से दीखित होकर निरंतर बारह वधीं तक उनकी सेवा की और इनकी तपस्या से प्रवन्न होकर विद्वादास ने इन्हें निर्मण-साधना का भेद बतला दिया। ये पढ़े-लिखे नहीं ये, किंतु कविता करने का इन्हें अम्यास हो गया या और इन्होंने 'उपलानविवेक', 'विरहसार', 'मुक्तायन', 'त्रारिल्ल', 'गुरुमादातम्य' तथा कुछ फुटकर पदों की भी रचना की थी। कहते हैं कि पहलवानदास की पलकें नीचे तक लटकी रहती थीं। इनका देहावसान सं० १६०० में हुआ, जब ये लगभग १२४ वर्ष के हो चुके थे।

## कोटवा-शाखा की वंशावली

जगजीवन साहेव (कोटवा, जि॰ बारावंकी)

(सं० १७२७ : १८१८)

वूलनदास देवीदास गोसाइँदास खेमदास नेवलदास (समेसीगाँव, (लक्तमणगाँव, (कमोली, जि॰ (मधनापुर, (उदापुर, जि॰ जि॰ लखनऊ जि॰ वारावंकी वारावंकी जि॰ वारावंकी, बारावंकी मृ० सं॰ १७१७:१८३५)१७३५:१८७०)१७२७:१८३३)मृ० लगभग सं॰ १८५०) सिद्धादास (इरिगाँव, जि॰ सुलतानपुर, मृ० सं॰ १८४५)

पहलवानदास (भीस्तीपुर, जि॰ रायबरेली मृ॰ सं॰

(0035

इस प्रकार सत्तनामी सम्प्रदाय की यह जगजीवन साइव वाली कोटवा शाखा उक्त नारनौल वाली शाखा से कुछ बातों से मिन्न जान पड़ती है। उस पहली शाखा में सम्प्रदाय के प्रायः सभी अनुयायी जाट किसान ये और उनके अधिक शिद्धित होने अथवा ग्रंथ-रचना द्वारा प्रचार करने का कहीं पता नहीं चलता। वे एक प्रकार से साध-सम्प्रदाय के

दोनों शासाओं दिल्ली शासावाले अनुयायियों के ही भिन्न रूप ये और की तुलना उनके आंतर्गत उच्च वर्गवाले हिंदू कदाचित् सम्मिलित भी नहीं ये । उनकी प्रथम प्रसिद्ध उपर्यंक सत्तनामी विद्रोह

के अवसर पर हुई थी और तब से उनके किसी संगठन वा मतप्रचार का पता न चला, जिस कारण आज तक उनकी चर्चा अनेक विद्वान उन्हें साघी में सम्मिलित करके ही किया करते हैं और उनके प्रथक अस्तित्व में विश्वास तक नहीं करते । परंत इस जगजीवन साइबवाली 'कोटवा शाखा' को एक विशेष व्यक्ति ने प्रचलित किया था और उसकी शिष्य-परम्परा में श्चनेक उच्च श्रेणीवाले लोग भाग लेते आये। इसके प्रायः सभी मुख्य प्रचारक पढ़े-लिखे ये और उन्होंने कई प्रंथों की रचना तक की थी। ये गाईस्थ्य जीवन में रहते रहे, किंतु अपनी आध्यात्मिक साधना में भी सदा विरत रहने के कारण इन्होंने अपने मत का ऊँचा आदर्श ही अपने सामने रखा। इनके द्वारा अवध प्रांत के अंतर्गत संतमत का विशेष प्रचार हुआ श्रीर सत्तनामी सम्प्रदाय के इतिहास में भी इन्होंने सबसे महत्त्वपूर्ण स्थान प्राप्त कर लिया। इस सम्प्रदाय की प्रथम शाखा वास्तव में साध-सम्प्रदाय का रूपांतर मात्र ही बनकर रह गई श्रीर कोई श्राज तक यह भी नहीं जान सका कि उसने इस दूसरी शाखा का कभी किसी प्रकार से पथ-प्रदर्शन भी किया या वा नहीं और यदि ऐसा हुआ भी तो यह उसका कहाँ तक ऋषी समभी जा सबती है।

### (३) छत्तीसगढ़ी शाखा

सत्तनामी सम्प्रदाय की एक तीसरी अर्थात् छत्तीसगढ़ी शाखा मी है जिसे विलासपुर जिले ( मध्यप्रदेश ) के निवासी धासीदास ने चलाया था। कहते हैं कि घासीदास अपने को एक स्वतंत्र मत का प्रचारक माना करते थे, किंतु उन्हें उत्तरी भारत के किसी सत्तनामी से प्रेरणा अवश्य मिली होगी। घासीदास का पहला नाम घासीराम था और ये जाति के

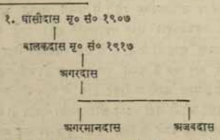
धासीदास चमार थे। ये पहले एक निर्धन किसान थे श्रीर गिरोद नामक गाँव में जो पहले विलासपुर जिले में था श्रीर अब

रायपुर में पड़ता है, किसी के यहाँ नौकरी करते थे। एक बार ये अपने भाई के साथ जगन्नायपुरी का तीर्थ करने चले, किंतु कुछ दूर कदाचित शार्क्नगढ़ तक ही जाकर 'सत्तनाम' 'सत्तनाम' कहते-कहते वापस आ गए। तब से धासीदास शिरोट के निकटवर्ती सोनकान जंगलों में एक विरक्त के रूप में रहने लगे श्रीर उनका सारा समय ध्यान करने में व्यतीत होने लगा । ये बहुधा गिरोद से प्रायः एक मील की दूरी पर एक चट्टानी पहाड़ी के ऊपर उगे हुए एक तेंद्र बच के नीचे बैठ जाते श्रीर लोगों के साथ सरसंग करने लगते थे। इस वृच का अस्तित्व आज भी एक स्थान पर बतलाया जाता है, जहाँ बहुत से सत्त-नामी मंदिर बन चुके हैं श्रीर जहाँ तीर्थ-यात्रा के लिए सत्तनामी प्रति वर्ष श्राया करते हैं । घासोदास ने कमशः संतत्व की पदवी प्राप्त कर ली श्रीर इनके चमत्कारों की चर्चा दूर दूर तक फैलने लगी। इनके सत्संग में आने-वाले इनके चरणामृत को बाँस की निलयों में बंद करके दूर-दूर तक ले जाते श्रीर परिवार के साथ उसे पान करते थे। श्रांत में जंगलों से बाहर निकल कर ये अपने सत्तनामी मत का पचार करने लगे। इनका शरीर अत्यंत गौर व संदर या और इनका व्यक्तित्व बड़ा प्रभावशाली था। ये अशिद्वित थे, किंत अपने स्वजातीय चमारों के प्रति इनके हृदय में बड़ी सदभावना थी और उनकी उन्नति की त्रोर ये निरंतर उद्योगशील रहे। ये उनमें बहुधा भ्रमण भी किया करते और अपने सद्व्यवहार तथा सहानुभृति द्वारा उन्हें सदा प्रभावित करते रहते जिस कारण कुछ ही दिनों में ये एक लोकप्रिय नेता बन गए। कहा जाता है कि एक बार जब ये अपने पुत्र द्वारा लायी गई मछली खाने जा रहे ये कि उसने इन्हें ऐशा करने से रोका और ये मान भी गए। परंत इनके दो पत्रों तथा इनकी स्त्री ने नहीं माना और उनका देहांत हो गया जिससे खिन्न होकर ये आत्महत्या करने के लिए एक वृद्ध पर चढ़ गए। संयोगवश पेड़ की शाखाएँ नीचे की क्रोर मुक गई श्रीर ये बच गए तथा उस वृद्ध के देवता ने इनके दो मृत पुत्रों के साथ प्रत्यच्च होकर इन्हें आदेश दिया कि तुम जाकर सत्तनामी मत का प्रचार करो।

जो हो, घासीदास अपनी ८० वधों की आयु समाप्त कर सं० १६०७ में मर गए और अपने पुत्र बालकदास को अपना उत्तराधिकारी छोड़ गए। बालकदास कुछ उम्र स्वभाव के ये और उच्च वर्ग के हिंदुओं का जी दुखाने के उद्देश्य से कभी-कभी यज्ञोपवीत धारण कर कई अवसरों पर उपस्थित होने लगे। इस कारण एक बार जब ये रायपुर की और जाते

उत्तराधिकारी समय रात को अमार्गांध में ठहरे थे, राजपूरों के एक दल ने इन्हें सं० १६१७ में मार डाला। बालकदास ने किसी

चित्रकार की लड़की से अपना विवाह किया था। जब वे मार डाले गए, तब उनके पुत्र साहियदास उनके उत्तराधिकारी बन गए। परन्तु बालकदास की उक्त क्ली ने उनके भाई अगरदास के साथ अपना पुनर्विवाह कर लिया था; इस कारण अगरदास के ही हाथ में प्रबंध का सारा भार आ गया। अगरदास के अनंतर उक्त क्ली से उत्पन्न अजबदास तथा उनकी पूर्वपत्नी के पुत्र अगरमानदास के बीच उत्तराधिकार के लिए मगड़ा उठ खड़ा हुआ और सारी संपत्ति को दोनों ने आपस में बाँट लिया। इस धन के एकत्र होने का एक खोत यह था कि सत्तनामी अनुयायियों के प्रत्येक गाँव में गिरोद के प्रधान महत का एक प्रतिनिधि रहा करता था जो मंडारी कहलाता था और जिसका मुख्य काम गाँववालों के सामाजिक अपराधों की सूचना केंद्र तक पहुँचाना था या जहाँ से उनके उत्तर जुमाने लगाये जाते थे। इसके अतिरिक्त महंत को प्रत्येक चमार अनुयायी से कम से कम एक कपया मेंट के रूप में भी मिला करता था। गिरोद में उस समय एक मेला भी लगा करता था जिसमें सत्तनामी एकत्र हुआ करते थे और महंत का चरणामृत लेकर उसे एक क्येये से कम पूजा नहीं चढ़ाते थे। परन्तु इन बातों में अब अनेक सुवार हो गए हैं। दे परन्तु हम बातों में अब अनेक सुवार हो गए हैं। वर्ष हो वहाते थे। परन्तु इन बातों में अब अनेक सुवार हो गए हैं। वर्ष हो वहाते थे। परन्तु इन बातों में अब अनेक सुवार हो गए हैं। हो गए हैं।



२. आर. बी. रसेल : 'वि द्राहब्स' ई० (भा० १) १९२६ ई०, पू० ३११।

छत्तीसगढ़ी शास्ता के सत्तनामी श्रधिकतर चमार जाति के हैं श्रीर इस कारण वे कभी-कभी श्रपने को प्रसिद्ध चमार संत रैदास के नाम पर रैदासी भी कहा करते हैं। परन्तु जहाँ तक ज्ञात हो सका है, उनका वा उनके सम्प्रदाय का कोई भी प्रत्यच्च संबंध उक्त महातमा से कभी नहीं रहा है। रैदास कभी कदाचित छत्तीसगढ़ की श्रोर गये भी न रहे शास्ता का होंगे। घासीदास ही ने सत्तनामी सम्प्रदाय की इस शासा मूल प्रवर्षक की स्थापना सं० १८७७:१८८७ में किसी समय की थी श्रीर इसके लिए प्रेरणा उन्हें कदाचित् उस समय मिली थी जब वे कुछ दिनों के लिए उत्तरी भारत की श्रोर श्रपनी युवावस्था में श्राये थे। डा० प्रियर्सन का श्रनुमान है कि घासीदास का श्रपनी युवावस्था में कुछ दिनों के लिए गुप्त हो जाना भी बतलाया जाता है, श्रतएव संभव है कि उसी समय वे उत्तरी भारत में श्राकर जगजीवन साहब के किसी श्रान्थायी द्वारा प्रभावित हुए होंगे।

इन सत्तनामियों के अनुसार ईश्वर एक है और वह निर्मुण एवं निराकार है जिसकी न तो कोई मूर्ति हो सकती है और न जिसकी मूर्तिपूजा का ही कोई विधान हो सकता है। देवताओं में केवल एक सूर्यमात्र हैं जिनकी पूजा की जा सकती है और जिनसे अपनी रज्ञा के लिए प्रार्थना करना भी हमारा कर्तव्य है। गीरोद के प्रधान मंदिर में किसी मूर्ति की सिद्धांत स्थापना नहीं की गई है, किंतु सम्प्रदाय का प्रधान महंत वहाँ जाकर किसी कठिन समस्या का समाधान कराया

करता है

धाधीदास के सात मुख्य श्रादेश हैं जिनमें मद्य, मांस, मसूर, लाल मिर्च, तम्बाकू, टमाटर व बैंगन के खाने पीने का निषेध भी सम्मिलित है। तरोई का भी खाना वे इस कारण बंद कर गए ये कि उसकी सूरत भैंस की सींग की भींत टेढ़ी हुआ करती है। सत्तनामियों के यहाँ गाय का इल में जीतना तो वर्जित है ही, दोपहर के अनंतर इल चलाने को वे नैतिक नियम एक भीधण पाप समकते हैं और उन्हें यह भी स्वीकार नहीं कि उनके खाने का सामान इलवाहीवाले खेत तक लाया जाय। दोपहर के अनंतर इल न चलाने की प्रथा कुछ दिनों पहले से वस्तर निवासी गोडों में चली आती य और सत्तनामियों ने कदाचित् उन्हों से इस बात में प्रेरणा प्राप्त क: थी। सत्तनामियों में वर्ण-व्यवस्था का पालन भी

निषद्ध समका गया था और धासीदास के वंश जो के अतिरिक्त अन्य सभी एक ही जाति के माने गए थे। सम्प्रदाय के कठोर नियमों के श्राचरशः पालन करनेवाले 'जहरिया' कहलाते है। वे चारपाई पर कभी नहीं सोते, बल्कि पृथ्वी पर ही लोट जाते हैं, मोटे कपड़े पहना करते हैं श्रीर केवल चावल-दाल खाते हैं। इनके नियमों में तम्बाक के व्यवहार का सर्वधा त्याग कर देना है, परंतु कुछ लोग श्रमी तक उसे श्रत्यंत कठोर समझकर उसका उचित रूप से पालन नहीं करते । सम्प्रदाय के प्रवर्त्तक घासीदास के समय में ही तम्बाक्वाले प्रश्न पर सत्तनामियों के दो दल हो गए ये ख्रीर तम्बाक्-सेवन का समर्थन करनेवाले अपने चोगी वा पत्ते की चिलम के कारण 'चंगिया' नाम से प्रसिद्ध हो चले थे। किंतु घासीदास ने उक्त नियम का संशोधन कर दिया श्रीर बतला दिया कि चंगिया सदा के लिए सम्प्रदाय वाह्य नहीं किये जा सकते। वे तम्बाक्-सेवन के कारण केवल निम्न श्रेणी में ब्रा जाते हैं. जहाँ से ऊपर उठकर सच्चा सत्तनामी बनने के लिए उन्हें गुरु के सामने एक नारियल फोड़कर उसे कुछ भेंट दे देना चाहिए श्रीर शथ ही उस स्नादत की छोड़ भी देना चाहिए। ऐसा करने पर वह फिर ज्यों का त्यों विश्व सत्तनामी बन सकता है।

सत्तनामियों के सामाजिक नियम अधिकतर साधारण चमारों से मिलते-बुलते हैं। वे घोवियों, घितयारों वा मेहतरों को नहीं अपनाते। उनके विवाह का माध से वैशाख तक संपन्न हो जाना आवश्यक है। सगाई आवगा वा पूस के महीने में नहीं हो सकती। ये अपने शव को मिट्टी खोदकर गाड़ते हैं,

किंद्र उसका मुँह नीचे की ओर ही होना चाहिए और नीचे सामाजिक तथा ऊपर कपड़े फैला देना चाहिए। ये केवल तीन दिनों नियम तक शोक मनाते हैं और तीसरे दिन मूँछे छोड़कर सभी बाल साफ करा लेते हैं। छत्तीसगढ़ी कबीर-पंथियों की भाँति

ही ये मद्यपान करनेवालों को 'शाक्त' नाम दिया करते हैं और उन्हें श्रपने से नीचा भी समक्तते हैं। किसी सत्तनामी को यदि कोई बड़ा से बड़ा आदमी भी पीट दे अथवा उसे कोई मेहतर वा घसियारा छू दे, तो वह सम्प्रदाय से बहिष्कृत समका जाता है। सत्तनामी कभी-कभी आपस में दिधकाँदो भी खेला करते हैं और दही को पैरों तले कुचलने में आनन्द का अनुभव करते हैं।

१. चार० वी० रपेल व राय वहादुर दीरालाल : 'दि ट्राइन्स' इ० (भा० १) १९१६ ई०, ए० ३१२-३।

सत्तनामी सम्प्रदाय की इस तीसरी शाखावालों की बहुत सी बातें ऐसी हैं जिनसे प्रतीत होता है कि वे विशेषकर चमार जाति की दशा मुधारने तथा उसे उन्नत करने के लिए ही समाविष्ट की गई हैं और इस प्रकार की कोई भी बात जगजीवनदास साहबवाली शाखा में लिच्त नहीं होती। जगजीवन साहबवाली शाखा में भी हिंदू समाज की निम्न अंग्रीवाल बहुतन्से लोग सम्मिलत हैं और कहा जाता है कि इस प्रकार के लोग उसके भीतर उनकी शिष्य-परम्परा के किसी कोरी की प्रेरणा से सर्वप्रथम आये थे । छत्तीसगढ़ी शाखा अधिकतर सामाजिक सुधारों की प्रधानता के कारण अपने अनुयायी चमारों की एक उपजाति-सी बन गई है। नारनील वाली शाखा की ही भाँति छत्तीसगढ़ी शाखा का भी कोई साहित्य उपलब्ध नहीं है।

सत्तनामी सम्प्रदाय की तीनों शाखाओं की जो कुछ विशेषताएँ रही हैं, वे समय पाकर विस्मृत होती जा रही हैं। ये लोग भी अब अन्य कई पंथों के अनुयायियों की भाँति साधारण हिंदू समाज में अधिकाधिक मग्न होते जा रहे हैं और इनमें बहुत-सी बार्ते साधारण वैष्णुवों की भी प्रवेश कर गई हैं।

फिर भी साधी और सत्तनामियों में एक महान् अंतर इस साध व बात का रहता आया है कि ये लोग अपने शरीर पर कुछ सत्तनामी न कुछ चिह्नविशेष भी घारण करते हैं। उदाहरण के लिए कोटवा शासा के सत्तनामी बहुधा लाल रंग के वस्त

व टोपी पहना करते हैं और मिटी का टीका देते हैं। इनमें से निम्न श्रेणी के श्रद्धालु अनुयायी कभी-कभी 'गायत्री किया' नाम की एक विधि का भी अनुसरण करते हैं जिसमें प्रसिद्ध है कि वे मानव मलमूत्रादि के एक प्रकार के बोल के पीने को भी सम्मिलत करते हैं और जो संमवत: अघोरियों के प्रभाव का फल है। उस्तामी अधिकतर साधारण मजदूर व किसान ही पाये जाते हैं और इनमें निम्म श्रेणी के लोग कहीं अधिक संख्या में सम्मिलत हैं, किंद्ध साध-सम्प्रदाय के अनुयायियों ने अपना एक पृथक् समाज-सा बना रखा है जिसमें किसानों की अपेद्धा व्यवसायियों की अधिकता है और जिसे इम वैश्य जाति की श्रेणी में रख सकते हैं। सत्तनामियों में इसी प्रकार संभवत: कोटवा शास्ता के कुछ अनुयायियों को छोड़कर अशिद्धित व्यक्तियों की ही मरमार

१. जा० बिग्स : 'दि चमासं' (दि रेलिजस लाइफ आफ इंडिया सिरीज) ए० २२१।

२. जोगेंन्द्र भट्टाचार्यः 'हिंदू कास्ट्स धेंड सेक्ट्स' ( बैंकर स्पिक धेंड कंपनी, कलकत्ता, १८९६) प्रबंधर ।

है, किंतु साथों में शिद्धित अथवा कम से कम अर्द्धशिद्धित लोगों की संख्या कम नहीं है। साथ लोग अपने रहन सहन में सत्तनामियों से अधिक कटर भी जान पड़ते हैं और किसी दूसरे समाज के व्यक्तियों से भरसक कोई संपर्क नहीं रखना चाहते, किंतु छत्तीसगढ़वालों के अतिरिक्त अन्य सत्तनामियों में इस प्रकार के पार्थन्य की प्रवृत्ति नहीं दीख पड़ती।

# ५ धरनीश्वरी सम्पदाय

बाबा घरनीदास एक उच्च कोटि के महात्मा हो गए हैं और इनके अनुयायियों की संख्या भी कम नहीं है। किंतु अन्य कई पंथों की माँति इनकी शिष्य-परम्परा में कभी संगठन व मत-प्रचार की चेंध्या नहीं की गईं जिस कारण इनकी प्रसिद्धि अधिक न हो सकी। इनके जन्म वा मरण की तिथियों का ठीक-ठीक पता लगाना भी अभी तक कठिन

वावा धरणी है और इनके जीवन की घटनाओं के उपलब्ध विवरण दास का आज तक अधिकतर अनुमान पर ही आश्रित जान पड़ते जीवन-काल हैं। इनके विषय में लिखनेवालों ने इनके जन्म का होना

सन् १६५६ ई० अर्थात् संवत् १७१३ में बतलाया है, किंतु यह अशुद्ध समझ पड़ता है। इनकी रचना 'प्रेमप्रगात' की एक इस्तिलिखित प्रति से पता चलता है कि उक्त सं० १७१३ में इन्होंने 'वैरागी' वा विरक्त वेश धारण किया था। ये लिखते हैं कि,

'संमत सत्रह सो चिल गैऊ। तेरह अधिक ताहि पर भैऊ॥ शाहजहान्छोड़ि दुनियाई। पसरी औरंगजेव दुहाई॥ सोच विसारी आत्मा जागी। धरनी धरेउ मेष वैरागी॥

इसके भिवाय इनके अनुयायियों द्वारा कहा गया कहीं-कहीं यह भी सुनने में आता है कि,

संवत सोरह सौ चिल गयऊ । अधिक ताहि पर बित्तस भयऊ ॥
परसराम अरु बिरमा माई । ता घर देवी प्रगटे आई ॥
अर्थात् इनका अवतार सं० १६३२ (सन् १५७५ ई०) में परसराम तथा बिरमा के घर हुआ था। परंतु यदि सं० १७१३ में इनका विरक्त होना निश्चित है, तो इनका जन्म संवत् १६३२ मानने पर इनकी अवस्था उस समय ८१ वर्ष की ठहरती है जो विचार करने पर अधिक प्रतीत होती है।
असिद्ध है कि इनका देहांत इनकी वृद्धावस्था में हुआ था और अपने जीवन

के पूर्व भाग में इन्होंने अपने यहाँ के जमींदारों के यहाँ नौकरी भी की थी। परंतु केवल इतनी ही जानकारों के आधार पर इस विषय में अंतिम निर्णय देना उचित नहीं जान पड़ता। संभव है, सं० १६३२ वाली भी बात कोरी जनश्रुति हो।

इनकी उक्त रचना 'प्रेमप्रगास' में स्वयं इन्हीं का दिया हुआ कुछ व्यक्तिगत विवरण इस प्रकार मिलता है। उस समय 'भाँकी गाँव (जिला सारन, प्रांत बिहार) तथा उसके आसपास का भूमिखंड 'मध्येम' अथवा मध्यदीप कहकर प्रसिद्ध था। मध्यदीप के पूरव की ओर हरिहर चेत्र और पश्चिम दिशा में 'दर्बर चेत्र' नामक पुरुषचेत्र थे, और अपने निकटवर्ती

आत्मपरिचय ब्रह्मपुर के कारण वह (मध्यदीप) भी कभी-कभी ब्रह्मचेत्र कहलाता था। माँकी गाँव एक समृद्धिशाली नगर था जहाँ

पर नवाव जमीदारों के महल थे, चारों श्रीर वापी, कूप, तड़ाग, उद्यान श्रीर पुष्प-वाटिकाएँ थीं, बीच-बीच में सुंदर हाट लगते ये श्रीर जहाँ तहाँ देव-स्थानों का भी वाडुल्य था जहाँ निरंतर हरि-चर्चा हुआ करती थी।" इसी माँमी के निवासी श्रीवास्तव कायस्थों के एक वैष्णुव-कुल में बाबा घरनीदास का जन्म हुआ था। इनके दादा टिकइतदास एक धार्मिक व्याक्त थे श्रीर इनके पिता परसराम दास भी एक बड़े यशस्त्री श्रीर प्रमाव-शाली पुरुष थे। कहा जाता है कि टिकइत दास (श्रथवा उस समय के टिकैतराय) मुसलमानी श्राक्रमणों से भयभीत होकर प्रयाग की श्रोर से इधर श्राये थे। यहाँ श्राने पर ही परसराम दास को श्रपनी जी विरमादेवी से घरनी, बेनी, लिंड्रिंगम, छत्रपति श्रीर कुलमिन नामक पाँच पुत्र हुए थे जिनमें घरनी कदाचित् सबसे बड़े थे। इन पाँचों में से घरनी को छोड़कर रोप चार की वंश-परम्परा घरनीश्वरी नाम से श्राज भी विख्यात है। घरनी का विवाह चिकया नामक गाँव में हुआ था श्रीर इनके दो पुत्र व चार पुत्रियाँ थीं। इनके दोनों पुत्रों का निःसंतान की दशा में ही देहावसान हुआ था, किंतु इनके दोनों पुत्रों के एक के संतानों का पता श्राज भी चलता है।

इनकी उक्त रचना के आधार पर इतना और भी विदित होता है कि सं० १७१३ के आपाद मास में शुक्ल पच की प्रतिपदा बुधवार के दिन इनके पिता परसराम दास का देहांत हुआ और इस घटना ने इनके परिवार तथा माँभी गाँव तक को बहुत कुछ श्रीहत कर दिया। कहा जाता है कि उस समय घरनीदास स्थानीय नवाब अमींदारों के यहाँ दीवान के पद पर नियुक्त थे। पित-निधन के शोक से इनका हृदय सहसा स्वब्ध हो उठा और ये अब अपने कार्य से सदा खिल तथा उदासीन रहने लगे। इनके पूर्व संस्कार एवं धार्मिक परिवार-संबंधी बाताबरण ने भी इनकी विरक्ति के कमशः दृढतर होने में सहायता पहुँचायी और ये भगविच्वंतन में लीन रहने के अभ्यासी हो गए। इनकी मनोवृत्ति इस समय इतनी परिवर्त्तित हो गई थी कि एक दिन बैठे-बैठे जमीदारी के कागजात देखते समय इन्होंने उनपर अचानक श्रपने हुक्के वा लोटे का पानी उडेल दिया जिससे सभी बही-खाते भींग कर सराबोर हो गए और इनके मालिक इनपर बिगड़ने लगे। परंतु अपने अप्रसम्न मालिकों के आग्रह करने पर इन्होंने कहा कि सुदूर पुरीधाम में आरती के समय जगनाथजी के कपड़ों में आग लग गई थी जिसे बुकाने के प्रयत्न में मैंने ऐसा किया था। पीछे जब दो ब्राइमियों को मेजकर इस बात की जाँच करायी गई, तब पता चला कि वास्तव में वहाँ ऐसी घटना घटो थी और घरनीदास की ही आकृतिवाले किसी पुरुष ने उसे वहाँ पहुँचकर बुक्ताया भी था। इनके मालिक इस बात को सुनकर बहुत चिकत श्रीर प्रभावित हुए। परंतु धरनीदास ने उसी दिन से अपनी नौकरी का परित्याग कर दिया श्रीर तब से विरक्त वेश में रहने लगे। प्रसिद्ध है कि डसी ग्रवसर पर इन्होंने पहले पहल निम्नलिखित पंक्ति भी कही थी.

'त्रव मोहि रामनाम सुधि श्राई, लिखनी ना करौं रे भाई।'

परंतु इनके हृदय में अभी तक श्रविचल शांति नहीं श्रा पायी थी और पूर्ण श्रात्मतृप्ति के लिए ये सदा किसी पहुँचे हुए गुरु की खोज में दहने लगे थे। अपने प्रारंभिक जीवन में इन्होंने किसी चंद्रदास नामक गुरु से दीचा प्रहर्ण की थी और मेष बदलते समय इन्होंने किसी सेवानंद से भी मंत्र लिया था। फिर ये किसी ऐसे सद्गुरु की खोज दीचा में लगे जो इन्हें परमतत्व का पूर्ण परिचय करा देने में समर्थ हो। ऐसे ही श्रवसर पर इन्हें किसी से पता चला कि पातेपुर (वर्तमान जिला मुजफ्फरपुर) में कोई विनोदानंद जी रहते हैं। अतएव उनका शिष्य होने की अभिलापा से वे वहाँ पहुँच गए और उनकी सिंद्ध की परीचा लेने के विचार से उनकी चौकी के एक पाये में सर्प बनकर लिपट गए। स्वामी विनोदानंद उस समय नित्य की माँति चौकी पर बैठ कर कथा कहने में संलग्न थे और कथा के समाप्त होते ही उन्होंने अपने

चौके के रसोइये से कहला भेजा कि 'श्राज एक श्रांतिय के लिए भी पारस लगाना' तथा अपने स्थान से उठते हुए बोले कि 'श्राश्रो भाई चलों भोजन करें, चौकी में क्यों लिपटे हुए पढ़े हो।' धरनीदास यह सुनते ही प्रत्यज्ञ हो गए और उनके चरणों पर गिरकर इन्होंने उनसे चमा-पार्थना की। कहते हैं कि इस घटना के श्रनंतर ये उनसे दीचित भी हो गए और कुछ काल तक उनके साथ रहकर इन्होंने उनके द्वारा अपने उक्त श्रमीष्ट की प्राप्ति की।

इस प्रकार की कथा घरनीदास की किसी उपलब्ध रचना में नहीं मिलती, किंतु अपने गुरुदेव विनोदानंद का उल्लेख इन्होंने बड़ी श्रदा व भक्ति के साथ किया है श्रीर बतलाया है कि उन्हीं की कृपा से 'मैं मानो स्रोते से जग उठा और उनका हाथ सिर पर पड़ते ही सब कुछ मेरे प्रत्यच अनुभव में आ गया।' घरनीदास ने अपनी 'रतनावली' गुर-परनाली के एक छुप्य में अपनी गुरु-परम्परा की भी चर्चा की

है। ये बतलाते हैं कि,

'सतगुर रामानंद चंद पूरन परगासो । सुजस सुरसुरानंद बेहिलयानंद बेलासो ॥ सुज्ञत सुनि आनंद चेतनानंद चेतायो । बीहद बीहारीदास रामदानंद रहायो ॥ बीमल बीनोदानंद प्रमु सो, दरस परस पातप गवो । धरनीदास परगास उर सो गुर परनाली गही लीवो ॥ ६ ॥'

जिससे स्पष्ट है कि इनकी गुरु-प्रणाली के अंतर्गत रामानन्द से लेकर क्रमशः सुरसुरानन्द, बेलानन्द, सून्यानन्द, चेतनानन्द बिहारीदास, रामदास और विनोदानन्द के नाम आते हैं और इसी विनोदानन्द द्वारा इन्होंने अपने हृदय के प्रकाशित होने का भी उल्लेख किया है। इन्होंने अन्यत्र उक्त रामानन्द की भी गुरु-परम्परा आदि गुरु नारायण से लेकर राघवानन्द तक बतलायी है और एक और पद्य के द्वारा उनके शिष्य अनंतानंद, कबीर, सुरसुरानन्द भवानन्द, रैदास, गलगलानन्द, नरहरि, सधना, सुखानन्द, पद्यानन्द, पीपा, सेना तथा धनादास के नाम गिनाये हैं। इस प्रकार इसमें संदेह नहीं रह जाता कि इनके उक्त रामानन्द का अभिप्राय प्रसिद्ध स्वामी रामानन्द से है। धरनीदास का कहना है कि विनोदानन्द ने प्रकट रूप में तो मुक्ते माला पहनाई और माथे पर तिलक लगा दिया, किंद्र वास्तव में उन्होंने मेरे हृदय

से माया को दूर कर मुक्ते तुरीया भक्ति प्रदान कर दी। मैं उनके शब्दों को अपने अवणों से मुनते ही 'चिहुँक उठा', मेरा लोकाचार का मार्ग छूट गया, माया-मोह के बंधन टूट गए, मैं साधुत्रों की पंक्ति में मिल गया, प्रेम बढ़ जाने के कारण काया को 'उस परमतस्व' का परिचय प्राप्त हो गया और प्रभु के साथ निरंतर प्रीति लग गई। अपने उक्त गुरु विनोदानन्द के देहांत का समय धरनीदास ने 'रतनावली' में सं० १७३१ की आवण कृष्ण ६ और दिन बुधवार दिया है।

धरनीदास अपने गुरु विनोदानन्द के यहाँ से लीटने पर अपने जन्मस्थान के निकट ही कटी बनाकर रहने लगे । वहीं रहकर ये अपने भजनभाव में लीन रहा करते ये और अपनी रचनाओं द्वारा उपस्थित जनता को उपदेश दिया करते थे। इनका गंगास्नान सदा ब्रह्मपुर के पास होता रहा जो इस समय माँकी से पुरव की ऋोर लगभग छः मील की दूरी पर श्चंतिम समय वर्तमान है। इनके भजन का स्थान श्चागे चलकर रामनगर के नाम से विख्यात हुन्ना और वहाँ पर निर्मित मंदिर 'धरनेस्वर का द्वारा' कहा जाने लगा । उक्त स्थान पर रहते हुए कुछ काल व्यतीत कर तेने पर अपनी वृद्धावस्था में वाबा घरनीदास किसी दिन अपने शिष्यों के साथ गंगा व घाघरा के संगम पर पहुँचे और वहाँ जल पर चादर विछा कर बैठ गए। कहते हैं कि कुछ समय तक इन्हें उपस्थित लोगों ने उसी प्रकार बैठे पुरव की श्रोर बहते जाते देखा, किंतु दूर चले जाने पर उन्हें एक ज्वाला-मात्र दिखलायी पड़ी और वह भी श्रंत में चितिज में लीन हो गई। फिर इन्हें किसी ने नहीं देखा और माँकी लौटकर इनके शिष्यों ने इनकी समाधि बना दी । तब से वहीं इनके नाम एक गद्दी चलती है और इनकी शिष्य-परम्परा का कोई महंत उस पर प्रतिष्ठित समझा जाता है।

बाबा घरनीदाल की रचनाश्चों में से 'प्रेम प्रगास', 'शब्दप्रकाश' व 'रतनावली' प्रसिद्ध हैं और इनकी बानियों का एक संग्रह 'घरनीदासजी की बानी' नाम से वेलवेडियर प्रेस, प्रयाग द्वारा प्रकाशित हो चुका है जिसमें अधिकतर उक्त 'शब्दप्रकाश' की ही रचनाएँ मिलती हैं। शांति-निकेतन के बाबू अनाथनाथ बसु को 'शब्दप्रकाश' की एक प्रति माँकी रचनाएँ जाने पर सन् १६२७ ईं० में मिली थी जो सन् १८८७

१ 'प झार्ट नोट बान धरनीदास' : प हिंदी पोण्ट बाफ दि सेवेन्टीन्य सेंचुरी (दि जनेंस बाफ दि विहार पेंड ओडीसा रिसर्च सोसायटी, मा०१४(१९२म), ए० २८५।

दैं० की छुपी थी। इसका प्रकाशन प्रथम संस्करण के रूप में 'नरसिंह शरण प्रेस, छुपरा' में हुआ था और इसके अज़र ठीक नहीं थे। वसु महोदय का कहना है कि उक्त संस्करण के अंतिम अंश में, जो संभवतः पीछे की रचना है, बाबा धरनीदास के विषय में,

'कबिरा पुनि घरनी भयो शाहजहाँ के राज'

लिखा मिला और कुछ अन्य प्रशंसात्मक पद्य भी मिले। माँको के किसी पुस्तकालय में उन्हें 'प्रेमपर्गास' की भी एक इस्तलिखित प्रति मिली थी, जो यावा घरनीदास से आठवीं पीढ़ी के शिष्य रामदास के आदेशानुसार लिखी गई थी। यस महोदय के वहाँ जाने के समय गद्दी पर हरीनंदनदास वर्तमान थे। 'शब्दप्रकाश', प्रेमप्रगास' एवं 'रतनावली' की इस्तलिखित प्रतियाँ मेरे देखने में भी आई हैं जिनमें से 'प्रेमप्रगास' का लिपिकाल 'ता० २१ माह भादव सन् १२८१ साल सुभ दिन बुध ऋषी पंचमी' दिया है और इसी प्रकार 'रतनावली' के स्रंत में भी "समत १८६६ सवैनाम माह फाल्गुन वदी पंचमी रोज सनीचर के तैआर मैल' लिखा मिलता है।

'प्रेम परगास' एक प्रेम-कहानी का आधार लेकर निर्मित ग्रंथ है जिसमें सूफियों की शैली के अनुमार जीवातमा व परमात्मा का मिलन दर्शाया है। बाबा धरनीदास ने मनमोहन एवं प्रानमती की प्रेमकथा लिखी है और उनके विरह, यात्राकष्ट आदि के विवश्ण तथा सीदागर व मैना का प्रसंग भी प्रायम उसी ढंग के दिये हैं जैसे मिलक मुहम्मद जायसी के ग्रंथ

प्रेमप्रगास 'पदमावत' में दीख पड़ते हैं। इनका कहना है कि, व रतनावली इक्षि पुरुष को भाव, श्रात्मा श्री परमात्मा। विद्वरें होत मेराव, घरनी प्रसंग घरनी कहत ॥

अपने अंथ की रचना का समय इन्होंने 'पुस सुदि ५ पुष्य नच्चत्र व गुहवार' दिया है, किंद्र कोई संवत् नहीं बतलाया है। अंथ-रचना का स्थान भी इन्होंने 'मेहिं कहा है, किंद्र उसका कोई भीगोलिक परिचय नहीं दिया है। अंथ में इन्होंने प्रसंग-त्रश अपनी कुछ आत्मकथा भी दे दी है। पुस्तक वड़ी रोचक शैली में लिखी गई है और इसके अनेक स्थल वास्तव में चित्ताकर्षक हैं। 'रतनावली' के अंतर्गत बाबा घरनीदास ने अपनी गुह-परम्परा के संबंध में बहुत कुछ परिचय दिया है और बतलाया है कि हमारा पंथ स्वामो रामानंद के परिवार के साधु विनोदानंद की प्रशाली के अनुसार अग्रसर हुआ। इसका छापा ले लेनेवाले को किसी प्रकार के पाप नहीं लगा

सकते। इस ग्रंथ में इन्होंने अनेक संतों व भक्तों के संचित्त परिचय दिये हैं और नाथपंथ के प्रमुख प्रवर्तकों व प्रचारकों का भी वर्शन किया है। ग्रंथ में बहुत-से पद हैं जिनमें लीजाएँ भी हैं।

'शब्द प्रकाश' बाबा धरनीदास के विचारों व सिद्धांतों का परिचायक ग्रंथ है। इसकी ४०१ साखियाँ प्रसंगों वा भिन्न भिन्न ४३ शीर्षकों के श्रंतगैत संग्रहीत हैं। इसकी भिन्न-भिन्न साखियों द्वारा प्रायः सभी प्रकार की धार्मिक बातों पर प्रकाश डाला गया है श्रीर यह रचना उक्त तीनों में सबसे श्रिष्ठक प्रीद जान पड़ती है। बाबा धरनीदास परमतन्त्र को 'करता

शुट्द प्रकाश राम' के नाम से अभिदित करते हैं और अपने इध्देव 'बालगोपाल' वा 'धरनीश्वर' को उसी का प्रतीक मानते

हुए से जान पड़ते हैं। ये कहते हैं कि "सारी सुष्टि का विस्तार उस करता की इच्छा के ही अनुसार हुआ है और वहीं फिर उसे सकेल भी लेगा। जिसे जहाँ विश्वास होता है उसे वहीं विश्वाम मिलता है और अपने अपने अपने सतानुसार सभी अपने इष्टदेव निर्धारित करते हैं, किंतु यदि सच कहा जाय तो करता एक रहस्यमय व निराधार तत्व है जिसके भीतर हम सभी रहते हैं। वहीं हमारे भीतर भी सदा विराजमान है, केवल अपने मन की आंति दूर करने पर विवेक द्वारा उसे हम जान सकते हैं। उसका संकेत-मात्र भी मिल जाने पर हमारे हदय में उसके लिए उत्कट अभिलापा उत्पन्न हो जाती है। उस राम के प्रति उपजा हुआ प्रेम हमें घायल-सा बना देता है, उसकी टीस अपने हृदय से कभी दूर नहीं हो पाती और हमारे निकट से सारे नेम, आचार-विचार उठ भाग साड़े होते हैं।" इनका कहना है कि,

'स्र भरै तौ एक दिन, सती जरै दिन एक । घरनी भगतन्द्र वारिए, जो जन्म निवाहे टेक ॥१८॥' 'साधु की संगति सेजरी, बीसम्मर विस्वास । निर्में चरन पसारि के, सोवे घरनीदास ॥२०॥'

बाबा घरनीदास ने दांपत्यभाव के अनुसार अनेक रचनाएँ की हैं और अम-भक्ति के स्वरूप का भी वर्णन किया है। स्वामी रामानन्द की परम्परा से संबंध होने पर भी, केवल इष्टदेव राम के प्रति प्रदर्शित साधना का सेव्य-सेवक भाव के ही उदाहरण इनके प्रंथों में नहीं मिलते। क्ष्य शीकृष्ण भी इनके वैसे ही इष्ट-देव जान पड़ते हैं और जहाँ कहीं भी उनका प्रसंग आया है, वहाँ उनके वर्णन इन्होंने अत्यंत विशाद व संदर ढंग से किये हैं। वास्तव में राम अथवा कृष्ण किसी के भी सगुण रूगें वा लोलाओं से इन्हें काम नहीं है। ये उन्हें अपने 'करता राम' के प्रतीक मात्र ही समझते हैं। राम व कृष्ण के प्रसंग इनके विविध प्रकार के भिक्तभावों के प्रदर्शनार्थ प्रयुक्त किये गए साधनों के रूप में ही आये हैं। अपने भक्त रूप का परिचय देते हुए ये एक स्थल पर इस प्रकार कहते हैं:—

'चित चितसरिया में लिहलों लिखाई।

हृदय कमल घड़लों हियना लेसाई॥

मेम पलँग तँह घड़लों विछाई।

नखिख सहज सिंगार बनाई॥

हृदय कमल बिच श्रासन मारी।

को सरधा जल चरन खटारी॥

हितकै चंदन चरिच चढ़ायो।

प्रीति के पंखा पवन होलायो॥

भाव को भोजन परिस जेवायो।

जो उबरा सो जूठन पायो॥

धरिन इतउत फिरहि न भोरे।

सनमुख रहिह दोऊ कर जोरे॥'

जिससे स्रष्ट है कि इसके द्वारा ये किसी मानिसक स्थित की ख्रोर ही संकेत करते है श्रीर वाह्य पूजनादि को उतना महत्त्व देते हुए नहीं जान पड़ते।

बाबा घरनीदास ने स्वामी रामानंद के सम्प्रदायानुसार निर्भुष पंथ दुलसी की माला एवं तिलक की प्रशंसा की है और अपने 'रतनावली' ग्रंथ में इन्होंने यहाँ तक कह डाला

皇南,

'तुलसी कंठ तिलक इरि वंदिल धरनी धन्य सो देही। रामानंद श्रौतार छाप किल मुकति को मारग एही॥'

जिससे उक्त साम्प्रदायिक मेष के प्रति इनकी बड़ी अदा प्रकट होती है। फिर भी इन्होंने अन्यत्र यह भी स्पष्ट कर दिया है कि,

> 'चक्रहु चाहि चलै चित चंचल, मूल मता गहि निश्चल कौरे। धाँचहुतें परिचे करु प्रानी, काहे के परत पचीत के सौरे॥

जो लगि निरगुन पंथ न स्के, काज कहा महिमंडल दौरे। सब्द अनाहत लखि निंह आवे, चारो पन चलि ऐस लिगौरे ॥""

श्रीर इस प्रकार इनका अंतिम ध्येय संतमत का श्रनुसरण ही प्रतीत होता है। अपनी 'बोधलीला' नामक छोटी-धी रचना में इन्होंने बतलाया है कि किस प्रकार इन्हें सेती की वार्ते सुनकर और उनके साथ सत्संग करने के अनंतर जगत् के मिथ्यात्व का बोध हुआ, सभी अनिस्थर वस्तुओं के आधार-स्वरूप एक मात्र नित्य व निरंजन तत्व के विषय में अनुमान होने लगा और जान पड़ा कि सब कुछ 'सागर एक अनेक हिलोरा' मात्र है तथा हमारा कल्या ए उसे अनुभव कर जीवनमुक्त की दशा में आ जाने पर ही संभव हो सकता है। इन्होंने अपनी 'महराई' नाम की एक अन्य छोटी-सी भोजपुरी रचना में मुरली ध्वनि के रूपक द्वारा अनाइतनाद के अवरा करने का चित्र भी बड़े मार्मिक ढंग से खींचा है। इनकी रचनाओं में कहीं-कहीं स्फियों के भी नाम आये हैं श्रीर उनके मत का कुछ प्रभाव भी लचित होता है।

बाबा घरनीदास का देहांत हो जाने के अनंतर क्रमशः अमरदास, माया-राम, रतनदास, बालमुकुंददास, रामदास, सीतारामदास, इरनन्दनदास एवं संत रामदास उनके शिष्य व प्रशिष्य हुए। माँकी की गही उनके पंथ का मुख्य केंद्र समझी जाती है और 'बरनीश्वर के द्वारे में' उनके भजन के स्थान पर उनका खड़ाऊँ रखा मिलता है। पंथ की कुल माँ भी की गद्दी गद्दियाँ सादे बारइ बतलायी जाती है जिनमें से बिहार के श्रंतर्गत माँकी के अतिरिक्त परसा, पंचलक्ली व ब्रह्मपुर

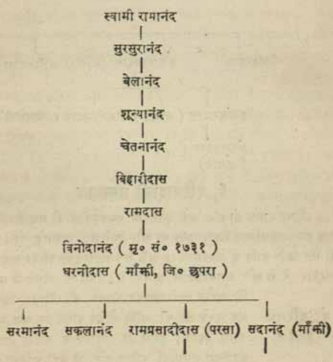
अधिक प्रसिद्ध हैं।

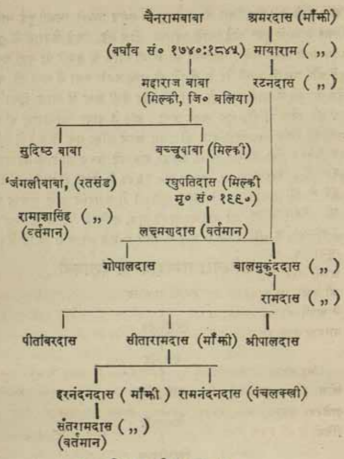
पंथ के अनुयायियों की एक अच्छी संख्या उत्तर प्रदेश के बलिया जिले में भी पायी जाती है और वहाँ वालों का मूल संबंध परसा के मठ से जान पड़ता है। इनके सर्वप्रथम संत चैनराम बाबा ये जिनका जन्मस्थान बिलया जिले के सहतवार कस्बे का निकटवर्ची वर्षांव नामक गाँव था। वाबा चैनराम का जन्म सं० १७४० में एक सरयूपारी ए ब्राह्मण परिवार चैनराम बाबा में हुआ था और उनके पिता का नाम रोपन चीबे था। वे अपने तीन भाइयों में सबसे छोटे थे, कुछ भी पढ़े नहीं ये श्रीर लड़कपन में बहुधा खेतों की रखवाली तथा गौवों के चराने का काम

१. 'धरनीदासजी की बानी', बेलवेडियर प्रेस, प्रयाग, सन् १९११ ई०, पृ० २४।

किया करते थे। एक बार ग्रीष्म ऋतु के समय उनकी चरती हुई गायों के निकट से जाते हुए कोई प्यासे महात्मा दीख पड़े, जिन्हें चैनराम ने गुड़ के साथ पानी पिला दिया। महात्मा को अपनी प्यास के बुक्तने पर बड़ी प्रसन्नता हुई और उन्होंने अपने पैर के ऋँगूठे की धूलि उनके नेत्रों में लगा दी। बालक चैन का तब से कायापलट हो गया और वह उसी च्या से विरक्त होकर किसी गुरू की खोज में दौड़-धूप करने लगा। अंत में बाबा घरनीदास की परसा गद्दी के महंत रामप्रसादी दास को उसने अपने दीचा गुरू के कर में स्वीकार कर लिया। बाबा चैनराम आगे चलकर एक बड़े उच्च कोटि के महात्मा हुए और उनकी शिष्य-परम्परा, उनका सं० १६४५ में देहांत हो जाने पर, बलिया जिले में चल निकली। इनके शिष्य-प्रशिष्यों में महाराज बाबा सुदिष्ठ बाबा, बाबा रखुरतिदास जैसे कई महात्मा झाने शुद्ध, सात्विक जीवन के लिए आज तक विख्यात हैं और उनमें से कुछ के नाम से मेले भी लगा करतें हैं।

# धरनीश्वरी सम्प्रदाय की वंशावली





# ६. दरियादासी सम्पदाय

दिरया नामक दो संत एक दूसरे के समकालीन हो गए हैं जिनमें से एक का निवासस्थान बिहार प्रांत था और दूसरे का मारवाड़ था। ये दोनों ही संत पहले जाति से मुसलमान रह चुके थे। विहारवाले दिरया साहब दर्जी-परिवार के थे और मारवाड़वाले धुनियाँ थे। दोनों के विषय में प्रसिद्ध है

कि उन्होंने आगे चलकर संतमत को स्वीकार किया और दो दिया एक सच्चे संत की भाँति जीवन यापन कर आंत में शरीर साहब त्याग किया। इनमें से विहारवाले दिया साहब ने कदाचित् मारवाड़ी दिरिया साहब से कहीं अधिक रचनाएँ कीं और वे कवीर साइव के अवतार भी कइलाये। परन्तु मारवाड़ी दिखा साइव की बानियाँ बहुत कम संख्या में उपलब्ध हैं और जनअति है कि उनके आविर्माव की स्चना संत दाद दयाल ने लगभग एक सौ वर्ष पहले ही दे रखी थी और कह दिया था कि ये खनंत जीवों को इस संसार से तारने वाले होंगे। इन दोनों संतों के अनुयायी मिलते हैं, किंतु उनकी अधिक संख्या उनके अपने-अपने प्रवर्तक के प्रांत में ही पायी जाती है। विहारवाले दरिया साइव के अनगामियों के मठादि मारबाइवाले से कदाचित कहीं अधिक है और उनकी साधना एवं रहन-सहन में भी कुछ विशेषता लिखत होती है । बिहारवाले दरिया साहब मारवाडवाले से कुछ वर्ष पहले उत्पन्न हुए थे, श्रीर उनकी मृत्यु के कुछ काल अनंतर इनका देहावसान भी हुआ या । विद्वारवाले दरिया साहब का अनुभव कुछ अधिक ब्यापक रहा और उनके मत पर सूफी सम्प्रदाय व सत्तनामी सम्प्रदाय तथा कवीरपंथ का भी न्युनाधिक प्रभाव दीख पड़ता है; किंतु मारवाड़वाले दिरिया साहब ने अपनी गहरो अनुभृति में सदा मग्न रहने के कारण कहीं अन्यत्र ध्यान देने की कभी आवश्यकता नहीं समभी। इसके सिवाय विहारवाले दरिया साहब ने अपने को कई जगह 'दरिया दास' नाम से भी अभिहित किया है, किंत मारवाडवाले का ऐसा करना कहीं दीख नहीं पहता।

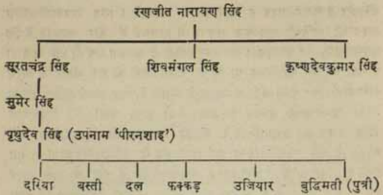
विद्यारवाले दरिया साहव वा 'दरियादास' के संबंध में इधर बहुत कुछ स्त्रोज भी हो चुको है ऋौर फ़ासिस बुकैनन, म० पं० सुधाकर दिवेदी, बा० बालेश्वर प्रसाद, डा० धर्मेन्द्र ब्रह्मचारी शास्त्री तथा कतिपय योग्य दरिया-पंथियों ने भी इनके विषय में बहुत-सी बातें निश्चित करने के अनेक प्रयत्न किये है। परिशाम-स्वरूप पता लगा है कि दरियादास द्रियादास का के पूर्वज उज्जैन वंशी चत्रिय ये और मालवा से आकर बंश-परिचय विद्यार प्रांत में वस गये थे। शाहाबाद जिले के महंत

चतुरीदास ने उक्त पूर्व-पुरुषों के एक वंशवृद्ध का भी पता

लगाया है जो इस प्रकार है :-

१. दे० 'दरियासागर', ( बेलवेडियर प्रेस, प्रयाग ) ए० ४८।

२. दि जर्नेल आफ दि विद्वार ऐंड ओडीसा रिसर्च सोसायटी मा० २४ (१९३८)



प्रसिद्ध है कि उक्त रखाजीत नारायण सिंह अथवा उनके कोई पूर्वज वा वंशवाले सर्वप्रथम उज्जैन से आकर जगदीशपुर (जि॰ शाहाबाद) में बसे ये और योग्य होने के कारण उनके वंशजों का शासन भी इस प्रदेश में होता आया। वर्तमान महाराजा हुमराँव (जि॰ शाहाबाद) भी उस घराने के ही कहे जाते हैं। म॰ पं॰ सुधाकर द्विवेदी के कथनानुसार दिखादास के पिता को अपने भाई के प्राण् बचाने के लिए बादशाह औरंगजेब की प्रिय बेगम की दर्जिन की लड़की के साथ विवश होकर विवाह करना पड़ा था और इस प्रकार वह उनकी द्वितीय पत्नी के रूप में उनके साथ रही तथा कदाचित् इसी कारण वे पृथुदास से 'पीरनशाह' बन गए। तब से पीरन शाह अपने किसी मित्र प्रवोध नारायण सिंह के कहने से अपनी सास के घर धरकंधा में जा बसे, जो हुमराँव (जि॰ शाहाबाद) से लगमग १४ मील की दूरी पर वर्तमान है और जो इस समय दिखा पंथियों का एक मुख्य स्थान समक्ता जाता है।

दिया दास की प्रसिद्ध रचना 'झानदीपक' की मुद्रित प्रति की पृथ्यिका में ११ पद्म उद्भृत हैं जो दलदास की रचना समके जाते हैं और जिनका समय ३० अगहन शुक्रवार सं ० १७२७ वतलाया गया है । उनके देखने से पता चलता है कि दिखा दास का जन्म कार्तिक सुदी १५ सं० १६६१ की हुआ या और उन्होंने सं० १८३७ की भाद्रपद ४ की अपना

या आर उन्होन स० १८३७ का भाद्रपद ४ की अपना जीवन-काल शरीर त्याग किया था। उससे यह भी जान पड़ता है कि इन्होंने अपनी मृत्यु के पहले ही सं० १८३६ में गुणीदास

र. 'दि जर्नेल आफ दि विदार ऐण्ड भोडीसा रिसर्च सोसायडो', भाग २४ (१९३८)

को महंत बना दिया था। दरिया दास की पत्नी का नाम राममती था और उनके पुत्र टेकदास थे। फक़ड़ व बस्ती उनके भाई थे और केवलदास, खड़गदास, मुरलीदास एवं दलदास उनके पिय शिष्य थे। 'शानदीपक' के प्रकाशक ने जिस पद्य को दरिया दास की जन्मतिथि का आधार माना है, वह इस प्रकार है:—

> 'सम्बत सोलह सौ इकानने, कातिक पूरन जान । मातु गर्भते प्रगट भए, रहे दो घरी आन॥'

ऋौर 'वेलवेडियर प्रेस' द्वारा प्रकाशित 'दरिया सागर' के खंत में दरिया दास की मृत्यु के संबंध में नीचे लिखे दोहे दिये गए हैं:—

'मादों बदी चीथि वार सुक, गवन कियो छुपलोक । जो जन सब्द विवेकिया, मेटेड सकल सब सोक ॥ संवत अठारह सै सैंतीस, भादों चीथि अधार । सवा जाम जब रीन गो, दरिया गीन विचार ॥'

श्चतएव दिर्या दास की श्चनस्था उनकी मृत्यु-तिथि तक १४६ वर्ष की ठहरती है। परंतु उक्त 'दरिया सागर' के सम्पादक के श्चनुसार दिखा-पंथियों में प्रसिद्ध है कि वह इस घरती पर १०६ वरस तक रहे श्चीर इस प्रकार उन्होंने इनका जन्मकाल सं० १७३१ में माना है। १४६ वर्षों की श्चवस्था साधारण प्रकार से बहुत श्चिक जान पड़ती है, किंतु इस विषय में श्चंतिम निर्णय कुछ श्चीर प्रमाणों के श्चाधार पर ही किया जा सकता है।

कहते हैं कि दिरया दास को दिरया वा दिरयाशाह नाम स्वयं भगवान् ने ही दशन देकर दिया था, जब ये केवल एक महीने के वालक थे और अपनी माँ की गोद में थे। इनका विवाह नव वर्ष की अवस्था में इनके कुलनियमानुनार हो गया था। इसी प्रकार पंद्रहवें वर्ष में इन्हें विराग उत्पन्न हो गया। वीसर्वे वर्ष में इनमें भक्ति का पूर्ण विकास हो आया और

तीस वर्ष की अवस्था में इन्होंने तस्त पर बैठकर लीगों प्रारंभिक को उपदेश देना आरंभ कर दिया। इनके विषय में यह जीवन भी प्रसिद्ध है कि इन्होंने स्त्री-प्रसंग कभी नहीं किया और उक्त टेकदास इस प्रकार इनके औरस पुत्र न होकर

१. 'दरियासागर' ( बेलबेडियर प्रेस, प्रयाग ) ए० ७०।

२. वडी, जीवन चरित्र, पृ० २।

धर्मपुत्र मात्र थे। बुकैनन साह्ब ने लिखा है कि "जिस समय सन् १८०६:१० ई० अर्थात् सं० १८६६:१८६७ में वे शाहाबाद जिले में भ्रमण कर रहे थे, उस समय धरकंधे की गद्दी पर टेकदास विद्यमान थे और वे गुणीदास के उत्तराधिकारी बनकर बैठे हुए थे। बुकैनन साहब का यह भी कहना है कि अनुभृति के अनुसार कासिम अली ने दिरया दास को धरकंधे में १०१ बीघे जमीन दी यी और अनुमान किया जा सकता है कि यह कासिम अली कदाचित् प्रसिद्ध मीरकासिम रहा होगा जो सन् १७६० से १७६३ ई० तक स्वा बंगाल (जिसमें विहार भी शामिल था) का गवर्नर था। सन् १७६० ई० से १७६१ ई० तक वह पटना रहा था, जहाँ से अपना मुख्य केन्द्र ससराम को बनाकर उसने भोजपुर (जि० शाहाबाद) के विद्रोही जमींदारों का दमन किया था। दिर्यादास अपने जीवन भर धरकंधे में ही रहे, केवल कुछ दिनों के लिए इन्होंने काशी, मगहर, बाईसी (जि० गाजीपुर), हरदी व लहटान (जि० शाहाबाद) जा-जाकर उपदेश दिये थे। इनके प्रधान शिष्यों की संख्या ३६ थी जिनमें दलदास सबसे अधिक प्रसिद्ध हुए।

दिर्या दास के अधिक शिव्हित होने का पता नहीं चलता। ये केवल हिंदी जानते ये और थोड़ा-बहुत इन्हें फारसी का भी अभ्यास था, किंतु इनकी रचनाओं के नाम से कई अंथ प्रसिद्ध हैं और इनकी एक पुस्तक फारसी में भी बतलायी जाती है। इनकी पुस्तक 'ज्ञान स्वरोदय' में कहा गया है कि,

'मंथ अध्दरस कहा बखानी । तब सरोद कहँ दिल अनुमानी। रचनाएँ जिससे प्रकट होता है कि इन्होंने उक्त मंथ को लेकर कम से कम १६ रचनाएँ प्रस्तुत की थीं और डा॰ धर्मेन्द्र ब्रह्मचारी शास्त्रों ने खोज के उपरांत इनकी संख्या २० बतलायी है । उन्होंने अपने यहाँ सुरिच्तित १६ मंथों का संचित्त परिचय भी दिया है और लिखा है कि,

- (१) 'प्रेममूल' में भक्ति का मूल आधार वा परमेश्वर की प्राप्ति का मूल साधन प्रेम बतलाया गया है;
- (२) 'ज्ञानरतन' के अधिकांश में 'रामायण' की कथा दी गई है और राम को कहीं-कहीं निर्मुण ब्रह्म के रूप में माना गया है तथा उसके अंतर्गत कुछ प्रसंग 'महामारत' वाले श्रीकृष्ण के भी मिलते है;

१. 'दि जर्नल आफ दि विदार ऐंड ओडीसा रिस्च सोसायटी' पू० २१३।

२. वही, पूर २०९ -१०।

(३) 'भक्तिहेतु' में निर्भुण ब्रह्म एवं सद्गुर की भक्ति का उपदेश है. और हिंसा एवं माया के विरुद्ध भी कहा गया है:

(४) 'मूर्चिउलाइ' में दरियासाहब व किसी गरोश पंडित के बीच मूर्चिपूजा-विषयक शास्त्रार्थ दिया गया है। कुछ लोग इस ग्रंथ को फक्कड़

दास की रचना मानते हैं;

(५) 'शब्द' वा 'बीजक' में माया, ब्रह्म ख्रादि विषयों पर रचे गये १००० से अधिक फुटकर पद्यों का संप्रह है। पद्य लंबे-लंबे हैं और ६० से अधिक छंदों व रागों में लिखे गए हैं;

(६) 'ज्ञानस्वरोदय' में कतिपय अन्य विषयों के साथ स्वर-संबंधी

बातों का वर्णन है;

- (७) 'विवेक सागर' के ख्रांतर्गत बतलाया गया है कि सद्गुक के प्रति भक्ति एवं विवेक उस इंस के दो पंखरवरूप हैं जो स्वर्ग के मानसरोवर की ख्रोर उड़ने का प्रयास करता है ख्रीर इसमें श्रीकृष्ण के उन कार्यों पर भी-कुछ प्रकाश डाला गया है, जो उन्होंने महाभारत के समय किये थे;
- ( ) 'दरिया सागर' में लेखक ने अपने मुकृतवाले अवतार की बाल्यावस्था का वर्षान किया है और बतलाया है कि किस प्रकार वह 'शब्द' के बाग् का शिकार हो गया। इसके सिवाय इन्होंने इस ग्रंथ में 'सत्तनाम' के प्रति भक्ति प्रकट करने के विषय में भी कुछ उपदेश दिये हैं;
- (६) 'ज्ञानदीपक' दिरया साहव की रचनाओं में सर्वश्रेष्ठ माना जाता' है और 'बीजक' के बाद कदाचित् सबसे बड़ा ग्रंथ है। इसमें राम, रावया, जानकी, श्रंगी ऋषि आदि की कथाओं के अतिरिक्त निरंजन एवं सुकृत के संबंध में भी कुछ बातें कही गई है और यह सिद्ध करने की चेध्टा की गई है कि जिस प्रकार कबीर साहब सुकृत के अवतार ये उसी प्रकार दिया साहब भी हुए थे;

(१०) 'ब्रह्मविवेक' में ब्रह्म, ब्रह्मलोक आदि का वर्णन है;

(११) 'श्रमरधार' द्वारा श्रन्य मतों की श्रालोचना करते हुए लेखक ने श्रपने पंथ का समर्थन किया है;

(१२) 'निर्भयज्ञान' नाम की छोटी पुस्तिका में निर्गुण मतानुमोदित

योगसाधना की प्रतिष्ठा की गई है;

( १३ ) 'सहस्रानी' में दरिया साहब के १००० फुटकर पद्य संग्रहीत हैं। इसे 'सतसई-सहस्रानी' भी कहा गया है;

- (१४) 'ज्ञानमाला' में निर्मुख की चर्चा की गई है और उसके स्थान "खपलोक' वा 'अमरलोक' का भी वर्णन है। इसमें निर्मुख के तखत का भी विवरण है और दरिया सहब के कतिपय शिष्यों का नामोल्लेख भी है;
- (१५) 'दरियानामा' वास्तव में 'ज्ञानस्वरोदय' का ही फारसी रूपांतर जान पड़ता है तथा,
- (१६) 'श्रमशान' में त्रिगुण-जनित दुःखादि का वर्णन है श्रीर स्रमयलोक की भी चर्चा है।

शेष चार पुस्तकों के नाम उन्होंने (१७) ब्रहाचैतन्य, (१८) ज्ञानमूल, (१६) काल चरित्र और (२०) यज्ञसमाधि बतलाये हैं। २

इसके सिवाय 'दिरयासागर' के संपादक ने इनके 'ब्रह्मज्ञान', 'गर्भचेतावन', 'गर्नेशगोध्टी', 'रमेशर गोध्टी' तथा 'संत सहया' नामक ग्रंथों के भी नाम लिये हैं और बुकैनन साहब की दी हुई सूची में भी 'पारसरल', 'ज्ञानचुंबकसार' आदि कुछ अन्य ग्रंथों के नाम आये हैं, परन्तु इनमें से केवल 'दिरयासागर' एवं 'ज्ञानदीपक' ही प्रकाशित जान पड़ते हैं और दिरया साहब के चुने हुए शब्द नाम से एक संग्रह भी छुपा है।

'दरिया सागर' ग्रंथ के देखने से प्रतीत होता है कि दरिया दास के मत साधना- एवं कवीर-पंथ के सिद्धांतों में बहुत कम श्रंतर है। दरिया पद्धति दास ने उसमें स्वयं बतलाया है कि,

'सोई कहो जो कहि कबीरा। दरियादास पद पायो हीसं'॥ उ परंतु इन्होंने कबीर साहब के मौलिक सिद्धांतों की ओर विशेष ध्यान न देकर अधिकतर उन्हों बातों को अपनाया है जो कबीर-पंथ के मीतर मिलती है। कबीर-पंथ के अनुसार प्रत्येक संत का अंतिम ध्येय सत्तलोक की प्राप्ति है जो तीनों लोकों से परे स्थित है। दरियादास ने उसी सत्तलोक को बहुधा ''झपलोक' के नाम से अभिहित किया है और उसे 'अभयलोक' वा 'अमरपुर' भी कहा है। इनका कहना है कि,

> 'तीनिलोक के ऊपरे, तहँ श्रमयलोक विस्तार । सत्त पुरुष परवाना पावै, पहुँचे जाय करार ॥'

१. 'दि जर्नल आफ दि विहार ऐण्ड ओडीसा रिसर्च सोसायटी', ए० २१४-८।

२. बहिदी अनुशालन' (भारतीय हिंदी परिषद्, प्रयाग, वर्ष १, अंक ३, पू० २३-४।

३. 'दरियासागर' (वे० प्रे० प्रवाग) २० ४= ।

४. वही, पृ० १।

तीन लोकों को परिधि के भीतर यमराज की चीदह चौकियाँ बैठी हुई हैं जिनसे बचकर 'छुपलोक' तक पहुँचना अत्यंत किन है। इसके लिए सतगुर की आवश्यकता होती है जो अपने शिष्य को चौदह मंत्रों का भेद बतला देता है और इस प्रकार उसे आने बढ़ने योग्य बना देता हैं। दिर्या दास ने इन चौदह मंत्रों के कोई स्पष्ट विवरण नहीं दिये हैं, अपित 'सार' शब्द की अनुभूति प्राप्त करने के लिए सर्वप्रयम 'क्या परचे' अथवा काया-परिचय की ओर संकेत किया है और बतलाया है कि किस प्रकार हमारे शरीर के भीतर छ: चक, दस दार, इंडा-पिंगलादि नाहियाँ तथा सार पवन वर्तमान हैं और अजपा जाप की सहायता से सुरति एवं निरित का संयोग सुलम हो सकता है। इनके अनुसार अपने अभीध्य की सिद्धि के लिए प्रत्येक साधक को चाहिए कि अपने शरीर को उसी प्रकार तथा ले जिस प्रकार सोना आग में तथाया जाता हैं। उक्त चौदह मंत्र केवल मेदविस्तार मात्र हैं, हंस का उद्धार तो केवल एक शब्द से ही हो जाता है,

'चौदह मंत्र मेद विस्तारा । एक सब्द से हंस उवारा ॥ कामिनि कनक कंद जम जाला । चौदह चीन्दि करम का काला ॥'' श्रीर जो भी संत उस 'सत्त' शब्द को जान पाते हैं, वे अभयलोक में प्रवेश पा जाते हैं।

'सत्त शब्द जिन्ह के बल जाना । अभयलोक सो संत समाना ॥'<sup>२</sup> ब्रह्म की प्राप्ति के लिए उसे जीव के ही भीतर खोजना परमावश्यक हैं। आत्मदेव निरंजन बाहर-भीतर सर्वत्र एक ही प्रकार से व्याप्त है, अतएक ब्रह्म को यदि उपलब्ध करना है, तो

'खोजो जीव ब्रह्म मिलि जाई ।'3

सत्तपुरुष दिया दास ने बतलाया है कि 'सत्तपुरुष' का निवास-स्थान सत्तलोक में है और 'कया कवीर' इस संसार में बराबर आता-जाता रहता है। उस 'सत्तपुरुष' का इन्होंने कोई विस्तृत परिचय नहीं दिया है, अपित एक स्थल पर केवल इतने ही में संकेत कर दिया है कि,

१. 'दरिवासागर' (बें अं अं अवाग ) प् इ ।

२. वही, ५० १३।

३. वहीं, पृ० २३।

४. वहीं, प्० = ।

'ताहि खोज जो खोजिंह कबीरा । बहिंठ निरंतर समय गंभीरा ॥' और इससे जान पड़ता है कि वह कबीर साइब के परमतत्व वा 'राम' से भिन्न न होगा । ये उसे 'निरगुन सरगुन ते भीना' एक 'श्रव्धै वृच्छ' के रूप में देखते हैं और उसका वर्णन सध्टिकर्ता के रूप में भी करते हैं। ये बतलाते हैं कि उसने तीनों लोकों की ज्योति का निर्माण कवीर में 'ब्रोश्मकार जोति' के द्वारा किया है। ब्रह्मा, विष्यु, राम, अभिन्नता कृष्ण आदि उसी ज्योति के प्रतीक। मात्र हैं, वे उस पुरुष पुरान के अवतार नहीं कहे जा सकते।3 दरिया दास का दावा है कि मैं स्वच्छंदलोक वा श्रभयलोक से श्राया हूँ और उस सत्तपुरुष का परवाना लेकर यहाँ अवतीर्ण हुआ हूँ । जब तीनो युगो अर्थात् सतयुग, त्रेता एवं द्वापर का श्रंत हो गया श्रीर कलियुग श्रा पहुँचा, तब सत्तपुरुष ने सुकृती को बुलाकर कहा कि सारे प्राणी अब यमराज के भय से व्याकल होने लगे हैं और उनके उदार के लिए तम्हारा जगत में जाना अत्यंत आवश्यक है। फलतः इसी आदेश के अनुसार पहले कवीर साहब . ने यहाँ पर जन्म लिया था और फिर दिखा दास को भी उस योजना को पूर्णं करने के लिए आना पड़ा। इन्होंने अपने छपलोक में रह चुकने तथा वहाँ के प्रत्येक रहस्य से परिचित होने की बात भी बतलायी है और अपने विषय में इस ढंग से कहा है, जैसे ये कबीर साहब से वस्तुत: मिन्न नहीं है।

धर्मदास ने इनके पहले कहा था कि 'साहब कबीर प्रभु मिले विदेही,
कीनादरस दिखाइया' और 'अजर अपर गुठ पाये कबीरा' कहकर उन्हें
उन्होंने अपना गुठ व पय-प्रदर्शक स्वीकार किया था, तथा उसी प्रकार
इनके समसामयिक गरीबदास (सं० १७७४:१८३५) ने भी 'दास गरीब
कबीर संतगुठ मिले, सुरत और निरत का तार जोड़ा'
कबीर-पंथ का द्वारा अपना उनके साथ मिलना व उनसे दीजा लेना
प्रभाव प्रकट किया है। दादू दयाल जैसे कुछ अन्य संतों ने भी
कबीर साहब के प्रति अपनी श्रद्धा खुले शब्दों में प्रदर्शित

१. 'दरियासागर' (वे॰ प्रे॰, प्रयाग ) पु॰ ४८।

२. बड़ी, पू० २२।

३. वही, पु० २।

४. वही, पृ० ६ 'डार पताल सोर भसभाना, ताहि पुरुष के करी बखाना ।'

५. 'धर्मदासत्री की शब्द'वली' ( बे॰ प्रे॰, प्रयाग ) पु॰ ४६ व ६७।

<sup>.</sup>इ. 'गरीबदासनी की बानी' ( बे॰ प्रे॰, प्रयाग) पु॰ ११७।

की है और स्पष्ट शब्दों में बतलाया है कि इमारा मत भी मूलतः वही है जो उनका है। परंतु दिया दास ने अपनी रचनाओं में यहाँ तक संकेत कर दिया है कि इनमें तथा कबीर साहब में बस्तुतः कोई अंतर ही नहीं है। अपने सतगुरु की जगह इन्होंने इसी कारण स्वयं 'साहब' अथवा 'सत्तपुरुष' को स्थान दिया है और इन्होंने अपने 'ज्ञानस्वरोदय' अंथ में' 'सो साहब जो सतगुर मेरा' अथवा 'साहब सतगुर भयउ इमारा' जैसे वाक्यों के प्रयोग किये हैं तथा एक स्थल पर 'में फरजंद पुरुष सतकेरा' कहकर ये अपने को ईसा मसीह की भाँति ईश्वर-पुत्र भी मानते हैं। इनका यह भी कहना है कि,

'जोतिहि जोति भुलै संसारा, ये नहिं होई हिंह हंस उवारा। सबद बिलोय जो करै विवेका, तबही हंस परै कहु लेखा। ॥ श्रीर शब्द के विलोहन द्वारा विवेक उपलब्ध करने की इन्होंने श्रन्यत्र 'परखना' भी कहा है तथा बतलाया है कि,

'परखडु संत शब्द यह बानी । करै विवेक सो निर्मल जानी ॥ बिनु परखे नहिं मूल मेंटाई । पारिल जन सो शब्द समाई ॥ एकहि तत्त विचारहु भाई । पानी-पय ज्यों हँस विलगाई ॥ संस्तित जल पय भीतर रहाई । विवरन वरन सो हाम कर लहाई ॥<sup>3</sup>

इनके 'दरिया सागर' की वर्णन शैली तथा उक्षमें प्रयुक्त कई पारिभाषिक शब्दों में हमें कबीर साहब के सिद्धांतों के विकसित वा परिवर्तित रूप मिलते हैं। वास्तव में इनकी अन्य रचनाओं के देखने से भी स्पष्ट हो जाता है कि इन पर कबीर साहब से अधिक कबीर-पंथ का ही प्रभाव था।

दिरया दास के 'ज्ञानस्वरोदय' ग्रंथ में एक ऐसे विषय की चर्चा है जिसका शुद्ध संतमत के साथ कोई प्रत्यच्च संबंध नहीं जान पड़ता। इमारे शरीर की जीवितावस्था में इमारी नाक के खिद्रों वा नथनों द्वारा एक प्रकार की वायु सदा चला करती है जिसे भीतर प्रवेश करने से 'श्वास' और बाइर

निकलने से 'प्रश्वास' कहा करते हैं और इसी श्वास व स्वर-विशान प्रश्वास की गति का एक दूसरा नाम 'स्वर' भी है। यह स्वर निरंतर एक ही मार्ग से गतिशील नहीं होता, प्रत्युत

१. 'दि जर्नेल आफ दि बिहार ऐंड फ्रोडीसा' इ० मा० २४ ( १९४१ ), ५० ७४-६।

२. 'दरिया सागर' ( वं॰ प्रे॰, प्रयाग ) पृ॰ ३८।

३. 'दरिया सागर' ( वे० प्रे॰, प्रयाग ) पृ० ४१।

कभी केवल बायें, कभी केवल दायें अथवा कभी-कभी दोनों मागों से ही प्रवेश करता वा निकलता रहता है और इस गति-परिवर्तन की किया को उक्त स्वर का 'तदय' होना कहा जाता है। 'स्वरविज्ञान' वा 'स्वरोदय ज्ञान' शब्द इस प्रकार उस विद्या के लिए प्रयुक्त होने लगा है जिसके द्वारा इमें अपने उक्त स्वर की गतिविधि का ज्ञान हो और साथ ही उसके मिल-मिल परिणामी का भी पता चल सके। अनुभयी महापुरुपों के अनुसार स्वर की गति साधारण तौर पर सुर्योदय से आरंभ होकर ढाई घटिका वा १ घंटे तक एक समान रहा करती है और उसी प्रकार आगे भी प्रत्येक घंटा कमशः वदलती जाती है। यह प्रारंभ कभी दायें कभी वायें वा कभी दोनों नथनों से भी हो सकता है और वह एक घंटे की अवधि तक रहकर साधारण तौर पर बदलता जायगा । एक मार्ग से चलते समय भी उक्त स्वर एक वार प्रवेश करने श्रीर निकलने की गति के अनुसार प्रति मिनट प्रायः १५ बार दौड़ लगाया करता है और इस प्रकार एक रातदिन की अवधि अर्थात् २४ घंटे में इस किया की संख्या २१६०० तक पहुँच जाती है। ऋपनी इस प्रत्येक दौड़ में भी स्वर इमारे नथने के बाहर सदा एक ही दूरी तक जाकर नहीं लौटा करता। उदाइरसा के लिए, गाना गाते समय यह दूरी प्रायः १६ अंगुल तक जाती है श्रीर उसी प्रकार चलते समय २४ अंगुल, सोते समय ३० अंगुल तथा मैथुन-काल में ३६ अंगुल के परिभाग तक पहुँच जाती है। परन्तु हमारी स्मणा-वस्था में वा शरीर के अन्य प्रकार से पूर्ण स्वस्थ न रहने पर इस प्रकार के निश्चित परिमाणों में परिवर्तन भी हो सकता है; इसके सिवाय इमारे स्वर के साथ पंच तत्वो अर्थात् पृथ्वी, जल, अन्नि, वायु तथा आकाश नामक पंच महा-भूतों का भी धनिष्ठ संबध है। अतएव यदि नथने के ठीक मध्य मार्ग से स्वर चल रहा हो, तो वह पृथ्वी-तत्व द्वारा प्रभावित होगा और इसी प्रकार यदि नीचे की और, ऊपर की श्रोर तिरछे, कोने, ढंग से तथा भेंवर की भाँति घूम-घुमाकर चलता हो तो कमशः जलतत्व, श्राग्नतत्व, वायुतत्व श्रीर श्चाकाशतत्व के श्रधिक प्रभाव में होगा और इस नियम के अनुसार उक्त स्वर के रूप-रंग, आकार-प्रकार, परिमाण एवं गंध तक में अंतर पड़ सकता है। इसी प्रकार स्वर की गतिविधि के आधार पर यदि इस चाहें तो अपने स्वास्थ्य, रोग, मविष्य ब्रादि के विषय में भी कुछ न कुछ परिणाम निकाल सकते हैं। स्वर्विद्या का अध्ययन अनुभवी लोगों ने वड़ी सूच्मता के साथ किया है और बहुत से लोगों को इसके प्रति पूर्ण अद्धा व विश्वास भी है।

२. 'स्वरोदय दोडावली' आमुख ए० ४:५ (इलाहाबाद, सन् १९४७) ।

दरिया दास ने, जान पड़ता है, इस विषय को लेकर 'दरियानामा' नाम की एक पुस्तक पहले फारसी भाषा में लिखी थी। 'ज्ञान स्वरोदय' में स्वयं कहते हैं कि,

शान स्वरोद्य 'दरियानामा पारसी, पहिले कहा किताव। सो गुन कहा सरोद में, गहिर ज्ञान गरकाव॥ ३६४॥"

परन्तु उक्त 'दिरियानामा' का इस समय कहीं पता नहीं चलता और न इसी कारण यह निश्चित रूप से कहा जा सकता है कि 'शान स्वरोदय' उसका ठीक-ठीक अनुवाद है अथवा केवल उसके आधार पर ही लिखा गया एक स्वतंत्र ग्रंथ है। पुस्तक को इन्होंने 'चारि वेद को मूल' वतलाया है और उसके देखने से अनुमान होता है कि स्वर-विद्या में इनकी पूर्ण आस्था भी रही होगी। मेरे पास जो इस ग्रंथ की हस्तलिखित प्रति है, वह केवल स्वरोदय शान से ही संबंध रखती है और उसमें अन्य विषयों की चर्चा बहुत कम की गई है। परन्तु डा॰ वेमेंन्द्र ब्रह्मचारी शास्त्री ने जिन दो ऐसी पुस्तकों का परिचय दिया है उनमें स्वरोदय के साथ-साथ ईश्वर, आत्मा, माया, मुक्ति, स्वर्ग नरक, भक्ति तथा पंथ के मुख्य नियमों-जैसे मद्यादि निषेध, आहिंसा, आत्मसंयम व निरिभमानिता का भी विवेचन किया गया जान पड़ता है। स्वरोदय ज्ञान का महत्त्व दरियादास के समय में कदाचित् बहुत अधिक समका जाता या और इसी कारण इनके समसामयिक चरणदास नामक एक अन्य संत ने भी एक 'ज्ञान स्वरोदय' की रचना की थी।

दिरयादास के पंथ का प्रचार श्रधिकतर उत्तर प्रदेश के पूर्वी जिलो तथा बिहार में है श्रीर इसकी प्रधान गद्दी धरक वे के श्रतिरिक्त इसके श्रन्य चार मठ कमशः तेलपा वा तलिया देशी, वंशी मिर्जापुर (जि॰ सारन) श्रीर मनुवाँ चौकी (जि॰ मुजफ्करपुर) में वर्तमान हैं। इसके श्रनुयायियों का मूलमंत्र 'वे वहा' है, उनकी प्रार्थना के दंग 'कोरनिश' श्रनुयायी व सिरदा मुसलमानों के नमाज से बहुत कुछ मिलते-जुलते हैं श्रीर उनका प्रायः प्रत्येक साधु श्रपने पास एक

जुलत है और उनका प्राय: प्रत्येक साधु अपने पास एक 'रखना' वा मिट्टी का हुक्का, व एक पानी पीने का भक्का वा कुल्इड़ रखा करता है तथा 'सत्तनाम' के शब्द का प्रयोग उनके यहाँ बड़ी श्रद्धा के साथ किया जाता है।

१. 'दि जर्नेल आफ दि विहार ऐंड ओडीसा' इ० मा० २७ (१९४१) पृ० ७२-३ । २. वहीं, पृ० ७१।

明~一章四

# ७. दरिया-पंथ

मारवाड़ी दरियासाहब भी अपने नामधारी विहारी दरियादास की भाँति मुसलमान जाति के ही वंशज थे। इन्होंने स्वयं एक संजित परिचय स्थान पर कहा है कि,

'जो धुनियाँ तौ भी मैं राम तुम्हाख।'

अधम कमीन जाति मति हीना, तमतो ही सिरताज हमारा ॥टेक॥ " इनका जन्म मारवाड़ के जैतारन नामक गाँव में भादो वदी अध्टमी सं० १७३३ को हुआ था। जब ये केवल सात वर्ष के ही थे, तब इनके पिता का देहांत हो गया । इसके उपरांत ये परगना मेहता के रैन नामक गाँव में अपने नाना के यहाँ रहने लगे जिसका नाम कमीच था। इनके प्रारंभिक जीवन का कुछ पता नहीं चलता। केवल इतना ही प्रसिद्ध है कि इन्होंने बीकानेर के खियानसर गाँव के किसी प्रेमजी से दीचा प्रहण की थी। जान पहता है कि सदा ये अपने स्थान रैन गाँव में ही रहते रहे और वहीं रहकर इन्होंने अगहन सुदी १५ सं० १८१५ को ८२ वर्ष से कुछ अधिक आयु पाकर शरीर भी छोड़ा । कहा जाता है कि इनके जीवन-काल में मारवाड़ प्रदेश के शासक महाराज वखतसिंह थे, जिन्हें संयोगवश कोई असाध्य रोग हो गया या । महाराज उस रोग के कारण अत्यंत चिंतित ये और दरिया साहव की ख्याति को सुनकर उन्होंने इनके यहाँ अपने नीरोग हो जाने के लिए प्रार्थना की थी। दरिया साहब ने इस पर श्रपने शिष्य सुखरामदास को उनके यहाँ कुछ उपदेश देकर भेज दिया और वे कुछ ही दिनों में पूर्ण स्त्रस्थ हो गए। ये मुखरामदास जाति के सिकलीगर वा लोहार ये श्रीर इनका स्थान उक्त रैन गाँव में अब तक वर्तमान है जहाँ प्रति वर्ष एक मेला भी लगा करता है। कहा जाता है कि उक्त राजा सुखराम के शिष्य भी हो गए ये १।

दिरिया साइव के किसी प्रकार शिच्चित होने का पता नहीं चलता, किंतु इनकी उपलब्ध रचनात्रों से विदित होता है कि ये एक स्चनाएँ अनुभवी एवं योग्य व्यक्ति ये। इनकी वानियों का एक छोटा-सा संग्रह 'वेलवेडियर प्रेस' द्वारा मुद्रित व प्रकाशित

१. 'दरियासाहब ( मारवाड़वाले ) की बानी' ( वै० प्रे० प्रयाग) सन् १९२२ ( जीवन चरित्र) प्र०१।

२. दे० 'संतमाल' पृ० २०६।

हो चुका है, जिसमें इनकी साखियाँ श्रीर कुछ पद मी मिलते हैं और जिसका नाम 'दरियासाइव ( मारवाड़ के प्रसिद्ध महातमा ) की बानी' दिया हुआ है।

कुछ लोगों का विश्वास है कि ये दरिया साहब संत दादू अन्य संत का दयाल के अवतार ये और इनके अनुयायियों में एक दोहा प्रसाव भी इस प्रकार प्रचलित है जो दादू की रचना माना जाता है।

> "देह पडंतां दावू कहै, सी बरसां इक संत। रैन नगर में परगटे, तारे जीव अनंत॥"

परन्तु दरिया साहव की उपलब्ध रचनात्रों के श्रंतर्गत कोई ऐसी विशेष बात नहीं लिखित होती जिससे इन्हें दादूदयाल से श्रिधक प्रमावित भी कहा जा सके। इनको श्रनेक बातें श्रन्य संतों के ही समान जान पड़ती हैं श्रीर कई स्थलों पर तो इन्होंने कबीर साहब की साखियों का मानो रूपांतर मात्र ही कर दिया है है। इन्होंने परमात्मा के स्वरूप का परिचय देते हुए स्वयं कहा भी है कि,

'सोई कंथ कबीर का, दादू का महराज। सब संतन का बालमा, दरिया का सिरताज ॥१७॥ 3

जिससे स्पष्ट है कि इनके विषय में किसी अन्य के अनुसरण का अनुमान करना ठीक नहीं। इन दिरया साहब की विशेषता इनके हृदय की शुद्धता व कोमलता में और इनकी रचनाओं के सरल व प्रसाद गुण संपन्न होने में पायी जाती है।

इनके दीचा-गुरु प्रेमजी का वास्तविक नाम कदाचित् प्रेमदयाल था जैसा कि उनकी पंक्ति 'सतगुर दाता मुक्तिका, दरिया प्रेमदयाल ४० से प्रकट होता है।

 <sup>&#</sup>x27;दरियासाहब ( मारबाड़ ) की बानी', वेलबेंडियर प्रेस, प्रयाग सं० १९२२, जीवन चरित्र, ए० २ ।

२. जदाहरण के लिए उक्त पुस्तक में साखी = पु० २, १९ व २४, पृ० इ, २३ पृ० =, ३४ पृ० ९, ६ पृ० १२,२३ पृ० १४, ९ पृ० १६, २१ व २६ पृ० आदि देखी जा सकती है।

३. वही, पु० ३८।

 <sup>&#</sup>x27;दिस्या साइव की बानी' पृ० १।

उन्होंने इनके कानों में कुछ शब्द कहकर इनके मस्तक पर अपना हाथ रख दिया था और इनके भरम-बीज को इस प्रकार भून दिया था कि वे फिर कभी उगने न पावे। उन्होंने इन्हें यह बतला दिया था कि नामस्मरण की 'यदि निजधाम को प्राप्त करना चाहते हो, तो साँस उसाँसो अर्थात् निरंतर घ्यान में लगे रही, कभी उससे विस्त न हो।"र साधना दरिया साइव के अनुसार 'नामस्मरण ही सभी ग्रंथों का निष्कर्ष है श्रीर सभी मतों का सार है। इस नामस्मरस का नामी राम एक, अनादि, अगम व अगोचर है और वही दरिया साहव तथा सब किसी का भी मालिक है और यह दृश्यमान माया उसी के ग्रंतर्गत लिख्त हो रही है। जिस प्रकार किसी पेड़ को सींचते समय माली केवल उसकी जड़ में ही पानी डालकर उसे उसकी डाल, फल व फूल तक पहुँचा देता है, जिस प्रकार किसी राजा के निमंत्रित करने पर उसकी सेना भी सहज ही चली श्राती है श्रीर जिस प्रकार गरुड़ का एक पंख घर में डाल देने पर एक भी सर्प वहाँ रहने नहीं पाता, उसी प्रकार एक ही राम के स्मरण द्वारा सभी कार्य संपन्न हो जाया करते हैं। उपरन्तु यह स्मरण साधारण जप नहीं है। दिखा साहब ने 'नाद परचे का अंग' में बतलाया है कि उक्त साधना का रस सर्वप्रथम जीम में उत्पन्न होकर कमशः हृदय में उतर जाता है जहाँ से फिर उसी प्रकार नामिकमल में प्रवेश कर जाता है। नामिकमल से उतरकर वह श्रीर नीचे मेरुदंह की जड़ तक जा लगता है, जहाँ से उसका फिर कमशः ऊपर की स्रोर को चढ़ना आरंभ होता है और वह त्रिकटी तक पहुँच जाता है जहाँ मुख ही मुख जान पड़ता है। परन्तु त्रिकृटी-संधि तक भी निराकार व साकार का भेद बना ही रह जाता है और मन, बुद्धि, चित्त व श्रहंकार भी वहाँ पहुँच कर हमें फिर

'पूरन ब्रहा' इन मन, बुद्धि, चित्त व ब्रहंकार के लिए अगम्य वस्तु है और यह उक्त त्रिकुटी-संधि से परे की वस्तु है। मन मेक तक जाकर लौट आता है और आंकार की भी पहुँच त्रिकुटी तक ही है, निराधार ररंकार को इन सब के परे की बात समम्मनी चाहिए। ओंकार का प्रदेश यदि गगन तक है,

पतन की श्रोर ले जा सकते हैं।

१. 'दरिया साहब की बानी' पु० ३।

२. वही, ५०२।

३. वहीं, पु० ४४।

v. 'दरिया साइव की बानी' प्र० १६:१९।

तो ररंकार का उसके ऊपर महाशूत्य में मानना चाहिए श्रीर यह ररंकार ही वास्तव में परव्रक्ष है जिसका चेला सुरत के रूप में वर्तमान है। इन रहस्यमयी वार्तों को दिरया साहब ने 'ब्रह्म परचे का श्रंग'

रहस्यसयी वार्तों को दिरया साहब ने 'ब्रह्म परचे का अंग' पूरन ब्रह्म नामक एक भिन्न शीर्षक के अंतर्गत यतलाने की चेध्या की है। इसी वात को नाद-परिचय के साथ समिमिलत कर इन्होंने अन्यत्र खेती के एक रूपक द्वारा भी व्यक्त किया है और कहा है कि 'यदि रसना का इल हो, मन व पवन के बैल हो, विरह की भूमि हो और सद्गुरु की बतलायी बुद्धि के साथ उसमें रामनाथ का बीज वपन किया जाय, तो वह हृदय के भीतर इहडहा वा लहलहा उठता है और भ्रमों की निराई हो जाने तथा प्रेम-नीर के बरस जाने पर नामिस्थल में वह कुछ दीर्घ व शक्ति-संपन्न भी दीखने लगता है, फिर तो मेक्दंड की नली से होकर उसका सिरा आकाश तक बढ़ जाता है। इस पीचे का नाज अंत में अपने घर का कोना-कोना मरपूर कर देता है और काल से भी निश्चित होकर साधक उसका उपयोग करने लगता है।

दिरयासाइय की अनुभूति बड़ी गहरी जान पड़ती है। साधना की सच्ची वा पूर्ण सिद्धि इन्होंने साधक के प्रत्येक अंग के नितांत परिवर्तित हो जाने में ही मानी है 3। उसके लिए अपने ग्रह का परित्याग कायापलट कर देना आवश्यक नहीं, बल्कि ग्रह में ही साधु बना रहना उचित है। साधक चाहे ग्रही हो या मेलधारी हो, उसका निष्कपटी व निःशंक बना रहना तथा बाहर व भीतर में किसी प्रकार का अंतर न आने देना ही परम आवश्यक है। दियासाइय ने अन्य कई संतों की माँति की-जाति की निंदा नहीं की है। ये तो कहते हैं कि,

नारी जननी जगत की, पाल पोस दे पोष । मूरख राम विसार कर, ताहि लगावै दोष ॥६३॥"

१. 'दरियासहान की बानी' ए० १९:२३।

२. वही, ५० ५६:७।

३. 'पारस परसा नानिये, जो पलटे खँग अग । अंग अंग पलटे नहीं, तो है फूठा संग ॥ ४ ॥' 'दिरिया साहब की बानी', पु० ३३ ।

४. वहीं, पुरु २८।

वही, प्० ४३।

#### ८. शिवनारायणी सम्पदाय

संत शिवनारायण की जीवन-सम्बन्धी घटनाश्चों के विवरण श्चमी तक बहुत कम उपलब्ध हैं। इनके विषय में चर्चा करते समय इनके श्चनुवायी इन्हें एक श्चलीकिक महापुष्प श्चथवा स्वयं परमात्मा का ही रूप दे डालते हैं श्चौर श्चनेक प्रकार की काल्पनिक बातें कहने लगते हैं। शिवनारायणी

सम्प्रदाय के प्रसिद्ध मान्य ग्रन्थों में से 'संत विलास' एवं पौराणिक 'संतसागर' में भी इनकी उत्पत्ति की एक पौराणिक रूप-परिचय रेखा ही मिलती है, जो सम्भवतः संत शिवनारायण के अदाल ग्रान्यायियों के मस्तिष्क की उपज है श्रीर जिसमें

कदाचित सर्वसाधारण विश्वास नहीं कर सकते। उक्त दोनों प्रन्थों के श्चनसार सर्वप्रथम शब्द से क्रमश: निराकार एवं काल के रूप में सुच्टि का आविर्माव हुआ। फिर काल के सोलइ पुत्र हुए जिनके निरंजन, कछक (कच्छप ), ब्राचींत ( अचिंत ), शहज (सहज ), रंगी, प्रेमी, शंतीख ( संतोष ), शीलवंत, शकुच ( संकोच ), शाची ( साची ), शमै ( समय ) जैसे नाम दिये गए हैं और उनकी जोति नाम की एक कन्या भी बतलायी गई है जिससे ब्रह्मा, विष्णु एवं महेश नामक तीन पुत्रों की उत्पत्ति हुई। इन तीनों में ब्रह्मा सबसे बड़े ये जिनके पुत्र काशिप वा कश्यप हुए और कश्यप के पत्र नलकुँवर ने उत्पन्न होकर संसार में राज्य किया। इसी नलकँवर के वंश में आगे चलकर बाघराय ने जन्म लिया था, जिनके यहाँ त्रांत में कमें के फेर में पड़क र भ्रम एवं मोह के कारण त्राहि नाहि मचाने वाले कालदेश निवासी लोगों के उद्धारार्थ शिवनारायण ने अवतार प्रहण किया ) इस प्रकार इस कथन द्वारा हमें न तो इनके निश्चित जीवन-काल वा जन्म-स्थान का कुछ पता चलता है और न इनके जीवन की किसी घटना का ही परिचय मिलता है। केवल इतना ही जान पड़ता है कि ये बाधराय के संतान रहे होंगे।

परन्तु 'संतमुन्दर' प्रन्थ में इनके विषय में कुछ ऐतिहासिक बातों के भी उल्लेख मिलते हैं। उसमें कहा गया है कि जिस समय दिल्ली का मुल्तान ऋहमद शाह आगरे में रहा करता था और ऐतिहासिक स्वा इलाहाबाद गाजीपुर में आरम्भ होता था, उस परिचय समय उसने गाजीपुर जिले के परगना जहूराबाद में पैजुल्ला को तैनात किया था, जिसकी अमलदारी में

संवत् १८११ श्रयवा ११६१ फ॰ साल के श्रांतर्गत उक्त प्रन्य की रचना हुई थी। उसी परगने के चंदवार नामक गाँव में नरौनी चत्रिय बाधराय के घर शिवनारायण ने जन्म भी लिया या और इनके गुरु वा पथप्रदर्शक संत दुखहरन थे। जैसे,

> 'जन्म लीन्ह चंदवार मंह, शिवनारायन आए।' ... ... 'बुंद नरवनी कहत सम, वाधराम का वार।'

'स्वा इलाहाबाद । आहमद शाह शाह सम जाना, डीलीपती तहवाँ सुलताना । तेही का होइ आगरा थाना, गाजीपुर से करत पयाना । तहाँ परगना वैसी कीन्हा, फैजुलाह कंह अमल दीन्हा । तेही अमल मंह कथा बनावा, परगना जहूराबाद कहावा । तेही में गाँव चंदवार कहावा, शीवनाराएन जनम तहाँ पावा ।

तहाकी शीवनारापन, कहत कहावत जाए । दुखहरन संत गुरु मिले, एही पंथ मंह आए ॥'

'संवत अठारह से इगारह, एकसठी सन होए। तेही समयमी शीवनराएन, कहा संदेसा सोए॥'

इसी प्रकार पंथ के सर्वप्रसिद्ध प्रत्थ 'गुरु अन्यास' के अनुसार भी पता चलता है कि उसकी रचना सं० १७६१ अर्थात् सन् ११४५ फ० में अगहन सुदी १३ गुक्रवार को हुई थी। उस समय दिल्ली का बादशाह मुहम्मद शाह था, उसका राज्य काशी तक था और वह आगरे में रहा करता था। उसी समय शिवनारायण वंगदेश की और आये थे और अपने कंठ में सरस्वती का वास होने के कारण इन्होंने उक्त प्रत्य की कथा कही थी। इनके पूर्वजों की जन्मभूमि कन्नीज देश में थी और उन्हें कर्मवश वंगदेश की ओर जाना पड़ा था। उस समय स्वाप्याग के नाम से था जिसके अंतर्गत गाजीपुर सरकार पड़ता था और उसमें जहूराबाद नामक परगना था, जिसमें आसकरन तप्पा शामिल था। उसी के चंदवार नामक गाँव के नरीनी चित्रय-कुल के बाघराय के घर शिवनारायण का जन्म हुआ था,

जिन्होंने गुरु की कृपा से 'गुरु अन्यास' अन्य की रचना की। इनके गुरु का नाम दुखहरण था। जैसे,

'संवत् सत्रह सौ इक्कानवे होई। ग्यारह सै सन पैतालीस होई' ॥ ३ ॥ 'श्रगहन मास पन्न उजियारा। तिथि त्रयोदशी शुक्र से वारा॥ ७ ॥ तेहि दिन निरमल क्या पुनीता। गुरु श्रन्यास कथा सब हीता॥ ८ ॥ मोहम्मद शाह दिल्ली सुलताना। काशीछत्र श्रागरा थाना॥ ६ ॥

ताहि समय में शिवनारायण, वंगदेश चिल श्राय । कंठे बैठी सरस्वती, कथा श्रन्यास बनाय ॥ ३ ॥ जन्मभूमि है कनवज देशा । कमंबशी से वंग प्रवेशा ॥ १० ॥ तीर्थ प्रयाग सुवा जे होई । जेहिके श्रमल गाजीपुर सोई ॥ ११ ॥

ताथ प्रयाग स्वा ज होई । जहक अमल गाजापुर साई ॥ ११ ॥ गाजीपुर सरकार कहावै । स्वा प्रयाग अमल तहां पावै ॥ १२ ॥ जहुराबाद परगना आही । आसकरन तपा तेही माही ॥ १३ ॥ से स्थान चन्दवार कहावे । शिवनारायण जन्म तहाँ पावे ॥ १४ ॥ जन्म पाय भई गुरु की माया । तब अन्यास असकथा बनाया ॥ १५ ॥

श्रासपास चन्दवार मंह, गाजीपुर सरकार । बुन्द नशैनी कहत सब, बाधराय के बार ॥ ४ ॥

दुखहरण नाम से गुरु कहावे। बड़े भाग्य से दर्शन पावे॥ १६॥37 त्रीर यह विवरण 'संतमुन्दर' में दिये गए उक्त पते से कुछ मेल भी खाता है।

फिर भी संत शिवनारायण की जन्म-तिथि वा मरण्काल का समय इसके द्वारा निश्चित नहीं हो पाता । उक्त प्रसंगों के खाधार पर इतना ही कहा जा सकता है कि संत शिवनारायण के पूर्वजों का निवास-स्थान पश्चिम कन्नीज की खोर था, जहाँ से वे किसी कारण पूरव गाजीपुर जिले की खोर चले खाये

बे। उक्त जिले के ही परगना जहूराबाद व तप्या श्रासकरन निष्कर्षे के श्रंतर्गत चंदवार नामक गाँव में इनका जन्म हुआ था श्रीर इनके पिता का नाम वावराय था जो नरीनी चित्रय-

कुल के वंश ज ये तथा इनके गुरु का नाम संत दुःखहरन था। इससे यह भी जान पड़ता है कि संत शिवनारायण ने संवत् १७६१ अथवा सन् ११४%

१. अन्य पाठ 'सन् एकतालीस' (इस्तनिखित प्रति)।

२. अन्य पाठ 'निभयुज' (इस्तलिखित प्रति )।

३. 'गुरु अन्यास' ( भानदीपक, श्री शिवनारायख कार्यालय, श्राह् की गली, लाडीर, सन् १९३५ ई०)

फसली ( अन्य पाठ के अनुसार सन् ११४१ फ० ) में अगइन सुदी १३, शकवार को अपने ग्रंथ 'गुरु अन्यास' की रचना की थी तथा उस समय मुहम्मद शाह दिल्ली का बादशाह था, वह आगरे में रहता था। उसका राज्य काशी प्रदेश पर भी या और जो सवा इलाहाबाद में पहता या। उक्त प्रंथ-रचना के पूर्व ये संत शिवनारायण कहीं से ऋपने जन्मस्थान की स्त्रोर वापस श्राये थे। इसके सिवाय इससे यह भी पता चलता है कि 'संतमुन्दर' ग्रंथ की रचना इन्होंने उस समय की थी जब दिल्ली का बादशाह ग्रहमदशाह था। वह भी आगरे में ही रहता था और उस समय सूवा इलाहाबाद का विस्तार गाजीपुर जिले तक या जिसके परगना जहूराबाद पर फैजुल्ला की श्रमलदारी थी। इतना इतिहास से भी सिंद है कि मुहम्मद शाह का शासन-काल सं० १७७६ से सं० १८०५ तक व ग्रहमदशाह का सं० १८०५ से सं०१८११ तक या । बाबू चितिमोइन सेन ने ऋनुमान किया है कि संत शिवनारायण का जन्म लगभग सन् १७१० ई० अर्थात् सं० १७६७ में हुआ होगा। इस हिसाव से 'गुद अन्यास' की रचना के समय ये केवल २३:२४ वर्ष के युवक ठहरते हैं श्रीर बादशाह मुहम्मदशाह के श्रांतिम समय सं॰ १८०५ तक भी इनकी अवस्था केवल रू वर्ष की ही रहती है। किंतु प्रसिद्ध है कि उक्त बादशाह के शासन-काल में ये एक विख्यात महापुरुष हो चुके ये। इनका बहुत बड़ा प्रभाव स्वयं उस पर भी रहा श्रीर वह इनके पंथ का श्रनुयायी तक हो गया था, जो उक्त धारणा को स्वीकार कर लेने पर कुछ असंगत-सा जान पहता है। अतएव इनके जन्मकाल को उक्त सं० १७६७ से कम से कम १०:१५ वर्ष श्रीर पहले ले जाकर उसे सं० १७५० के लगभग अनुमान करना कदाचित् अधिक युक्तिसंगत प्रतीत होगा । 'मूलग्रंय' के अनुसार इनका जन्म सं० १७७३ की कार्तिक सुदी ३, वृहस्पतिवार को आधी रात के समय रोहिसी नचन में हुआ था; किंतु यह जन्म-काल और भी पीछे, तक चला श्चाता है।

चंदवार गाँव इस समय गाजीपुर जिले में न होकर बिलया जिले में पड़ता है और उसका परगना भी इस समय दूसरा है। यह स्थान इनके अनुयायियों का एक प्रधान केंद्र समका जाता है और इससे कुछ ही दूरी पर श्रिवनारायणी सम्प्रदाय के अन्य मठ भी वर्तमान हैं। कहा जाता है कि

जिस समय संत शिवनारायण का जन्म हुआ था, उस समय रामनाथ सिंह नाम के एक व्यक्ति ने इनकी नाल काटी थी श्रीर पीछे वे इनके प्रिय शिष्य हो गए थे। अपने वचपन में ही इन्हें विरक्ति जगी थी और कुछ बड़े होने पर ये गुरु की खोज में निकल पड़े थे। श्रंत में इन्हें ससना बहादुर गाँव ( जि॰ बलिया ) के निकट जंगली में संत दुखहरन के दर्शन हुए श्रीर उनसे प्रभावित होकर इन्होंने उनकी शिष्यता स्वीकार कर ली । संत दुखहरन की इन्होंने अपने गृठ के रूप में बडी प्रशंसा की है और उन्हें ये स्वयं परमात्मा से किसी प्रकार भी न्यून मानने के लिए तैयार नहीं दीख पड़ते। 'गुरु अन्यास' से पता चलता है कि एक बार किसी समय अपने गुरु का नाम हृदय में धारण कर ये देश भ्रमण करने के लिए निकले श्रीर संतों की किसी सभा में पहुँच गए, जहाँ शब्द की चर्चा हो रही थी। उसे सुनकर इन्हें बहुत सुख प्राप्त हुआ और इनके हृदय में शान का प्रकाश हो आया । संत लोग कह रहे ये कि गुरु का नाम नित्य लेना चाहिए और उसके ध्यान में लीन रहना चाहिए, कही अन्यत्र जाने की आवश्यकता नहीं है। गुरु की कृपा से ही भगवान मिलते हैं और सभी सिदियाँ च्या भर में प्राप्त हो जाती हैं। गुरु के चरणों में चित्त लगाने तथा उसके सूर्यवत प्रकाशमान शब्दों को अपनाने से हृदय शान द्वारा आलोकित हो उठता है । गुरु के सिवाय अन्य कोई नहीं । अतएव ये बहुत सोच विचार करने लगे श्रीर इसी बीच उन्हें संकेत मिला कि प्राचायाम द्वारा श्रपनी इंद्रियों को वश में लाकर बारहवें स्थान की श्रोर श्रपनी सुरत को स्थिर कर देने पर ये सभी बातें संभव हो जाती हैं और मुक्ति का मार्ग उपलब्ध हो जाता है । तदनुसार इन्होने प्रयत्न किये ग्रीर ध्यान में इन्हें 'उस' दिव्य ज्योति के दर्शन हो गए जिसके प्रकाश में इन्हें श्रनुभव होने लगा कि मेरे सिर पर इाथ रख मुक्ते कोई आशीर्वाद दे रहा है।

संत शिवनारायण के गुढ संत दुखहरन के विषय में कोई निश्चित पता नहीं मिलता। 'काशी नागरी-प्रचारिणी सभा' की खोज में किसी दुखहरन की रचनाश्ची का पता चला है जिनमें से 'पुहुपावली' नामक एक प्रेम-कथा-काव्य भी है। पुस्तक स्को-रचनाश्चों के दंग पर लिखी गई है श्चीर उसका रचना-काल सं० १७२६ दिया गया है जिससे जान पहता

संत दुखहरन है कि उसका रचयिता संत शिवनारायण से पहले हुआ था। सभा की रिपोर्ट से पता चलता है कि उक्त दुखहरन

जाति के कायस्थ थे, किंतु उनके तथा संत शिवनारायण् के संबंध पर उससे कोई प्रकाश नहीं पड़ता। यदि 'पुडुपावली' के ही रचयिता दुखहरन संत

१. 'गुरु अन्यास' ए० ४:१६।

शिवनारायण के गुरु थे, तो उनसे इनसे भेंट का होना उनकी वृद्धावस्था में संभव हो सकता है। मेरे पास किसी दुखहरन की एक 'भक्तमाल' इस्तलिखित रूप में वर्तमान है, किंतु उसके आदि व अंत के कई पन्ने नहीं है। पुस्तक को देखने से विदित होता है कि उसका रचयिता एक भक्त कवि या और उसमें दिये गए योगसाधना-संबंधी विवरणों के आधार पर वह संतमत से परिचित भी जान पड़ता है। उक्त ग्रंथ में यत्र तत्र भोजपुरी भाषा के बहुत-से प्रयोग मिलते हैं श्रीर उसका इस्तलेख भी मोजपुरी भाषाभाषी प्रदेश बिलया जिले के सिकंदरपुर परगने में पाया गया है। अतएव संभव है कि वह संत दुखहरन की ही रचना हो। संत दुखहरन का निवास स्थान बलिया जिले का ही तसना बहादुरपुर गाँव बतलाया जाता है जो आजमगढ़ जिले की सीमा के ऋत्यंत निकट है और जहाँ पर शिवनारायगी सम्प्रदाय का सर्वप्रधान मठ भी विद्यमान है। संत दुखहरन के कुछ फुटकर पद भी उपलब्ध हैं जिनमें से 'जन दुखहरन करें बिनती, हंसा घर फेरि बसावो दयाला" टेक से श्रंत होनेवाले सबैये बहुत प्रसिद्ध हैं । ये रचनाएँ उपर्यक्त 'पुहुपावली'-रचयिता दुखहरन की जान पड़ती हैं जो मलूकदास के शिष्य वे। संत दुखहरन को इघर के लोग ब्राह्मण कहते हैं श्रीर इनकी पदवी मिश्र की बतलाते हैं। परन्तु इससे अधिक अभी तक विदित नहीं है। 'मूल ग्रंथ' में संत दुखहरन की भेंट का समय शिवनारायण की केवल सात वर्ष की अवस्था में दिया हुआ है, जिसकी पुष्टि किसी अन्य प्रमाण से होती नहीं जान पहती।

संत शिवनारायण की रचनाश्चों की संख्या १६ बतलायी जाती है, किंद्र ये सोलहों ग्रंथ उपलब्ध नहीं हैं। इनकी रचना समके जानेवाले ग्रंथों में सबसे श्रिधक मान्य 'गुरु श्रन्यास' है जिसे शिवनारायणी सम्प्रदाय के श्रनुयायी श्रपने यहाँ सुर्राज्ञत रखकर बड़ी श्रद्धा के साथ पूजते हैं। इस ग्रंथ में १२ खंड हैं जिनके नाम क्रमशः श्रारम खंड, योग खंड, गुरु श्रन्यास साहु खंड, चोर खंड, गमन खंड, कामिनी खंड, यम खंड दशावतार खंड, चार युग खंड, नायका खंड, व मक खंड

उदाहरण के लिए मारकंड के प्रति किये गये भूग मुनि के जोग-जुगति-संबंधी शिक्षादान तथा गोरख, कवीर, कमाल आदि के परिचयों में संतमत की साथना के तस्लेख प्रचुर मात्रा में मिलते हैं।

२. उदाहरख के लिए, 'भंतत भुरवत राजिदिन, लगन निकर जब आह । बहुत विकल भइ रकुमिनी, तनिको कलू न सोहार ॥' आदि

दिये गए हैं और जिनमें कितपय प्रांरिमक बातों के बतलाने के अनंतर योग-साधना, मनुष्यों की चार अवस्थाएँ, उनके काम-कोधादि पट् शत्रु, इांपत्यमाव, चौदह यम, दशावतार, चार युग, तथा उनके चार नायक एवं चौदह भक्त विषय बनकर आये हैं। वर्णनशैली पौराणिक परम्परा का अनुसरण करती है और कहीं-कहीं संत शिवनारायण का विशेष महत्त्व भी दर्शाया गया है जिससे कभी-कभी संदेह होने लगता है कि ग्रंथ के मूल रूप में कहीं कुछ फेर-फार न किया गया हो अथवा वह सारी रचना ही कहीं किसी अन्य व्यक्ति की कृति न हो। ग्रंथ के अंतर्गत १६४ दोहे और १२ श्लोक तो प्रायः प्रत्येक प्रति में मिलते हैं, किंतु चौपाहयों की संख्या १४०१ से लेकर २८५२ तक कही जाती है और यह एक और कारण इस रचना के विषय में कुछ न कुछ संदेह करने के लिए उपस्थित हो जाता है। फिर भी यह ग्रंथ पंथ के प्रधान उद्देश्य चरित्र-निर्माण की पूर्ति करता हुआ ही लिखत होता है और इस विचार से इसके महत्त्व में किसी प्रकार कभी नहीं आती। 'गुरु अन्यास' ग्रंथ को सम्प्रदायवाले बहुधा केवल 'ग्रंथ' अथवा 'वीजक' नाम भी दे दिया करते हैं।

ग्रंथ 'गुरु ग्रन्यास' के ग्रनंतर महत्त्व की दृष्टि से 'संत सुन्दर', 'संत विलास' एवं 'संत सागर' के नाम छाते हैं जिनके विषय प्राय: एक ही है। 'संत सुन्दर' ग्रंथ में 'सोरठा चालीसा' द्वारा उपदेश दिये गए हैं, 'संत विलास' नामक किसी खलौकिक प्रदेश का वर्णन किया गया है, संतों की महिमा बतलायी गई है और 'कालदेश' के निवासियों की दुर्दशा 'संत सन्दर', का विवरण देकर उन्हें चेतावनी के रूप में कुछ कहा भी 'संत विलास', गया है। 'संत मुन्दर' में दिया गया संत शिवनारायण 'संत सागर', का संज्ञित परिचय 'गुरु अन्यास' वाले ऐसे ही प्रसंग की श्चादि भौति बहुत कुछ ऐतिहासिक है। परन्तु 'संत विलास' एवं 'संत सागर' में दिया हुआ वैसा ही परिचय नितात काल्यनिक व पौराणिक है और अन्य बातों में बहुत कुछ समानता रहने पर भी इन दो शंभों को इम 'संत सुन्दर' से कुछ भिन्न प्रकार की रचना कह सकते हैं। इन दोनों के संत शिवनारायण-रचित होने में भी संदेह किया जा सकता है। 'संत ग्राखरी' ग्रंथ का मुख्य विषय 'सुरत शब्द योग' जान पहता है और इसकी छोर आरंभ में ही संकेत कर दिया गया है। उसके अनंतर उक्त थोगजनित अनुभव की चर्चा संभवतः संत विलास प्रदेश की

स्थिति के रूप में ही की गई है और उसकी उपलब्धि के लिए उपदेश भी दिये गए हैं। इसी प्रकार ग्रंथ 'रूपसरी' नामक छोटी-सी रचना में कुछ गुढ़ार्थवाची पदा दिये गए हैं ग्रीर एक मुन्दर रूपक भी ग्राता है जिसका रहस्य पूर्णतः स्पष्ट नहीं होता । फिर भी कालदेश की दयनीय दशा दिखला कर 'संतदेश' की स्रोर ध्यान दिलाना इस प्रथ का भी प्रधान उद्देश्य जान पड़ता है। इन ग्रंथों के सिवाय 'संत महिमा' में इसके नामानुसार ही संतो की प्रशंसा की गई है, 'लव परवाना' में संतों की मानसिक स्थिति एवं शब्द की प्रशंसा के संबंध में वर्णन मिलते हैं। 'संत उपदेश' में उपदेश, चेतावनी व संतमत के संचित परिचय दिये गए हैं, 'हुक्मनामा' में सत्य, शील, संतोषादि ४० विभिन्न गुगों को अपनाने के लिए दिये गए उपदेश मिलते हैं और 'संत विचार' नामक गद्य ग्रंथ में शिवनागयण-गंथ के उपदेशों का एक संचित्र संग्रह पाया जाता है। पंथ के समके जानेवाले शेष ग्रंथों में से 'संत बोजन्द' एवं 'भौगलपुरास्' का पता नहीं चलता, 'संत परवाना' उक्त 'लव परवाना' का ही दूसरा नाम समक्त पड़ता है और 'श्वानदीपक' भी 'गुरु अन्यास' से भिन्न नहीं प्रतीत होता। 'शब्दावली' संत शिवनारायण व उनके शिष्य रामनाथ सिंह की भिन्न-भिन्न विषयों पर लिखी गई प्राय: ३७० फुटकर रचनाओं का एक संग्रह मात्र है जिसमें रामनाथ सिंह की रचनाएँ लगभग-६० से अधिक नहीं। इसमें सदाशिव, लखनराम, लेखनराज, गेंदा आदि. शिष्यों की भी रचनाएँ मिलती है।

पंथ के प्रन्थों की भिन्न-भिन्न स्चियों में उनके नाम व संख्या के संबंध में बहुत मतभेद जान पड़ता है। विल्सन ने सर्वप्रथम केवल ११ नामा गिनाये ये जिनमें से सम्भवतः 'संत ग्राखरी' की जगह भूल से 'संताचारी' लिख दिया या ग्रीर कुक ने भी उन्हीं नामों के ग्राधार पर एक दूसरी सूची तैयार कर उसमें 'बड़ा स्तोत्र', 'बड़ा परवाना', 'पति

कुल रचनाएँ परवाना' एवं 'बढ़ो' वा 'बड़ी बानी' के नाम जोड़ दिये थे। परंतु इन श्रंतिम चार पुस्तकों के नाम श्रन्यत्र कहीं

नहीं मिले हैं और न इन ग्रंथों का कहीं पता ही चल सका है। शिवनत लाल के अनुसार पंथ की ११ रचनाएँ इस प्रकार हैं: १. 'ग्रंथ' २. 'संत विलास' २. 'मजन ग्रंथ' ४. 'संत सुन्दर' ५. 'गुरु न्यास' ६. 'संत अचारी'

पच्० पच्० विल्सन : 'रेलिजस सेन्ट्स आफ दि हिंदून' प० ३५८-९।

२. मुक व रिजवी : 'कास्ट्स ऐंड ट्राइम्स' ३० ( भा० २ ) १० ५७९।

७. 'संत उपदेश' ८. 'शब्दावली' ६. 'संत परवान' १०. 'संत महिमा' व ११. 'संतसागर'।' इसी प्रकार 'स्वाल जवाब', 'टीका', 'लालग्रंथ' जैसे कुछ नाम भी एकाध स्चियों में पाये जाते हैं जो अनुमानतः 'रूपसरी', 'संतिवचार' एवं 'लवग्रंथ' जैसे ग्रंथों के लिए ही प्रयुक्त हो सकते हैं। इस पंथ के सभी ग्रंथ अभी तक किसी एक मठ में नहीं मिले हैं और जो मिले हैं उनके सभी नाम भी दूसरी स्चियों के नामों के अनुसार नहीं पाये जाते।

जो हो, इसके पहले बतलाये गए उपलब्ध ग्रंथों के देखने से जान पहता है कि शिवनारायणी सम्प्रदाय का मुख्य उद्देश्य अपने प्रत्येक अनुयायी को 'संत विलास' वा 'संतदेश' नामक लोक तक पहुँचा देना है। इस 'संत विलास' का वर्णन पंथ के कई प्रंथों में किया गया है जिससे प्रकट होता है कि वह दरियादास (विहारवाले ) के 'छपलोक' प्रधान उद्देश्य वा 'श्रमयलोक' की भौति एक श्रादश प्रदेश है जो सबसे ऊपर है, जो संतों का अपना निवास-स्थान है और जहाँ रहकर तथा उसके मुखों से अवगत होकर ही सत शिवनारायण अन्य लोगों को वहाँ जाने का उपदेश देते हैं। इसके विपरीत संसार 'कालदेश' कहा गया है, जहाँ के सभी मनुष्य मोह के फेर में पड़कर नाना अकार के कप्ट मेल रहे हैं और उनकी समभ में नहीं आता कि इससे उनका उदार किस प्रकार होगा । श्रपनी स्थित सुधारने के लिए लोगो ने निर्मण व समुख नाम के दो भिन्न-भिन्न मार्ग निश्चित किये हैं, किन्त इनमें से किसी के द्वारा निवाह नहीं हो सकता। इसके लिए 'संतमत' का ही अनुसरण परमावश्यक है और इसी को अपनाने से सारें दु:खों से रहित होकर इम उक्त प्रदेश की स्थिति को उपलब्ध कर सकते हैं। उस प्रदेश में पहुँच जाने पर विदित होगा कि इमारा वास्तविक निवास-स्थान वही है और इम केवल कर्मवश 'कालदेश' के जंजाल में पड़ गए थे। उस प्रदेश में सभी संत समान भाव से आनंद का उपयोग करते हैं और सबकी स्थिति प्राय: एक ही रहती है। वहाँ पर सबसे अधिक उच्च अंगी का पुरुप केवल 'संतपित' है जिसके समज्ञ श्रन्य संत उसकी प्रेमिकाश्रों के रूप में दील पड़ते हैं और जिसके निकट रहना वें सभी श्रपना श्रहोभाग्य समका करते हैं।

१. 'संतमाल' ए० २६५-६ ।

परंतु उक्त आलीकिक प्रदेश में पहुँचने के लिए यहाँ किसी का आश्रय प्रहण करना नहीं पड़ता। 'संत सुन्दर ग्रंथ' में स्पष्ट वास्तविक कह दिया गया है कि,

रहस्य 'निराधार आधार नहीं, बिन अधार की राह । शीवनरायन देस कंड, आपुडी आप निवाह ॥'

जिससे प्रकट होता है कि संत शिवनारायण श्रयवा कोई गुंक भी यदि हमें उक्त प्रदेश तक पहुँचाना चाहता है, तो केवल पथ-प्रदर्शन मात्र ही करके छोड़ देता है। मार्ग में स्वयं श्रपने बल पर ही मरोसा करके छागे बढ़ना पहता है। यह बल हमें तब मित्रता है, जब हम श्रपने श्रापको पहले तौलते वा श्रपनी परीचा करते हैं और इस प्रकार श्रपने भीतर की कमियों का पता लगाकर उन्हें पूर्ण करने की चेध्टा करते हैं। यहाँ पर संत शिवनारायण ने प्रत्येक मनुष्य के मन के भीतर चालोस प्रकार की तृटियों का होना माना है और तदनुसार उनके निराकरण का संकेत भी किया है। 'संतिवलास' एवं 'संतसागर' में श्राये हुए 'सोरटा चालीसा', 'संत श्राखरी' में दिये गए 'शब्द चालीसा' तथा 'हुकुमनामा' के चालीस हुक्मों में यही बातें दिखलायी गई है तथा 'संत सुन्दर' की पंक्ति,

'मोल श्रमोलन तुर, श्राखर चालीस सेर भी। तबही भी मन पुर, सीवनरायन हंसी कहै॥' से भी यही ध्वनि निकलती है। ऐसा हो जाने पर ही,

> 'मन पुरत पुरत भएव, भएव पुरती बास । सीवनरायन पुरती, सभए पुरती पास ॥'

की स्थित संभव होती है श्रीर इस कारण उक्त 'संत विलास' वा 'संत देश' का निवास वास्तव में किसी भौगोलिक प्रदेश का प्रवास न होकर अपने मन को उक्त चालीस प्रकार के विकारों से उन्मुक्त कर निर्मल, निश्चल एवं पूर्ण शांतिमय बना देना मात्र ही कहा जा सकता है। इसी कारण उक्त 'संत सुन्दर' प्रनथ में श्रागे चलकर यहाँ तक कह दिया गया है कि,

> 'सीवनरायन गाँव यह, ऋपना ऋपना गाँव । ऋपना ऋपना संत होइ, ऋपना ऋपना नाँव ॥'

अर्थात् जिस प्रकार उक्त साधना व्यक्तिगत होती है, उसी प्रकार उक्त देश की स्थिति का वास्तविक स्वरूप भी व्यक्तिगत ही है और 'संत देश' का दूसरा नाम 'संत विलास' भी कदाचित् इसी ख्रोर संकेत करता है। 'संत ख्राखरी' ग्रन्य में इसी कारण सर्वत्र आत्मनिर्मरता व निर्मयता पर विशेष ध्यान दिया गया है ख्रीर पंथ को 'निराधार पंथ' भी कहा गया है।

शिवनारायणी सम्प्रदाय की उपलब्ध रचनाश्रों में चालीस को महत्त्व प्रदान करना उल्लेखनीय बात है। जैसा ऊपर कहा जा चुका है, 'संत सुन्दर', 'संत विलास' एवं 'संत सागर' में से प्रत्येक में एक न एक 'सोरठा चालीसा' है श्रीर इनके विषयों में भी बड़ी समानता है। इसी प्रकार 'संत श्राखरी' में एक 'शब्द चालीसा' श्राया है जिसके द्वारा 'कालदेश'

चालीस का को हैय तथा संतदेश को स्वीकार करने योग्य ठहराया गया महत्त्व है और दोनों की स्थितियों की तुलना भी की गई है। 'हकुमनामा' में इसी के अनुसार ४० आदेश दिये गए हैं

श्रीर प्रत्येक द्वारा किसी न किसी नैतिक सद्गुण को श्रपनाने के लिए संतों से कहा गया है। इनमें से एक के श्रंतर्गत चालीस मंत्रियों की भी चर्चा की गई है जिनका विशेष परिचय 'संत विचार' ग्रंथ में मिलता है। 'संत विचार' ग्रंथ में प्रत्येक संत के प्रति श्रादेश है कि वह श्रपने नैतिक व्यवहार में सदा चालीस मित्रियों की श्रनुमित लेकर काम किया करे। जो ऐसा करते हैं, वे ही पूर्ण संत हैं और उन्हीं का राज्य श्रयवा उन्हीं की मानसिक स्थित सदा 'सलसंत' श्रयति शांत रहा करती है। उक्त ग्रन्थों में 'मन' का श्रय श्लेष द्वारा 'चालीस सेर का मन' माना गया है, श्रतएव पूर्ण मन वही कहला सकता है जिसमें चालीस सेर की भाँति चालीसों सद्गुण श्रा जाय श्रीर वह शांत हो जाय। मन की पूर्ति द्वारा मन की स्थिरता एवं मन की पूर्ण श्रुद्धि भी श्रमियेत है, जो श्रास्त्रशन की उपलब्धि तथा श्राध्यास्मिक उन्नित के लिए भी श्रावश्यक है। पूर्णतः विशुद्ध तथा श्रवकृत मन ही बास्तव में श्रुद्ध श्राचरण का भी श्राधार हुआ करता है श्रीर यही इस पंथ का श्रीतम लच्च जान पड़ता है।

परमात्मा को इस पंथ में एक निराकार व सर्वगुणातीत माना गया है और संत शिवनारायण पृथ्वी पर उसके प्रतीक रूप समके गए हैं। उनके प्रति एकार्तानष्ठा अपनी चिचशुद्धि व सास्विक जीवन प्रत्येक अनुयायी के लिए मुख्य ध्येय होना चाहिए। सभी धर्म वा जाति के लोग इसमें सम्मिलित

होने के अधिकारी हैं और इस पंथ में प्रवेश पाने के लिए दीचा उन्हें किसी प्रकार की विधि वा परम्परा का पालन करना भी आवश्यक नहीं है। इसके लिए किसी पुरोहित की मध्यस्थता नहीं चाहिए श्रौर न विशेष सामग्री ही अपेक्तित है। जब कोई इस पंथ में श्राना चाहता है, तब सर्वप्रथम उसे इसकी विविध कठिनाइयों की स्चना दे दी जाती है श्रौर कुछ दिनों तक उसकी जाँच भी कर ली जाती है। फिर वह 'बीजक' श्र्यांत् पूज्य प्रन्थ के लिए कुछ मेंट लाता है श्रौर श्रपने चुने हुए संत के समद्ध श्रपित करता है। तब वह संत प्रन्थ की श्रारती करता है श्रौर श्रागंतुक को श्रपना चरणामृत देने के श्रनंतर दीवा के रूप में कुछ उपदेश देता है, जिसके पश्चात् पाठ होता है श्रौर प्रसाद का वितरण कर विधि समात कर दी जाती है। ऐसे प्रत्येक शिष्य को दीवित होने पर श्रपने पास एक प्रति 'परवाना' की रखनी पड़ती है श्रौर उसमें दिये गए उपदेशों के श्रनुसार चलना पड़ता है। इस पंथ के श्रनुसार सर्वश्रेष्ठ नैतिक गुण सत्य, श्राहिंसा, दया, चमा, मादक वस्तु परित्याग व एकपत्नी वत हैं। इसमें रहनेवालों के लिए किसी प्रकार का भी भेप-विशेष श्रपे च्ल नहीं। इनके भजनों में भी ईश्वर के गुणगान वा भक्ति को उतना स्थान नहीं मिला है, जितना संत शिवनारायण के प्रति श्रदा व व्यक्तिगत सदाचरण को।

अनुमान किया जाता है कि संत शिवनारायण अपने गुरु द्वारा उपदेश प्रहण करने के अनंतर देश-भ्रमण करने के लिए निकल पड़े थे। उसी समय से उनका आना-जाना आगरा, दिल्ली जैसे प्रसिद्ध स्थानों भ्रमण व में भी होने लगा था, और ये फौजी सिपाहियों तक को सम्पर्क प्रभावित करने लगे थे। तदनुसार उनका परिचय कमशः वहाँ के सहकारी कर्मचारियों तथा स्वयं बादशाह से भी हो गया, जिस कारण इन्हें अपने मत के प्रचार में बड़ी सहायता मिली। कहा तो यह भी जाता है कि,

'मोहम्मदशाह को शब्द सुनाये, मोहर लेकर पंथ चलाये।' श्रव्यांत् मुहम्मदशाह को उपदेशों द्वारा प्रभावित कर उसकी मुहर का भी इन्होंने उपयोग किया। बाबू चितिमोहन सेन का कहना है कि संत शिवनारायण प्रसिद्ध शाहजादा दाराशिकोह (सं० १६७२: १७१६) के विचारों द्वारा भी प्रभावित ये और उसके कुछ अनुयायियों के साथ इनका

१. जी० डब्ल्यू० जिम्स : 'दि चमार्स' (दि रेलिजस लाइफ आफ इंडिया सिरीज ) पु० २११-२।

२. 'दि जर्नल आफ दि पश्चिमाटिक सोसायटी आफ झेट श्रिटेन पेंड आयरलैंड'जनवरी-जून ( १९१८ ), ए० ११६।

सत्संग हुआ था तथा उस समय के वली ( सं० १७२५ : १८०१ ), आवरू तथा नजीर नामक उर्द कवियों के हृदयों में इनके प्रति बड़ी अद्धा थी। परन्त इसके लिए कोई प्रमाण नहीं मिलता। इनकी रचनाओं में यत्र तत्र सुधी-मत का केवल साधारण प्रभाव मात्र लचित होता है। इस सम्प्रदाय के प्रधान मठ में एक प्रकार की महर का भी होना बतलाया जाता है जिससे अनुयायियों के परवाने मद्रित किये जाते हैं। परन्तु उसके चिह्न ऋशात हैं। संत शिव-नारायण अपने अंथ 'गुरु अन्यास' की रचना के पहले कदाचित् दिल्ली की श्रीर ही भ्रमण कर रहे थे, जहाँ से सं० १७६१ के लगभग 'बंग देश' श्रयांत पूर्वीय प्रांतों की छोर 'चिल आय' अर्थात वापस आये छौर छातरिक प्रेरणा द्वारा प्रभावित होकर इन्होंने उक्त ग्रंथ की रचना की थी। इनके देहांत के समय का पता नहीं चलता। किंतु इतना निश्चित है कि ये सं० १८११ में अपोत् 'संत सुन्दर' की रचना के समय जीवित ये श्रीर यदि मृत्यु के समय इनकी श्रवस्था ७०:७५ वर्ष की रही हो, तो उक्त घटना सं० १८२५ के लगभग संभव कही जा सकती है। 'मूल ग्रंथ' में इनका मृत्य-काल सं० १८४८ दिया गया है। महर्षि शिववतलाल ने इनकी समाधि का बलसड़े (गाजीपुर) में होना बतलाया है?, जो ठीक नहीं जान पहता । इनकी वास्तविक समाधि सम्प्रदाय के प्रधान स्थान ससना बहादुरपुर में बनी हुई है।

शिवनारायणी सम्प्रदाय के प्रधान मठ चार हैं, जो 'चारधाम' के नाम
से प्रसिद्ध हैं और जो ससना बहाहुरपुर, मेलसरी, चन्दवार एवं गाजीपुर
नगर में वर्तमान हैं। इनमें से प्रथम तीन बिलया जिले में पड़ते हैं।
उनके सिवाय वहाँ रतसंड, डिहवा छादि स्थानों में भी कई मठ बने हुए
हैं। संत शिवनारायण के चार प्रधान शिष्य रामनाथ
अनुयायी (मृ॰ सं॰ १८५४), सदाशिव (मृ॰ सं॰ १८४१),
लखनराम और लेसराज में, जो सभी बिलया जिले के ही
निवासी में। इनमें से पहले और तीसरे चृत्रिय, दूसरे एक तांत्रिक यती
और चौथे भाट थे। संत शिवनारायण के किसी बिहारीराम नामक एक
स्विटिक शिष्य ने कानपुर में एक मंदिर बनवाया था जो वहाँ के अनुयायियों
का केंद्रस्थान है। इसी प्रकार वस्वई नगर को 'कोहारवाड़ी' नामक स्थान

के आसपास किसी अन्य अनुयायी ने भी एक दूसरे मंदिर का निर्माण किया

१. श्रीबीबल मिरिटिसिका आफ इंडिया' ए० १५५-६।

२. 'संतमाल' पु० २६६ ।

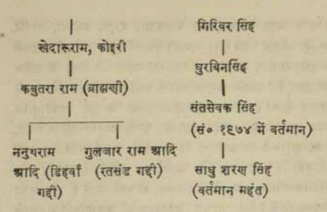
था। सम्प्रदाय के बहुत-से अनुयायी कलकत्ता, रंगून, करांची, लाहीर तथा पेशावर व कावुल जैसे सुदूर स्थानों तक में सुने जाते हैं। इसमें हिंदुओं तथा मुसलमानों के अतिरिक्त बलिया एवं शाहाबाद जिले के अनेक ईसाई भी सम्मिलित हैं। इसके अनुयायियों के शवों को बहुधा गाने-बजाने के साथ ले जाया जाता है और उन्हें मृत व्यक्तियों के पूर्व कथनानुसार गाड़ा, जलाया वा नदी में बहाया जाता है। इसके अनुयायियों में जाति, वर्ण, आश्रम वा पूर्व धर्म के अनुसार किसी प्रकार का भी वर्गीकरण नहीं किया जाता । सभी एक ही प्रकार से 'भगत' वा 'संत' कहे जाते हैं और सब के इष्टदेव एक मात्र संत शिवनारायण ही माने जाते हैं, जो बहुवा 'संतपित' भी कहलाते हैं। फिर भी इस सम्प्रदाय के अनुयायियों में पहले उच्च वर्गों के लोग पाये जाते ये, किन्तु अब अधिकतर वे ही लोग दीख पड़ते हैं जो जाति के चमार, दुसाध अथवा अन्य अलुत जाति के होते हैं। बाह्मण, चत्रिय अथवा अन्य उच्च समझी जानेवाली जातियों के लोगों की संख्या इसमें पंचमांश से भी बहुत कम हो सकती है। इस पंथ के ख्रांतर्गत स्त्रियों को लगभग वे ही अधिकार प्राप्त हैं जो पुरुषों के हैं श्रीर कभी-कभी कुछ योग्य स्त्रियाँ मठाधीरा तक बन जाती हैं। इनके सबसे प्रसिद्ध पर्व का दिन माघ सुदी पंचमी का दिन समका जाता है, जब इनके प्रधान स्थानों पर ये लोग एकत्र हुआ करते हैं।

# शिवनारायणी सम्पदाय की वंशावली

संतपति दुखहरण | संतपति शिवनारायण

ख्या सिंह सदाशिव विश्वनायिष्ट लेखराज रामनाथिष्ट जीवराज (शिष्य बरमड़ी) (शिष्य) (पुत्र, समनायिष्ट जीवराज (शिष्य) (शिष्य

श्रद जर्नल आफ दि पश्चियाटिक सोसायटी आफ घेट ब्रिटेन ऐंड आयरलैंड' जनवरी-जून, १९१८, ५० ११६।



## ६. चरणदासी सम्प्रदाय

संत चरगादास की जीवनी से संबंध रखनेवाले कतिपय विवरणों के उल्लेख स्वयं इनकी तथा इनकी शिष्या सहजो बाई की रचनात्रों में ही श्रा गए है, अतएव उनके विषय में हमें किसी प्रकार का अनुमान करने की आवश्यकता नहीं पड़ती। अपने प्रसिद्ध ग्रंथ 'ज्ञानस्वरोदय' के अंत में एक छप्पय द्वारा इन्होंने स्पष्ट कहा है कि 'मेरा जन्म डेहरे में आतम-परिचय हुआ या और मेरा पूर्वनाम रखजीत रहा । मेरे पिता मुरली थे और मेरी जाति दूधर की थी। मैं बाल्यावस्था में ही दिल्ली थ्रा गया, जहाँ घूमते समय शुकदेवजी के दर्शन हो गए श्रीर उन्होंने मेरा नाम चरखदास रख दिया "। इसी प्रकार अपने एक दूसरे ग्रंथ 'भक्ति सागर' में ये इतना श्रीर भी कहते हैं : "सं० १७८१ की चैत्र पूर्शिमा को सोमवार के दिन मैंने यह विचार किया कि कुछ ग्रंथों की रचना करनी चाहिए और यह निश्चय करके मैंने उसी दिन कुछ बानियाँ बना डालीं। फिर मैंने वैसी ही ४००० वानियाँ लिखीं और गुरु के नाम की गंगा में उन्हें प्रवादित किया। इसके पीछे मैंने ५००० ग्रन्य पद लिखे जिन्हें हरिनाम की श्चिमिन में जलाया और अंत में अपने गुरु की आजा से जो तीसरी ५००० रचनाएँ कीं, उन्हें अपने साधुआं की दिया 2001 इनकी शिष्या सहजो बाई ने

१. 'श्री भक्तिसागर अंथ-शानस्वरोदय' ( नवल विश्वोर प्रेस, लखनक १९३१ ई० ) ए० १५६।

२. 'श्रीमत्तिसागर अंथ-शानस्वरोदय' ( नवलकिशोर श्रेस, लखनऊ १९३१ ई० ) ए० ५०४।

भी अपनी रचना 'सहज प्रकाश' में इनके जन्म-काल का वर्णन किया है जिससे विदित होता है कि "इनका जन्म मेवात के अंतर्गत डेहरा नामक स्थान में सं० १७६० की भाद्रपद शुक्ल तृतीया को मंगलवार के दिन सात घड़ी दिन चढ़ने पर हुआ था। इनके पिता मुरलीवर दूसर जाति के ये और इनकी माता का नाम कुंजो था। इनके पुरु शुकदेव ये जिन्होंने इनका नाम चरणदास रखा था और इन्हें 'श्रीमद्भागवत' एवं शानयोग की शिचा दी थी '।' इस कारण चरणदास नाम के दो एक अन्य मक्तों के रहते हुए भी हमें इनके परिचय में कोई सदेह नहीं रह जाता, परन्तु मिश्र बंधुओं ने संत चरणदास को पहले पंडितपुर का निवासी ब्राह्मण सम्मा था और पीछे जाकर यह धारणा अशुद्ध मानी गई। उनके अम का कारण कदाचित् यह था कि मेवात के दूसर अपने को आज भी 'वधूसर' मार्गव ब्राह्मण कहते हैं। उनका अनुमान है कि 'दूसर' शब्द संमवत: वधूमर का ही रूपांतर है। फिर भी प्रसिद है कि अकवर के सर्वप्रथम विरोधी हेमू को भी दूसर कहा जाता था और कुछ इतिहासकारों ने उसे बक्काल भी लिखा है जो निश्चित रूप से बनिया जाति का बोधक है।

संत चरणदास के अनुयायियों द्वारा लिखित कुछ अन्य रचनाओं जैसे रामरूपकृत 'जन्मलीला' तथा सरसमाधुरी रचित 'श्यामचरणदासाचार्य चरितामृत' आदि से इतना और भी पता चलता है कि ''इनसे आठ पीढ़ी पहले इनके पूर्वजों में कोई शोभनदास हुए थे जो श्रीकृष्ण के परम भक्त थे। उनके अनंतर इनके पिता मुरलीधर का भी आध्यात्मिक

प्रारंभिक जीवन कम सराहनीय न या श्रीर प्रसिद्ध है कि एक बार जब जीवन वे घर छोड़कर किसी जंगल में भजन करने गये थे, तब वहीं से वे कहीं गुप्त हो गए। घरवालों के बहुत खोज करने पर

भी उनके केवल कुछ कपड़े मात्र एक जगह रखे हुए मिल सके और कुछ पता न चला । अदालु व्यक्तियों में चर्चा होने लगी कि वे सदेह बैकुंठ चले गए<sup>332</sup>। इस घटना के अनंतर इनके नाना प्रयागदास इन्हें दिल्ली लाये और अपने यहाँ इनका पालन-पोषण कर उन्होंने इन्हें सरकारी नौकरी के

सहजो बाई की बानी, सहजप्रकाश' (बेलवेडियर प्रेस, प्रवाग १९३० ई०) पृ० ५६:७ व १:२

२. 'कदाचित उन्हें किसी बाघ ने मार डाला' (मिडीवल मिस्टिसिका १९३०) पू० १४५।

उपयुक्त बनाना चाहा । उस समय इनकी अवस्था केवल ५:७ वर्षों की थी और इनकी माता भी इनके संग में थीं । पंथवालों में प्रसिद्ध है कि शुक्रदेवजी ने इन्हें अपने दर्शन डेहरा गाँव के पास बहनेवाली नदी के तट पर ही पहले पहल दे दिये थे और इन्हें अपनी गोद में भी उठा लिया था । तब से अर्थात् उस अल्प वय से ही इनका मन आध्यात्मक बातों की ओर आकृष्ट होने लग गया था और इसी कारण इनके नाना की उक्त योजना सफल न हो सकी। किसी-किसी का यह भी कहना है कि इन्होंने अपने प्रारंभिक जीवन में ही किसी की प्रेरणा से योगाभ्यास की क्रियाएँ भी आरंभ कर दी थीं और इसकी साधना वे समय-समय पर निरंतर चौदह वर्षों तक करते रह गए, तथा अंत में स्वरोदय के ज्ञान में ये अदितीय तक समके जाने लगे ।

संत चरणदास को उनकी आयु के उन्नीसवें वर्ष में दीचा मिली थी। कक साहब ने लिखा है कि "उन्नीस वर्ष की ग्रवस्था में मुजफ्करनगर के पास श्रुकरताल में बाबा सुखदेवदास द्वारा ये दीवित हुए थे। सुखदेवदास एक प्रविद्ध साधु ये और उन्होंने इनका नाम भी रगाजीत से बदलकर चरणदास रख दिया। "र परन्तु संत चरणदास की कुछ रचनाओं द्वारा प्रतीत होता है कि उक्त सुखदेवदास वास्तव में व्यासपुत्र श्री शुकदेव मृति ही थे, जिन्होंने राजा परीक्रित को 'श्री मदमागवत' की कथा सुनायी थी।3 श्री शकदेव मृति का संत चरणदास के समय में श्रा उपस्थित होना केवल श्रद्धा व कल्पना के आधार पर ही माना जा सकता है, और यह भी कदाचित वैशी ही घटना है जो अलौकिक समसी जा सकती है और जैसी मीरा बाई व रैदास जी के सम्बन्ध में तथा गरीबदास श्रयवा धर्मदास व कबीर साहब के सम्बन्ध में सुनी जाती हैं। उक्त सुखदेवदास का एक दसरा नाम सुखानंद भी मिलता है और कुछ लोगों ने उन्हें शुकरताल गाँव का निवासी भी माना है। शुकरताल को भी इसी प्रकार एक लेखक ने 'शकतार' कहा है और उसकी स्थिति फिरोजपुर के सन्निकट बतलायी है, किंतु इससे अधिक उसके विषय में नहीं दिया है। कहा जाता है कि

१. 'मुरक्कप अलक्र' पु० ६१ ( हिन्दुस्तानी १९३९, पु० ११३:४ पर उद्धत )।

मुक्स : 'ट्राइक्स ऐंड कास्ट्स आफ दि नार्थ वेस्टर्न प्राविसेज ऐंड अवथ'

<sup>(</sup> भाग २ ) ए० २०१।

भिक्तिसागर' ( नवलकिशोर प्रेस, लखनक ) ए० ७९, ३२३,४९३, ५१८ इत्यादि ।

अपने गुरु द्वारा दीन्नित हो जाने के अनंतर संत चरणदास ने प्रिष्ठ तीर्थन् स्थानों का पर्यटन आरम्भ कर दिया और बहुत दिनों तक अजमणडल में निवास भी किया । अजमणडल में इन्हें 'श्रीमद्भागवत' ने अपनी ओर बहुत आकृष्ट किया और विशेषकर उसके एकादशवें स्कंघ को उसी समय से इन्होंने अपना आदर्श अन्य मान लिया । श्रीकृष्ण के प्रति इनकी इड़ भक्ति तथा इनकी भागवती मनोवृत्ति के कारण ही इनके अनुयायी इन्हें 'स्यामचरणदासाचार्य' भी कहा करते हैं।

कहा जाता है कि देशभ्रमण से विरत हो संत चरणदास दिल्ली नगर में रहने लगे। उस समय इनका ३०वाँ वर्ष था और ये खपना आध्यास्मिक मार्ग भी निर्धारित कर चुके थे, खतएव इन्होंने प्रायः उसी समय से अपने मत का प्रचार भी खारम्भ कर दिया। जहाँ पर ये उन दिनों रहते थे, वहाँ श्रीओ का एक मंदिर वर्तमान है। दिल्ली नगर में इनका अतिम दिन वह स्थान भी बतलाया जाता है जहाँ इन्होंने १४ वर्षों तक योगाम्यास किया था और उसे समाधिस्थान कहा जाता है। इन्होंने खपने मत के प्रचार में अपने शेष जीवन के लगभग पचास वर्ष लगा दिये और अंत में अगहन सुदी ४ सं० १८३६ को दिल्ली में रहते हुए ही इनका देहांत भी हो गया। दिल्ली में इनके मृत्यु के स्थान पर एक समाधि यनी हुई है और इनके जन्म-स्थान डेहरे में भी इनकी खतरी है जहाँ इनकी माला, वस्त और टोपी सुराचित हैं। उसी के निकट बने हुए मंदिर में इनके चरण-चिह्न भी बने हुए हैं, जहाँ प्रतिवर्ष वसंत-पंचमी के दिन एक मेला लगा करता है।

संत चरणदास के मुख्य शिष्यों की संख्या ५२ वतलायी जाती है श्रीर इसी के अनुसार चरणदासी सम्प्रदाय की ५२ शाखाएँ भी प्रसिद्ध हैं। उनकी मृत्यु के अनंतर उनकी दिल्लीवाली शाखा के प्रवान महंत मुक्तानंद वने श्रीर यही शाखा उस काल से सर्वप्रधान समभी जाने लगी। इनके अन्य शिष्यों में रामरूप ने अपने गुरु की जीवनलीला शिष्य-परम्परा का वर्णन अपने प्रन्थ 'गुरुभिक प्रकाश' में किया है। रामरूप के शिष्य रामसनेही भी एक योग्य व सफल साधक कहै जाते हैं। संत चरणदास की जीवनी लिखनेवाले एक अन्य शिष्य जोगजीत भी ये। परन्तु उनके शिष्यों में सब से विख्यात उनकी दो शिष्याएँ हुई जिनमें से एक का नाम सहनो बाई था और दूसरी दया बाई

के नाम से प्रसिद्ध है। इन दोनों ही गुरु-यहिनों का जन्म-स्थान मेगत प्रदेश का डेहरा गाँव बतलाया जाता है श्रीर कहा जाता है कि ये दोनों अपने गुरु की सजातीया थीं तथा उनके साथ दिल्ली में जाकर रहती भी रहीं। इनमें से सहजो बाई का जीवनकाल सं० १७४० : १८२० बतलाया जाता है, किंत इनके जन्म वा मरण की तिथियाँ ज्ञात नहीं हैं श्रीर न इनके जीवन की कोई घटनाएँ ही बिदित है। केवल इतना पता चलता है कि ये किसी हरिप्रसाद की पुत्री थीं, अपने जीवन भर क्वारी व ब्रह्मचारिसी रहीं और उन्होंने फाल्गुन सदी प्रबंधवार सं० १८०० को 'सहजप्रकाश' की रचना समाप्त की थी। दया बाई के लिए भी कहा जाता है कि इन्होंने सं० १७५० से लेकर सं० १७७५ तक सत्संग किया या और उसके अनंतर एकांत सेवन करने लगी थीं। इनकी मृत्य कदाचित संव १८३० में हुई थी । दया बाई ने चैत सुदी ७ सं० १८१८ को अपना 'दयाबोध' प्रनथ लिखा था। इन रचनात्रों के त्रतिरिक्त सहजो बाई की दो अन्य रचनाएँ कमशः 'शब्द' एवं 'सोलइ तत्व निर्णय' के नाम से प्रसिद्ध है और दया बाई की एक 'विनयमालिका' भी बतलायी जाती है। संत चरगा-दास की शिष्य-परम्परा के शिवदयाल गीड 'सरसमाध्री शरण' ने सं॰ १६७३ में 'श्यामचरणदासाचार्य चरितामृत' की रचना की है। चरणदासियों में प्रसिद्ध है कि संत चरणदास का समकालीन महम्मद शाह भी उनका परम भक्त हो गया था। इन्होंने उसे नादिश्शाह की चढाई की सूचना घटना से छ: महीने पहले दे दी थी श्रीर इस बात से प्रसन्न होकर उसने इन्हें सहस्रों गाँव भेंट किये थे। कहा जाता है कि नादिरशाह के कर्मचारियों ने इन्हें पकड़कर बंदी भी बना लिया था. किंत ये किसी चमत्कार द्वारा बंदीयह से मुक्त हो गए ये।

स्वयं संत चरणदास की रचनाश्चों की संख्या कम से कम २१ वतलायी गईं है और उनके संग्रह प्रकाशित भी हो चुके हैं। इनके १५ प्रन्थों का एक संग्रह बम्बई के 'श्री वेंकटेश्वर प्रेस' ने अपने यहाँ से रचनाएँ निकाला है और इसी प्रकार लखनऊ के 'नवलिकशोर प्रेस' ने भी इनके २१ प्रन्थों का एक संग्रह प्रकाशित किया है। इनमें से निम्नलिखित १२ प्रन्थों के संत चरणदासकृत होने में संदेह नहीं जान पड़ता और इन्हें प्रायः सभी ने प्रामाणिक भी माना है:

१. "मंतमाल" पृ० २१९।

(१) 'ब्रजचरित्र' वा ब्रजचरितवर्णन जिसमें 'वाराइसंहिता' के आधार पर श्रीकृष्ण व ब्रजमंडल-संबंधी दिव्य व अलौकिक वातों का सांकेतिक

वर्णन किया गया है;

(२) 'श्रमरलोक श्रखंड घाम वर्णन' जिनमें दिव्य गोलोकधाम एवं दिव्य प्रेम संबंधी श्रलीकिक बातों का वर्णन है। इसके श्रंतर्गत किये गए वर्णन प्रायः उसी ढंग के हैं, जैसे संत शिवनारायण के 'संतदेश' श्रादि ग्रंथों में पाये जाते हैं;

(३) 'धर्म तहाज वर्णन' जिसमें कर्मवाद की व्याख्या के साथ-साथ

करनी का महत्त्व भी वतलाया गया है;

(४) 'ब्रष्टांग योगवर्णन' जिसमें गुरु-शिष्य-संवाद के रूप में योग के विविध श्रंगों का मुद्रादि के साथ वर्णन किया गया है;

(५) 'योगसन्देह सागर' एक छोटा-सा ग्रंथ है जिसमें पिंड, नाड़ी आदि

जैसी बातों के विषय में प्रश्नावली प्रस्तुत की गई है;

(६) 'ज्ञानस्वरोदय' जिसमें योग-किया के श्वास-विभाग-विषयक तत्व व माहात्म्य का वर्णन है श्रीर कुछ श्रात्मपश्चिय भी श्रंत में दिया गया है;

- (७) 'पंचोपनिषत्' जिसमें 'हंसनायोपनिषत्', 'सर्वोपनिषत्', 'तत्व योगोपनिषत्', 'योगशिखोपनिषत्' एवं 'तेजोविन्दोपनिषत्' के पद्यमय अनुवाद हैं;
- (८) 'भिक्तिपदार्थ वर्णन' जिसमें गुरु, मन, मायादि के प्रसंगी के साथ-साथ इरिभक्ति एवं सत्संग का माहात्म्य बतलाया है ग्रीर पाखंड की निंदा की गई है;
- (६) 'मनविकृतकरण गुटकासार' जिसमें 'श्रीमद्भागवत' (११वें स्कंघ) के आधार पर दत्तात्रेय की वैराग्यपरक कथा दी गई है;
- (१०) 'ब्रह्मज्ञानसागर' जिसमें त्रिगुरा की व्याख्या एवं जीव, मायादि का वर्ष्ट्रन ब्रह्मज्ञान के अनुसार किया गया है;
- (११) 'शब्द' जो अपने संग्रह का सबसे बड़ा ग्रंथ है, ब्रह्मज्ञान, योग, भक्ति आदि विषयों से संवंध रखता है, और
- (१२) 'भक्तिसागर' जिसका रचना-काल चैत्र सुदी १५ सोमवार सं० १७८१ दिया है। परन्तु यह काल वास्तव में संत चरणदास के प्रंय-प्रण्यन का प्रथम दिवस जान पड़ता है, जिसका उल्लेख पहले किया जा चुका है।

संत चरणदासकृत समझी जानेवाली अन्य रचनाओं में 'जागरणमाहात्म्य', 'दानलीला', 'मटकी लीला', 'कालीनायलीला', 'श्रीधर ब्राह्मण्लीला' व 'माखनचोरी लीला' 'श्रीमद्भागवत' से संबंध रखती हैं। 'कुरुच्चेत्र लीला' में कृष्ण का नंदादि के साथ पुनर्मिलन दिखलाया है। 'नासकेत लीला' 'नासिकेतपुराण' के ब्राधार पर निर्मित रचना है और 'कविच' में विविध विषयों का समावेश है।

संत चरणदास की रचनात्रों को ऊपर दी हुई सूची से स्पष्ट जान पड़ता है कि उनके विषय तीन मुख्य वगों में विभाजित किये जा सकते हैं जिनमें से एक का संबंध योग-साधना से, दूसरे का मिक से एवं तीसरे का ब्रह्मशान से हैं। उन्होंने इन तीनों ही प्रधान विषयों को प्रायः समान भाव के साथ अपनाया है और उसी प्रकार उक्त ग्रंथों में इनकी चर्चा उनके विषय भी की है। तो भी कुछ लेखकों ने चरणदासी सम्प्रदाय के संबंध में लिखते हुए इसे योग का ही पंथ माना है। उदाहरण के लिए स्व० रामदास गौड़ ने अपने 'हिंदुत्व' नामक ग्रंथ में इसे योगमत के ही अतर्गत रखा है और कहा है कि "नाथ-सम्प्रदाय जैसे शैव सममा जाता है, वैसे ही चरनदासी पंथ वैष्ण्य सममा जाता है। परन्तु इसका मुख्य साधन हठयोग संविलत राजयोग है। उपासना में ये राधाकृष्ण की भक्ति करते हैं, परन्तु योग की मुख्यता होने से हम इसे योगमत का ही एक पंथ मानते हैं"। इसी प्रकार प्रोफेसर विल्सन-जैसे कुछ विद्वानों की

पक पर मानत हं?' । इसा प्रकार प्राफेसर विल्सन-जैसे कुछ विद्वानों की धारणा ऐसी जान पड़ती है कि ''वास्तव में यह एक वैष्णुव पंथ है जो गोकुलस्य गोस्वामियों के प्रमुत्व को हटाने के लिए पहले पहल चलाया गया या और इस बात के अवशेष चिह्न इसमें आज भी लिच्नत होते हैं।'' परन्तु चरणदासी सम्प्रदाय को केवल योगमत का अनुयायी अथवा किसी शुद्ध वैष्णुव मत का ही प्रचारक मात्र मान लेना तब तक उचित नहीं कहा जा सकता, जब तक इसके लिए कोई पुष्ट प्रमाख भी नहीं दिये जाते। संत चरणदास का मत वास्तव में उक्त तीनों बातों का समन्वय है और उसकें सच्चे अनुयायी भी इसे कदाचित् इसी रूप में मानते हैं। संत चरणदास ने तो स्वयं भी एक स्थल पर स्थट शब्दों में कह दिया है.

रामदास गौड़: 'विदुत्व' ( ज्ञानमंडल कार्यालय, काशी ) पु० ७०७।

२. विल्सन : 'रेलिजस सेक्ट्स आफ दि विदूत' पू० २७५।

'योगयुक्ति, इरिभक्ति करि, ब्रह्मज्ञान दृढ़ करि गह्यो । श्रातम तत्व विचारि कै, श्रजपा में सनि मन रह्यो' ॥

श्चर्यात् श्चपने गुरु शुकदेवजी से मिलने के श्चनंतर उनके उपदेश द्वारा मैंने योगयुक्ति की साधना की, हरिभक्ति को श्चपनाया श्चीर तब ब्रह्मशान का दृद्वापूर्वक श्चनुभव करने लगा— मैंने श्चात्मतत्व पर विचार किया श्चीर श्चंत में मेरा मन श्चजपा जाप की श्चवाध गति से चलनेवाली किया में विलीन हो गया। इन्होंने श्चपने मन को 'शुकदेवानुमोदित भागवत' मतः भी कहा है।

योगयुक्ति की साधना बतलाते समय इन्होंने सर्वप्रथम उसके प्रति कौत्हल जागृत करने के लिए कतिपय प्रश्न उठाये हैं, जिससे सर्वसाधारण का ध्यान उक्त विषय की श्रोर श्राकृष्ट हो श्रीर उसमें रुचि की वृद्धि मो हो। तदनंतर इन्होंने पिंड के श्रांतर्गत निर्मित विविध नाड़ियों तथा श्रन्य रहस्यमयी बातों की चर्चा की है श्रीर कमशः उनके महत्त्व

योग-साधना का प्रतिपालन कर उन्हें व्यवस्थित रखने का परामर्श

दिया है। इन्होंने किर इठयोग के प्रिष्ठ पट् कर्म अर्थात्
नेती, धोती, वस्ती, गजकर्म, न्योली एवं त्राटक का परिचय दिया है श्रीर
साथ ही उस अध्याग योग का भी वर्णन किया है, जो कमशः यम, नियम,
श्रासन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान व समाधि के साथ संबंध
रखता है। उसके श्रांतिम श्रंग श्रयांत् समाधि के भी इन्होंने तीन रूप माने
हें और उन्हें भक्ति-समाधि, योग-समाधि एवं ज्ञान-प्रमाधि के नाम दिये हैं।
इनका कहना है कि जब ध्याता ध्यान में लीन हो जाता है, ध्यान ध्येय में
लय हो जाता है श्रीर सुरित बुद्धि से परे रहती है, उस दशा में भक्ति-योग
की दशा श्राती है। जब पट्चक का भेदन हो जाने पर शरीर चेतनाश्रत्य
हो जाता है श्रीर सुरित नाद में लीन हो किया-श्रत्य बन जाती है, तब योगसमाधि लगती है श्रीर जब जान, ज्ञाता एवं होय की त्रिपुटी नध्ट हो जाती।
है श्रीर श्रातमानुभृति की दशा एकरस बनी रहती है तो उसे ज्ञानसमाधि
का नाम देते हैं। इन तीनों की श्रांतिम स्थित प्राय: एक-सी है, इनमें जो
मेद लच्चित होता है, वह उस श्रोर श्रवसर होते समय की प्रक्रियाश्रों की।
विभिन्नवाएँ हैं।

१. 'भिक्तिमागर-बानस्वरोदय' (१०३१) पृ० १५६।

२. वही, प्र ५०४।

संत चरणदास ने मिक्तियोग के संबंध में जिन मधुरा, वृ'दावन एवं गोवर्धन के वर्णन किये हैं, वे सभी किसी 'श्रलीकिक धाम' भक्तियोग की वस्तुएँ हैं। ये कहते हैं कि वह मधुरामंडल हमारी चर्मचत्तुश्रों से दीख पड़ने योग्य नहीं, वह तो,

'मथुरामंडल परगट नाहीं। परगट है सो मथुरा नाहीं॥ मथुरामंडल यही कहावै। दिव्य दृष्टि विन दृष्टि न आवै॥'

अर्थात् विना दिव्य दृष्टि के वह किसी को दिखलाई नहीं पड़ सकता और उसी प्रकार 'दिव्य वृन्दावन, दिव्य कालिन्द्री । देखें सो जीते मन इन्द्री ॥'

तथा 'वृन्दावन सोइ देखिहै, जिन देखो हरिरूप । दुर्लम देवन को भयो, महागूप सो गूप ॥' वास्तव में, 'श्रमरलोक तिहु लोक सोन्यारो। मथुरामंडल श्रंश विचारो ॥ श्रमरलोक विच है निज धामा। जासु श्रंश वृन्दावन नामा ॥'

श्रीर फिर, उस श्रमरलोक का परिचय देते समय भी ये कहते हैं कि, 'महा श्रमोचर गुप्त सो गुप्ता । जहाँ विराजत है भगवंता ॥ श्रमरलोक निज लोक कहावै । चौथा पद निर्वान बतावै ॥ श्रमरपुरी बेगमपुर ठाऊँ । कहाँ बुद्धि सो समगति गाऊँ ॥'

भितिस प्रतीत होता है कि ये उसे कोई भौतिक रूप देना नहीं चाहते। वह संतों की एक अनिर्वचनीय स्थिति है जिसे उन्होंने बहुधा अन्य नामों से भी अभिहित किया है। उसके भौतिक रूप का जो कुछ वर्णन दरवारी हश्यों की भाँति किया गया मिलता है, वह निरा काल्पनिक है और उसका महत्त्व सर्वसाधारण की स्थूल बुद्धि को आकृष्ट करने में ही हो सकता है।

संत चरणदास ने अपनी रचनाश्रो द्वारा निष्काम प्रेमामिक का प्रतिपादन किया है श्रीर सामाजिक व्यवहार में सदा सचिरित्रता का समर्थन किया है। नैतिक शुद्धता के साथ जीवन यापन करने का उपदेश इन्होंने सर्वत्र दिया है श्रीर इसीलिए इनके पंथ को चरित्र-प्रधान भी कह सकते हैं। इन्होंने जिन बातों को त्याग देने के लिए विशेष श्राप्रह सदाचरण किया है, वे श्रासत्य-भाषण, श्रपशब्द-कथन, कठोर वचन, वितंडाबाद, चोरी, परस्त्रांगमन, हिंसा, परहानि-चिंतन, वैर एवं विषयों के प्रति श्राधक श्रासक्त हैं श्रीर जिन बातों को श्रापनाने का

एवं विषयों के प्रति अधिक आसक्ति हैं और जिन बातों को अपनाने का परामर्श दिया है वे अपने परिवार के प्रति कर्तव्य, समाज-सेवा, सत्संग, सद्गुरू- भक्ति तथा परमात्मा के प्रति हद अनुराग हैं। इनका कहना है कि सारा विश्व ब्रह्ममय है, अतएव किसी भी एक पदार्थ को पूज्य समफना और अन्य के प्रति उपेन्ना की हिट डालना उचित नहीं। साधना के सर्वोच्च अंग चित्तशुद्धि व सद्व्यवहार हैं और प्रेम एवं अदा उसके आधार स्वरूप हैं। इन प्रेम व अदा को भी कथनी न मानकर इन्हें सच्ची करनी में परिश्रत कर देना सबसे अधिक आवश्यक है। किसी सद्मावना के परखने की कसौटी उसके अनुकूल व्यवहार ही हो सकता है, अन्य प्रकार से उसकी सत्यता का परिचय पाना अत्यंत कठिन है। इनके पंथ में सद्मंथों से लेकर संयहीत किये हुए नियमों की तालिकाएँ भी प्रचलित हैं जिनके अनुसार चलना प्रत्येक अनुवायी का कर्तव्य समक्ता जाता है। संत चरखदास ने कर्मवाद को भी अधिक महत्त्व दिया है और कहा है कि कर्म के प्रभाव से हम अपने को कभी स्वतंत्र नहीं कर सकते।

चरणदासी सम्प्रदाय के अनुयायी विरक्त एवं संसारी दोनों ही प्रकार के होते हैं। विरक्त बहुधा पीत वस्त्र पहनते हैं, गोपीचंदन का एक लंबा तिलक ललाट पर घारण करते हैं और तुलधी की माला और सुमिरनी भी अपने पास रखा करते हैं। इनकी टोपी छोटी व नुकीली होती है जिस पर पीला साफा भी बाँध लिया करते हैं और धनो-ग्रमीर चरणदासी गृहस्थों के यहाँ जाकर उनसे सेवा-सत्कार कराया करते हैं। इस पंथ के अनेक मठ यत्र तत्र मिलते हैं जिनका ब्यय-भार चलाने के लिए मुगल बादशाहों के समय से उन्हें कुछ न कुछ. भूमि मिली है। पंथ के अनुयायी 'श्रीमद्भागवत' को बड़ी श्रद्धा की दृष्टि से देखते हैं श्रीर उनका श्रनुराग श्रीकृष्ण तथा उनकी लीलाश्री के प्रति उनकी कथाश्री श्रीर कीर्त्तनी द्वारा प्रकट किया जाता है। संत चरखदास की रचनाओं में श्रीकृष्ण की विविध लीलाओं के वर्णन भी पाये जाते हैं जो श्रिधिकतर सगुणोपासक भक्तों के ही ढंग के हैं। इस पंथवालों की अपने गढ़ के प्रति इंड भक्ति श्रीर उनका देवतुल्य सम्मान व पूजन भी एक विशेषता है। संत चरणदास ने जो असीम अदा अपने गुरु शकदेव के प्रति दर्शायी है, उससे कहीं अधिक स्वयं उनके प्रति उनके भिल-भिल शिष्यों की भी देखने में आती है। सहजो बाई ने अपने गुरु को हिर से भी बड़ा माना है और "राम तजं पै गुरु न विसार । गुरु के सम हरि को न निहार ""

१. ' सहजप्रकाश' ( बेलबेडियर प्रेस, प्रयाग, सन् १९२० ई० ) ५० ३।

जैशी अनेक पंक्तियों द्वारा अपने भाव प्रकट किये हैं। इन्होंने अपने अंथ अवहजपकाश' की रचना का कारण बतलाते हुए भी कहा है,

> 'गुक अस्तुत के करनकं, बाद्यो अधिक हुलास । होते होते हो गई, पोथी सहजपकारा'॥

सहजो बाई के गुरुमाई रामरूपस्वामों ने तो अपना नाम ही 'गुरुमकानंद' रख लिया या और उनकी रचना 'मुक्तिमार्ग' का एक अन्य नाम 'गुरुमक्तिमकाश' भी है। रामरूपस्वामी जाति के गौड़ ब्राह्मण ये और उनकी माता का देहांत उनके जन्म से तीन महीने के भीतर ही हो गया था। उनके पिता महाराम ने उनके पालन पोषण का भार नहीं उठाया और एक स्त्री की देखरेख में उनका वालपन बीता तथा अत में सन् १७५४ ई० अर्थात् सं० १८११ में उन्होंने संत चरणदास से दीझा प्रहण की।

चरणदासी सम्प्रदाय का श्राधिक प्रचार दिल्ली प्रांत, उत्तर प्रदेश, पूर्वी पंजाब एवं राजस्थान में पाया जाता है। चरणदास के प्रसिद्ध ५२ शिष्यों के ५२ मठों का भौगोलिक परिचय प्राप्त नहीं है श्रीर श्रानेक स्थानों पर इस पंथ के श्रानुयायी वैष्णुवों में हिलमिल से गये हैं। पंथ के मूल प्रवर्चक की समन्वयात्मिका बुद्धि, उनका संतमतानुमोदित श्रादर्श व प्रचार-खेत्र सदाचरण की योजना के प्रभाव श्रव उनके श्रानुयायियों में कम लिख्त होते हैं। वाणिज्य-व्यापार द्वारा उपार्जित ग्रेश्वर्य के कारण ये लोग कहीं-कहीं वाह्यादंवर के प्रेमी भी बन गये हैं। संत चरणदास ने श्रपनी रचनाश्रों में श्रपशिद्ध के महत्त्व पर बड़ा जोर दिया था श्रीर कहा था कि सच्चे मक्त के मार्ग में धनराशि के संचय जैसा श्रान्य रोड़ा नहीं हो सकता। परन्तु ये बार्ते इस समय केवल ग्रंथों में ही पायी जाती हैं, इनके श्रानुक्ल श्राचरण के उदाहरण प्रायः नहीं के बराबर मिला करते हैं।

## १०. गरीव-पंथ

पूर्वी पंजाब, विशेषकर उत्तका दिल्ली भाग श्रीर दिल्ली के प्रांत संत-परम्परा के श्रमेक पंथी व सम्प्रदायों के पुनीत चेत्र रहते श्राए हैं। लाल-पंथ, साध-सम्प्रदाय, सत्तनामी सम्प्रदाय, नांगी सम्प्रदाय, चरस्रदासी सम्प्रदाय, बावरी-पंथ व गरीव-पंथ इसी भूभाग के श्रांतर्गत वा श्रासपास

१. 'सहबप्रकाश' (वे तवेडियर प्रेस' प्रवान, सन् १९३३ ई० ) ए. ४५।

स्थापित होकर प्रचलित हुए ये और दिल्ली, ग्रलवर, नारनील, विजेसर व रोहतक इसके आज भी प्रधान केन्द्र माने जाते हैं। इनमें से उक्त श्रांतिम वा गरीव-पंथ के प्रवर्त्तक संत गरीबदास रोइतक संचिप्त जिले की तहसील करजर के छुड़ानी नामक गाँव में परिचय सं० १७७४ की वैशाख मुदी १५ को उलक हुए थे। इनके पिता जाति के जाट ये और उनका जमींदारो का व्यवसाय था। इनकी जीवनी के विवरसा बहुत कम उपलब्ध हैं। प्रसिद्ध है कि अपनी १२ वर्ष की आयु में, जब ये मैंसे चरा रहे थे, इन्हें कबीर साहब के दर्शन हुए जिन्होंने इनसे किसी विशिष्ट मैंस का वृध माँगा और गरीय दास के यह कहने पर कि वह मैंस गामिन तक भी नहीं हुई, इन्होंने उसे बरवस दुइवाकर दूध पी लिया जिसका बहुत प्रभाव इन पर पड़ा और ये उनके शिष्य हो गए । एक ग्रन्य मत के ग्रनुसार गरीबदाम को कबीर साहक का माजात् स्वप्न में हुआ था और इन्होने उन्हें अपना गुरु मान लिया था । कारण जो भी रहा हो, इसमें संदेह नहीं कि गरीवदास कवीर साइव को ही पथप्रदशंक मानते थे और इनके प्राय: सभी सिदात भी उन्हीं के मत से प्रभावित जान पहते हैं।

गरीबदास ने आमरण गाईस्थ्य-जीवन व्यतीत किया था। इन्होंने साधु का मेप कभी धारण नहीं किया। इनके चार लड़के तथा दो लड़कियों की भी चर्चा की जाती है। ये अपनी उस भर छुड़ानी में ही रहकर सत्संग करते रहे और अंत में भादो सुदी २ सं० १८३५ को इनका देहांत भी वहीं रहकर हो गया। इनका देहांत हो जाने पर इनके गाईस्थ्य- शिष्य सलोतजी जो इनके गुक्मुख चेते थे, गद्दी पर बैठे; जीवन परंतु आजकल इस पंथ की गद्दी वंश-परम्परा के अनुसार चलती है और सभी संत यहस्थाअमवाले ही हुआ करते हैं। गरीबदास ने अपने समय में एक मेना लगाया था जो आज भी छुड़ानो गाँव में उसी प्रकार लगता है और पंथ के सभी अनुयावी उस अवसर पर एकत्र होकर इनके प्रति अद्धा प्रदर्शित करने के प्रयस्न करते हैं। गरीबदास के पहनने का जामा, उनकी वॅथे हुई पगड़ी, धोती,

महर्षि शिवनतलाल ने उसे 'कवीर-पंथी साधु' मान लिया है और कहा है कि असली साधु कवीर के ही रूप होते हैं। 'संतमाल', ए० २५५।

जूता, लोटा, कटोरी और पलँग अभी तक छुड़ानी में उनकी समाधि के निकट सुरक्षित है जिनके लोग दर्शन किया करते हैं।

गरीबदास अपने मरते समय लगभग २४००० रचनाओं का एक संग्रह 'हिंखर बोघ' नाम से छोड़ गए थे, जिनमें से केवल १७००० इनकी हैं और शेष के रचिवता कवीर साहव हैं। उक्त १७००० पदों व साखियों में से कुछ का एक संग्रह 'वेलवेडियर प्रेस, प्रयाग' द्वारा 'गरीबदासजी

की बानी' नाम से प्रकाशित हो चुका है। इनकी एक रचनाएँ अन्य रचना 'बीजक' का भी नाम सुना जाता है जो समवत: २४००० वाला उक्त संग्रह ही है।

गरीवदास के संबंध में कुछ चमस्कारपूर्ण बातें भी प्रसिद्ध हैं, जिनमें से एक में उनके दिल्ली तक जाने श्रीर वहाँ बंदी होने का उल्लेख है। कहा जाता है कि उनकी प्रसिद्धि का समाचार पाकर बादशाह ने उन्हें दिल्ली बुलाया श्रीर वे एक घोड़ी पर चढ़कर ऋष्रने पाँच सेवकों के साथ वहाँ पहुँचे। वहाँ पर उन्होंने बादशाह से कहा कि यदि तुम

चमत्कार व गोवध वंद कर दो, अनाज पर कर न लगाओ और बहुत-स्वभाव सी बेगमें न खो, तो तुम्हारी सकलता सदा निश्चित है। इस पर दरवारियों ने बादशाह को भड़का दिया और

वे बंदी बना लिये गए तथा वे वहाँ से किसी चमत्कार द्वारा निकल पाए । उनका स्वभाव बड़ा ही सीधा-सादा या और उनकी चमा के संबंध में भी एक कथा प्रसिद्ध चली श्राती है। कहा जाता है कि रोहतक जिले के ही श्रासो गाँव के किसी साहूकार का इकलौता लड़का संतोधदास के नाम से इनका शिष्य बन गया। उसके पिता को इस बात से बड़ा क्रोध श्राया और उसने श्राकर गरीबदास से पूछा, "क्यों जी, मेरे बेटे को तो तूने साधु बना लिया, श्रव उसकी घरवाली तेरी बहन का क्या हाल होगा।" जिसके उत्तर में गरीबदास ने कहा कि "यदि उसे मेरी बहन समस्तते हो तो वह मेरी बहन होकर ही रहेगी।" इसके श्रनंतर संतोपदास की पत्नी को इस बातचीत का समाचार सुनने पर ऐसा विराग जगा कि वह भी उनकी चेलिन बन गई और उनकी सेवा में रहने लगी। गरीबदास चरणदासी सम्प्रदाय के पवर्त्तक प्रसिद्ध चरणदास के समकालीन ये श्रीर कहा जाता है कि ये उपर्यंक दिल्ली-यात्रा में पहले चरणदास के यहाँ ही ठहरे थे।

'गरीवदासजी की बानी' सोलह अंगों में विमाजित साखियों तथा नव रागों में दिखलाये गए पदों का संग्रह है और इनके अतिरिक्त उसमें सवैया, रेखता, मूलना, अरिल, बैत रमैनी एवं आरती के साथ-साथ 'ब्रह्मवेदी' नाम की एक अन्य रचना भी सम्मिलित है। गरीबदास की कबीर साइब के प्रति अनन्य भक्ति सर्वत्र दीख पड़ती है। इन्होंने स्पष्ट शब्दों में

क्यान्य भक्ति सवत्र देखि पहती है। इन्होन स्थन्द राज्या न

मत क्यीर साइव को अपना गुरु स्वकार किया है और एर स्थान पर अपना परिचय देते हुए बतलाते हैं कि,

'दास गरीव कवीर का चेरा। सत्तलोक अमरापुर डेरा'॥ १०॥

तो भी अन्यत्र इन्हें यह भी कहते हुए पाते हैं कि,

'दास गरीव कहैरे संतो, सब्द गुरु चित चेला रे' ॥ ५ ॥ विससे प्रतीत होता है कि कवीर साहव के ख्रादर्श द्वारा वे ख्रनुपासित मात्र हुए थे। उन्होंने ख्रपने सत्तगुरु के विषय में कहा भी है:

'ऐसा सतगुरु इम मिला, तेज पुंच के श्रंग ॥ मिलमिल नूर जहूर है, रूपरेख नहिं रंग ॥ २३ ॥'3

गरीबदास ने परमारमा को सत्तपुरुष नाम दिया है और उसका परिचय उसे निराकार, निविशेष, निर्लेष, निर्णुन, अकल, अन्ए तथा आदि, अंत और मध्य से रहित कहकर किया है। परन्तु वह इनके अनुसार तो भी वास्तव में,

'तब्द अतीत अगाध है, निरगुन सरगुन नाहिं ॥ ६ ॥ १४ और इस संपूर्ण ब्रह्मांड में जो कुछ भी है वह उससे भिन्न नहीं, भिन्नता का अनुभव केवल भ्रांति के कारण हुआ करता है। ये कहते है:

'मर्म की बुरज सब सीत के कोट है, अजब स्थाली रचा स्थाल है रे। दासगरीब वह अमर निज बहा है, एक ही फूल, फल, डाल है रे।।।।।'क् इस सीत कोट के ही भीतर हमारी काया का विचित्र बँगला वना हुआ है जिसका वर्णन गरीबदास ने, 'जो पिंड में है, सो बहांड में हैं' सिद्धांत के अनुसार किया है। तदनुसार उसी के भीतर वह 'पारबहा महबूब' भी वर्तमान है जिसे पहचानकर स्वानुभूति का आनंद उपलब्ध करना हम सभी का

१. 'गरीवदासनी की बानी' ( बेलबेडियर प्रेस, प्रयाग) प्०१४=।

२. वहीं, ए० १५२।

इ. वही, पृ० १२।

४. वही, पूर २०।

५. वही, पू० १२३।

इ. वही, पूर १६०: = ।

का०—३६

उक्त स्वानुभृति के लिए 'मुरत व निरत का परचा' हो जाना अत्यंत आवश्यक है, जिसके विषय में चर्चा करते हुए गरीब दास साधना कहते हैं कि वह भी तभी संभव है जब हम मुरत, निरत, मन एवं पवन इन चारों का एकंकिरण वा समीकरण कर दें और उसके बल के आधार पर 'गगन मंडल' तक पहुँचकर उसके दर्शन प्राप्त करें।

> चार पदारथ महल में, सुरत निरत मन पौन । सिवद्वारा खुलिहै जबै, दरसै चौदह मौन ॥ ६ ॥ १ चार पदारथ एक कर, सुरत निरत मन पौन । अपन फकीरी जाग यह, गगन मंडल को गौन ॥ २१ ॥ २

इसकी साधाना द्वारा सुरत अपने उचित स्थान में लगकर स्थिर हो जाती है और 'सुरत निरत मन पवन पर सोहे' आपसे आप होने लगता है। अ सुरत के इस प्रकार लगा देने के। ही गरीब दास ने नाम लेना वा सुमिरन मी कहा है और बतलाया है कि ऐसी स्थिति आ जाने पर इंद्रियों के गुन प्रमान्वित नहीं करते तथा सारा प्रपंच स्वयं नष्ट होकर 'एक मन एक दिसा, साई के दरबार' की दशा आ जाती है। यही अवस्था 'लै' की भी कही जाती है। परंतु इन सब के लिए अपने हृदय में पूर्ण प्रतीति का होना भी अनिवार्य है, क्योंकि वास्तव में स्वयं 'साइब' वा परमात्मा भी 'परतीति' वे अतिरिक्त और कुछ भी नहीं है। वे कहते हैं,

साहब साहब क्या करे, साहब है परतीत। भैंस सींग साहब भया, पाँडे गावें गीत ॥ २६॥"

श्रीर इस श्रंतिम साखी में कदाचित् उस भक्त पाँडे की कथा का प्रसंग है जा अपनी भैंस का ध्यान घरते-घरते एक बार उसके सींग में इस प्रकार फँस गये ये कि श्रपने गुरु के बुलाने पर भी नहीं श्राते ये श्रीर उनकी ऐसी लगन

१. 'गरीबदासनी की बानी' (बेलबेडियर प्रेस, प्रयाग ) ए० ३४।

२. वहीं, पृ० ५५।

३, वही, पृ० २७ ।

४. वही, पुर २६।

५. वहीं, पृ० २९।

६. वही, पृ० ५६।

७. वही, ए० २२।

देखकर ही उनके गुरु ने फिर उनके ध्यान को परमात्मा की स्रोर प्रेरित किया था।

#### ११ पानप-पंथ

परमहंस पानपदास का जन्म प्रसिद्ध राजा बीरवल के वंश में सं० १७७६ के अंतर्गत हन्ना या और इसी कारण ये जाति के ब्रह्ममट्ट थे। इनके जन्म-स्थान का ठीक-ठीक पता नहीं चलता, परंतु जान पड़ता है कि इनका मूल निवास स्थान दिल्ली के निकट कहीं उत्तर प्रदेश में ही था। इनके पूर्वजी की आर्थिक दशा अच्छी नहीं थी और इनके माता-पिता को इनके जन्म के कुछ ही समय पीछे दुर्भिन्न से प्रभावित होने के कारण इन्हें त्याग देना पड़ा । कहा जाता है कि जीवन एक दिन जब उन्हें भूख ने बहुत कच्ट दिया और उन्हें कंद-मूल संग्रह करने के प्रयत्न में इधर-उधर अधिक भ्रमण करना पड़ा. तब उन्होंने इन्हें किसी पेड़ के नीचे ग्रनाय के रूप में छोड़ दिया ग्रीर स्वयं कहीं दूर तक निकल गए। इसी बीच में किसी तिरपान जाति के कुछ व्यक्ति उधर से थ्रा निकले। उनमें से एक ने उस सुन्दर बालक की वहाँ अरिखत रूप में पाया श्रीर वात्मलय-भाव से प्रेरित होकर उसे श्रपने घर उठा ले गया । उस व्यक्ति के पास कोई संतान उस समय नहीं था, इस कारण उसने इस बच्चे का बड़े स्नेह के साथ लालन पालन किया और इसके आने के दिन से अपने परिवार में समुन्नति के शुभ लच्या देखकर प्रसन्न हो उसने आगे चलकर इसके पढ़ाने-लिखाने का भी प्रबंध कर दिया। तदनुसार बालक पानपदास को अपनी शिचा का अच्छा अवसर मिल गया और इन्होने संस्कृत व फारसी का भी कुछ अभ्यास कर लिया। परन्तु अध्ययन के साथ ही इनको रुचि शिल्पकला की श्रोर विशेष रूप से प्रवृत्त हुई थी, इस कारण इन्होंने अपने बचपन काल में राजगीर का काम भी वहे अच्छे ढंग

शिचा का समय व्यतीत होने पर इन्होंने राजगीर का काम करना आरंभ कर दिया और इस कार्य में इनकी अब्छी स्थाति भो होने लगी।

से सीख निया।

१. महिष शिवजतलाल ने अपनी 'संतमाल' (पू० १८९) में 'तिरपान' की जगह 'भीमार' (राज ) जाति की चर्चा की है और लिखा है कि इन्हें पालनेवाले व्यक्ति ने इसी कारण इन्हें १४: १५ वर्ष की अवस्था से ही राजगीरी का काम सिखला दिया था।

परन्तु इसी समय इनकी भेंट किसी कवीर-यंथी जुलाहे से हो गई, जिसने इनसे अन्य वातों के साथ-साथ एक महात्मा के विषय में भी कुछ चर्चा छेड़ दी

श्रीर इनका ध्यान उनके दर्शनों की श्रोर प्रवृत्त कर गुरु से भेंट दिया । ये महात्मा मंगनीराम के नाम से प्रसिद्ध थे श्रीर व कार्यक्रम श्रलवर राज्य के श्रांतर्गत तिजारा नामक गाँव में रहा करते थे । वे सदा भगवन्वितन में लगे रहते श्रीर श्रपनी

वेश-भूपा साधारण पागलों की भाँति बनाये रखते थे। सर्वसाधारण उनके महत्त्व को लख नहीं पाते थे। पानपदास ने जब उनके दर्शन किये, तब इन पर उनका प्रभाव बड़े आश्चर्यजनक ढंग से पड़ा। इन्होंने उनसे दीज्ञा प्रदान करने की प्रार्थना की जिसे उन्होंने सहर्थ स्वीकार कर लिया। उनसे दीज्ञित होकर ये फिर अपने मूल व्यवसाय में ही लग गए और इनका दैनिक कार्यक्रम बाहरी रूप में फिर उसी प्रकार चलने लगा। एक बार ये संयोगवरा उस कार्य की खोज में ही विजनौर जिले के धामपुर नामक स्थान में पहुँचे जहाँ पर किसी वैश्य का मकान बन रहा था और अवसर पाकर ये वहीं अन्य कारोगरों के साथ काम करने लगे। उस मकान की चुनाई अभी समाप्त नहीं हुई थी कि एक दिन इनसे वहीं किसी महात्मा से मेंट हो गई जिन्होंने इन्हें बतलाया कि इस प्रकार गुप्त रहने से अधिक अच्छा अपने मत का सर्वसासया में प्रचार करना हो सकता है। इस कारण अपने भावी कार्यक्रम को स्थिर करने में सहायता के लिए ये फिर अपने गुफ के पास चले गए।

अपने गुरुदेव के साथ फिर कुछ दिनों तक सत्संग कर चुकने पर इन्हें जान पड़ा कि बाहरी प्रचार द्वारा ये दूसरों को भी लाभान्वित कर सकते हैं। अतएव उनसे आशा लेकर ये दिल्ली चले आये और वहीं रहकर ये सर्व-प्रथम अपने आध्यात्मिक उपदेश प्रकट रूप से देने लगे। परन्तु वहाँ अपना कार्य-चेत्र तैयार कर चुकने पर ये फिर एक बार पूर्वपरिचित

दिल्ली-यात्रा व धामपुर को लौट श्राए । धामपुर में श्रमी तक उक्त चुनाई धामपुर-निवास का काम पूर्ववत् चल रहा था। ये फिर उसी कार्य में श्राते

ही प्रवृत्त हो भए और पहले से भी अधिक परिश्रम के नाथ उसे पूरा करने में लग गए। परन्तु अन्य श्रमिकों को इनकी यह लगन अच्छी नहीं जान पड़ी और उन्होंने देषभाव से प्रेरित हो इनके कामों में दोष दिखलाना आरंभ किया। उन्होंने बनाये जाने वाले मकान के मालिक को बतलाया कि पानपदास ने उसकी एक दीवार को कुछ टेढ़ी कर दी है। मकान का मालिक जब उसे देखने आया, तब दीवार सचमुच टेढ़ी निकली और उसने विगड़कर पानपदास को अपने काम से हटा देने की धमकी दी। परन्तु प्रसिद्ध है कि पानपदास ने उक्त दीवार को ख़ूकर ही सीधी कर दी और इस प्रकार के चमत्कार से प्रभावित होकर मकान के मालिक ने न केवल इन्हें चमा कर दिया, अपितु वह मकान भी इन्हें दे दिया। उस दिन से उस मकान का भी महत्त्व बढ़ गया और पानपदास वहीं ठहरकर जनता को आध्यात्मिक उपदेश देने सगे।

धामपुर को प्रधान केंद्र मानकर ये कभी-कभी वहाँ से छन्य स्थानों के लिए भी चल देते थे, जहाँ कुछ काल तक उपदेश देकर फिर लीट छाते थे। तदनुसार इन्होंने मेरठ, सरधना तथा फिर दिल्ली छादि कई नगरों की छानेक बार यात्रा की छौर लोगों में छपने मत का प्रचार किया। कहा जाता है कि नजीबुदीला बहेला ने इनके सत्संग के लिए नजीबाबाद मृत्यु व शिष्य बसाया था। संत पानपदास का देहांत सं० १८३० की फाल्गुन कृष्ण सप्तमी को हुआ था। इनकी समाधि का धामपुर में ही होना बतलाया जाता है। प्रसिद्ध है कि उस छवसर पर इनके शिष्यों में से चार मनसादास, काशीदास, चूहड़राम तथा बुद्धिदास विद्यमान थे।

संत पानपदास की रचनाझों का एक संग्रह 'वाणी ग्रंथ' नाम से इनके
आनुयावियों के धामपुरवाले मठ में सुरिच्त है और वह अभी तक
आप्रकाशित रूप में है। इनकी एक अन्य रचना 'भक्तवोध' नाम की भी बतलायी जाती है; किंतु इसका कोई परिचय नहीं मिलता। इनके दिल्लीवाले
सरसंग-भवन में भी किसी 'वाणी ग्रंथ' का सुरिच्त होना
रचनाएँ बतलाया जाता है और कहा जाता है कि वहाँ पर इनका
एक चित्र भी वर्तमान है। किंतु यह 'वाणी ग्रंथ' भी
कदाचित् उसी की प्रतिलिपि है जो धामपुर में विद्यमान है। महर्षि शिवनतलाल
ने' इनकी अन्य रचनाओं में १. साखियाँ (५०० दोहे), २. नामस्तोत्र, ३.
नामलीला, ४. गगन डोरी, ५. जानसुलमनी, ६. कालामूत, ७. तत्व उपदेश,
द्राहर, ६. समकता तो, १०. सोहिला, ११. प्रेमरतन, और १२. इसक अकं
के नाम दिये हैं जिनमें से, संभव है, कुछ उक्त 'वाणी ग्रंथ' में भी संग्रहीत हों।

१. 'संतमाल' (संतसमागम, जिल्द ३ ) जाहीर १९२३ ई०, ५० १९१।

संत पानपदास अपने उपदेशों में अधिकतर दया, समा, संतोध जैसे नैतिक गुणों के अनुसार व्यवहार करने की चर्चा करते ख्रीर सबसे मेद-भाव-रहित होकर जीवन विताने को कहा करते थे। इन्होंने भगवन्नाम-स्मरण पर भी बल दिया है। इनके अन्यायियों की संख्या अधिक नहीं है और न इनके मत की किसी विशेषता का ही प्रचार होता हुआ सुन पड़ता

है। वास्तव में इस पंथ पर भी अन्य पंथों की माँति साधारण हिंदू-धर्म का पर्याप्त प्रभाव पड़ चुका है और यह भी उसमें उन्हीं की तरह शुल-मिल जाने की श्रोर उन्मुख है। संभव है, संत पानपदास की कुल रचनाओं के प्रकाश में आ जाने पर एक बार फिर कभी उनकी विशेषतास्त्रों की स्रोर सबका ध्यान स्त्राकृष्ट हो सके। उनकी फुटकर

रचना के उदाहरण इस प्रकार दिये जा सकते हैं :

'गगन मंडल विच महल करे। साहिल लावे ग्यान दृष्टि की, ऋघर घरन पर घरन घरे। तिरकोनी कुनिया दौड़ाके, महल साधकर ठीक करे। नाम धनी की सूली लगावै, ग्यान ध्यान की ईंट धरे। पानपदास भेद सतगुर का, यह महला फिर नहीं टरे ॥' रीन बसे थे ब्रायके, उठ चलना परभात । तथा, पानपदास बटेउवा, प्रीति करे किस साथ ॥ इम काह के मीत ना, इमरा मीत न कोय। कहे पानप सोइ मीत इमारा, रामसनेही होय ॥' इत्यादि संत पानपदास के अनुयायियों को बहुधा कहते हुए सुना जाता है कि,

> 'पानप, नानक, रैदास, कबीरा । एक तत्व के चार शरीरा॥"

# १२. रामसनेही-सम्पदाय

सेत रामचरन का एक अन्य नाम केवल संतराम भी प्रिवेद है। इनका जन्म जयपुर राज्य के अंतर्गत ढुंढा ए प्रदेश के स्रसेन अथवा सोडो गाँव में सं० १७७६ की माध मुदी १४ को शनिवार के दिन हुआ था। सोडो गाँव मालपुरा के निकट वसा था श्रीर इनके पिता वैश्य वर्ग के विजयवर्गीय ( बीजवर्गी ) थे। इनका पहला नाम रामकृष्ण था, किंतु इनके प्रारंभिक

जीवन की घटनाष्ट्रों का कोई पता नहीं चलता। इतना ही विदित है कि अपने ३१वें वर्ष में इन्होंने किसी दिन स्वप्न में देखा कि मैं नदी में बहता चला जा रहा हूँ श्रीर कोई बहुत बड़े महात्मा मुक्ते हाथ संत रामचरन पकड़कर बचा रहे हैं। इन पर इस बात का इतना प्रभाव संज्ञिस परिचय पड़ा कि ये उसी दिन अपने घर से शीघ निकल पड़े श्रीर उक्त महात्मा की खोज में सर्वत्र अमग्र करने लगे। अंत

में इन्हें मेवाड़ प्रांत के किसी दाँतड़ा नामक गाँव में उसी महात्मा का साचात हो गया और ये उनके शरगापन हो गए। महात्मा का नाम कपाराम या और उन्होंने प्रसन्न होकर उसी दिन इनका नाम रामकृष्ण की जगह 'रामचरन' रख दिया और इन्हें अपने मत के अनुसार दीचित भी कर दिया । महात्मा कृपाराम संतदास के शिष्य थे, जो स्वामी रामानंद के शिष्य अनंतानंद के शिष्य कृष्ण्दास पयहारी के भी शिष्य अप्रदास की पाँचवीं पीढ़ी में थे। संतदास की मृत्यु सं० १८०६ के फाल्गुन मास ७ को शनिवार के दिन हुई थी और कृपाराम सं० १८३२ की भादो सुदी ६ गुकवार तक जीवित रहे। प्रसिद्ध है कि संत रामचरण सं० १८०८ के भाद्रपद महीने से लेकर सत्रह वयों तक किसी गुफा के भीतर गृदड़ भेप में बैठकर निरंतर तपस्या करते रहे श्रीर वहाँ से निकलकर इन्होंने अनेक अनुभवपूर्ण वाशियों की रचना की तथा अपने निर्धारित किये हुए सिद्धांतों का उपदेश देना भी आरंभ कर दिया। जो हो, इतना तो निश्चित है कि उक्त समय के अनंतर इन्होंने अपनी जन्मभूमि का परित्याग कर दिया और श्चन्यत्र जाकर ये रहने लगे । कहते हैं कि उस समय ये उदयपुर के भलवाड़ा गाँव में जाकर बस गये थे, जहाँ से ख्रांत में इन्हें शाहपुर के राजा ने प्रतिष्ठा-पूर्वक अपने यहाँ बुलाकर स्थान दिया ।

संत रामचरन ने सं ० १८२५ में रामधनेही-सम्प्रदाय की स्थापना की थो। इन्हें अपने बचपन से ही देवी-देवताओं की पूजा पसंद न थी, जिस कारण इन्हें कभी-कभी लोग तंग भी किया करते थे। पीछे दीचित हो जाने तथा सरसंग करने एवं चिंतन में कुछ दिनों तक अपना समय व्यतीत करने के उपरांत इनके उक्त प्रकार के संस्कार और भी हद होते मत गए और कमशः इन्होंने अपने नवीन मत की स्थापना के समय तक इन वार्तों के संबंध में कुछ नियम स्थिर कर लिए। कहते हैं कि इनके ऊपर 'रामावत' वा 'रामानंदी सम्प्रदाय' का

पूर्ण प्रभाव पड़ चुका था। किंतु अपनी तपस्या के अनंतर इनके विचारों में बहुत कुछ परिवर्तन आ गए। इनके मतानुसार परमात्मा निराकार है। ये कहते है कि, 'निस्पेही निर्वेरता निराकार निरधार । सकल सुध्य में रिम रह्यो ताको सुमिरन सर । ताको सुमिरन शर रामसो ताहि भगीजैं, इत्यादि । वह सर्वशक्तिमान् भी है और अकेला ही सुब्दि, स्थिति एवं प्रलय का विधायक है। जगत् उसके स्वभाव का प्रतीक है। उसका वास्तविक मेद किसी को भी ज्ञात नहीं । परन्तु इतना अनुमान किया जा सकता है कि जीवात्मा भी उसी का अंशरूप है तथा विना उसकी इच्छा के कुछ भी कर सकने में असमर्थ है। अतएव, वह राम जो भी करता है उसमें इम सभी को प्रसन्न रहना चाहिए ! यदि कोई पंडित या जानकार कोई कार्य नियमविरुद्ध कर दे तो उसके पाप से उसका लुटकारा नहीं होता, किंतु अज्ञानी अपने की प्रायश्चित द्वारा बचा सकता है। इनके पंथवालों की मुख्य साधना उस निर्मेश राम का नामस्मरण है और इसी को वे लोग अपनी मुक्ति का सर्वश्रेष्ठ अथवा एकमात्र साधन मानते हैं। वे प्रतिदिन प्रातःकाल मध्याह एवं सायंकाल में उस राम की श्राराधना नियमपूर्वक किया करते हैं और कमी-कभी उनके यहाँ नमाज की भौति पाँच बार भी प्रार्थना की जाती है। सम्प्रदाय का सर्वप्रधान मठ शाहपुरा का 'शमद्वारा' है, जो नग्र के बाहर कुगड दरवाजे के निकट वर्तमान है। अन्य प्रमुख 'रामद्वारे' दाँतड़ा, गलता आदि अनेक स्थानी में बने इए हैं।

संत रामचरन ने अपने मत में गुरु को बहुत बड़ा महत्त्व प्रदान किया या। ये अपने गुरु को स्वयं भगवान का ही प्रतिनिधि मानते रहे। इनका कहना था कि "राममयी गुरु जानिये, गुरु मँह जान राम। गुरु मूर्ति को क्यान उर, रसना उचर राम"।। तदनुसार इनके अनुपायी सदा गुरु का ही ध्यान किया करते हैं और उसकी अनुपस्थित में उसके प्रेम-साधना नख, बाल अथवा वस्त्रादि को भी दड़वत् करते हैं। इस पंथ की स्त्रियाँ तो गुरु को अपने पित से भी बढ़कर पूज्य व प्रतिष्ठित समझा करती हैं। संत रामचरन ने प्रेम-साधना को भी अपने यहाँ एक प्रधान साधन माना था और उनका कहना था कि प्रेम की ही सहायता से हमें ईश्वर की प्राप्त एवं सामाजिक सुख दोनों संभव हो सकते हैं। वास्तव में प्रेम को यह महत्त्व प्रदान करने के ही कारण इनके पंथ का नाम 'रामसनेही-सम्प्राय' हो गया। अपने राम बहा की उपासना-

पद्धति, का स्वरूप इन्होंने अपने ग्रंथ 'शब्दप्रकाश' में इस प्रकार बतलाया है:—"रामनाम तारक मंत्र है, जिसे सद्गुर की कृशा से प्राप्त कर श्रद्धापूर्वक नित्यशः स्मरण करना चाहिए। इसे श्रवण करते ही इसके प्रति प्रेम बढ़ना चाहिए तथा रसना द्वारा इसका श्रम्यास श्रारंभ हो जाना चाहिए। पद्मासन में बैठकर मन को स्थिर करके अपने श्वास-प्रश्वास में इसकी धारा को प्रवाहित कर देना चाहिए और इस प्रकार श्रपने मीतर उस नाम के नामी राम के प्रति विरह का भाव जाएत करना चाहिए। नाम-स्मरण के निरंतर चलते-चलते एक प्रकार की मिठास का श्रनुभव होने लगता है श्रीर विश्वास भी दृढ़तर होता जाता है। फिर तो उक्त शब्द श्रपने कंठ में श्रॅटक वा उलक्त सा जाता है श्रीर श्रपनी दशा पूरे विरही की भौति हो जाती है, जो न तो किसी श्रन्य बात में बचि रखता है श्रीर न श्रपने शरीरादि को ही कुछ समक्ता है। श्रंत में वही शब्द क्रमशः उतरकर हृदय में श्रा लगता है और उसे परमात्मा की श्रलीकिक ज्योति द्वारा श्रालोकित करता हुशा नाभि-स्थान में विश्राम ले लेता है तथा नाभि-कमल में एक प्रकार की ध्वनि गुँज उठती है।।"

किर तो, 'नाभिकमल में सब्द गुंजारे । नौसे नारी मंगल उचारे ॥ रोम रोम मुग्जार मुख्कके । जैसे अंतर तांत उग्रकके ॥ माया अच्छर इहां बिलाया । ररंकार इक गगन सिधाया ॥ पच्छिम दिशा में कि की घाटी । बीको गाँठ घोर से फाटी ॥ त्रिकुटो संगम किया सनाना । जाय चट्या चौथे अस्थाना ॥ जहाँ निरंजन तुख्त बिराजे । ज्योति प्रकाश अनंत रिव राजे ॥ अनहद नाद गिग्जत निर्दे आवे । भाँति भाँति को राग उठावे ॥ सवे सुपुम्ना नीर फुंदारा । सून्य सिखर का यह विवहारा ॥

> दरिया सुख को अंत न आवै। छीलर काल बाज मनपटावै॥ सुखकागर मिल सुख पद पाया। को सब्दों में कह सममाया॥

राम रट्याँ का यह परकासा । मिला ब्रह्मपद भव भया नासा । रामचरगा कोइ राम रटेगा । सो जन एही धाम लहेगा ॥ ब्रादि "

१. 'कल्याया' ( गोरखपुर ) के 'साथनांक' ए० ७१५:६ में टब्रृत । दे० 'राम-स्नेही धर्म दर्पया' ( मनोहरदासकृत ) ए०९२-३।

श्चर्यात् नाभिकमल के शब्द गुंजार के उठते ही उससे संबद्ध सभी नाड़ियाँ मंझत हो उठती हैं, तथा रोम-रोम तक से वही ध्वनि प्रकट होने लगती है। ररंकार ऊपर की श्चोर मुषुम्ना की ग्रंथियों का मेदन करता हुआ सहसार तक पहुँच जाता है श्चीर हम इस प्रकार त्रिकुटी संगम में स्नान कर चौथे पद को प्राप्त कर लेते हैं। वहाँ उस शूत्य शिखर पर निरंजन की ज्योति के दर्शन होते हैं, अनाहत शब्द अपने विविध रागों में मुन पड़ने लगता है श्चीर सुषुम्ना के अमृत साव का आस्वादन भी होने लगता है। ऐसे मुखों के अनुभव का वर्णन शब्दों द्वारा किया जाना असंभव है। यह सभी केवल रामनाम के निरंतर स्मरण का ही प्रभाव है। जो कोई इस प्रकार की साधना करेगा, वही इस अवस्था को प्राप्त कर सकेगा।

कहा जाता है कि शाहपुर में रहते समय संत रामचरन को किसी राजकर्मचारी ने किसी व्यक्ति को नियुक्त कर जान से मरवा डालना चाहा था । परंतु इन्होंने जब उस इत्यारे के सामने अपनी गर्दन मुकाकर प्रहार करने को कहा और साथ ही यह भी बतला दिया कि "देख, ईश्वर की इच्छा के विकद किसी के प्राण नहीं लिये जा सकते मृत्य व शिष्य और यदि तू इस प्रकार कर सकता है तो देख भी ले", तब इत्यारे को यह बात लग गई श्रीर उसने पैरों पर गिरकर इनसे ज्ञमा याचना की । संत रामचरन का देहांत मिती वैशाख वदी ५ बृहस्पतिवार को सं० १८५५ में हुन्ना श्रीर इनकी गद्दी पर कोई रामजन नाम के महंत बैठे, जो सं० १८६६ तक जीवित रहे। संत रामचरन के २२५ शिष्य कहे जाते हैं जिनमें १२ प्रधान थे। उक्त गद्दी के तीसरे महंत का नाम दूल्हाराम था जो अपने समय में बहुत प्रसिद्ध वे और सं० १८८५ तक वर्तमान रहे । उनके उत्तराधिकारी महंत चत्रदास वा चतुरदास केवल १२ वर्ष की अवस्था में दीचित हुए ये और सं० १८८८ तक ही महंत रहे थे। इनके पीछे हरिनारायण दास उक्त गद्दी पर ब्रासीन हुए थे। संत रामचरन की रचनाश्चों की कुल संख्या ३६२५० वानियाँ बतलायी जाती है श्रीर इनकी रचनात्री का एक वृहत् संग्रह 'स्वामी जी श्री रामचरगाजी महाराज की अग्भै वागी' के नाम से सं १६८१ में प्रकाशित भी हो चुका है। इन रचनाओं में से कुछ के नाम गुरु महिमा, नाम प्रताप, शब्द प्रकाश, अग्री विलास, सुल विलास, अमृत उपदेश, जिज्ञास बोध, विश्वास बोध, विश्राम बोध, समता निवास, राम रसायन बोध, चिन्तामणि, मनखंडन, गुरु-शिष्य-गोष्टि, ठिग पारख्या, जिंद पारख्या, पंडित संवाद, लच्छे आलच्छ जोग, वे जुक्ति तिरस्कार, काफर बोध, शब्द व दृष्टांतसागर हैं। इनके एक ग्रंथ का नाम 'राम्रसाम्बुधि' वतलाया जाता है जो संभवतः कोई संग्रह ग्रंथ ही है। इसी प्रकार इनके शिष्य रामजन की बानियाँ १८००० कही जाती हैं और दूल्हाराम की रचनाश्रों में १०००० शब्दों तथा ४००० साखियों की गणना की जाती है। चत्रदास की रचनाश्रों की भी संख्या १००० शब्दों की है। उपर्युक्त वृद्दत् संग्रह एक विशालकाय ग्रंथ है जिसमें संतदास, रामजन, जगन्नाथ आदि की भी कुछ रचनाएँ संग्रहीत हैं। द्वारका दास की भी एक वाणी मिलती है जिसमें ५२ रेखते हैं।

रामसनेही-सम्प्रदाय के अनुयायी अधिकतर गुजरात, अहमदाबाद, बड़ीदा, स्रत, बम्बई, बालसर, काशी तथा राजपूताने की जोधपुर जैसी रियासतों में पाये जाते हैं। ये अपने गले में माला और ललाट पर श्वेत रंग का तिलक धारण करते हैं। इनके साधु लोग भगवा पहनते हैं, काठ के कमंडल से जल पीते हैं और मिट्टी के बर्तनों में भोजन अनुयायी करते हैं। इन्हें जीव-हत्या से इतना परहेज है कि दीपक जलाकर उसे प्रायः दक दिया करते हैं ताकि कोई कीड़ा

न मर जाय और चलते समय बड़ी सावधानी से पृथ्वी पर पैर रखते हैं। आषे आषाड़ से आषे कातिक के समय तक ये अत्यंत आवश्यक कार्य पड़ने पर ही घर से बाहर निकलते हैं, क्योंकि उस समय कीड़ों के कुचलें जाने की आशंका रहा करती है। ये रात को न खाते हैं और न पानी ही पीते हैं। साधु वा वैरागी बनते ही ये लोग अपने शिर के बाल शिखा के अतिरिक्त कटा लेते हैं। वैरागियों में कुछ लोग 'बंदीही' कहलाते हैं और नंगे रहा करते हैं और कुछ मीनी होते हैं, जो बाक संयम की साधना के कारण बहुत दिनों तक कुछ भी नहीं बोलते। यहस्य 'बंदीही' वा 'मौनी' नहीं बन सकते। इस पंथ में किसी भी जाति के लोग दीजित हो सकते हैं, कित्र इसके लिए उन्हें पहले महंत के पास अपनी परीक्षा देनी पड़ती है और वैरागी बनने के लिए कम से कम ४० दिनों तक उन्हें कई प्रकार की शिक्षा भी दी जाती है। पंथ के संगठन के लिए १२ व्यक्तियों का एक समुदाय आरंभ से ही चला आता है जिनमें से किसी के मरते ही किसी दूसरे योग्य व्यक्ति द्वारा उस स्थान की पूर्ति कर दी जाती है। मुख्य महंत के मरने पर तेरहवें दिन उसका उत्तराधिकारी शाहपुर में एकत्र की गई वैरागियों व गहरयों की

समा द्वारा योग्यता के विचार से चुना जाता है और इसके उपलच्य में वहाँ के 'राममरी' नामक मंदिर में एक सहमोज भी होता है। महंत सदा शाहपुर में ही रहता है, केवल आवश्यकता पड़ने पर ही एकाच महीने बाहर जाता है। इनमें से एक कोतवाल होता है जो अन्नादि को सुरक्षित रखता है और महंत के कथनानुसार नित्य सिधात भी देता है। दुसरा कपड़ेदार होता है जिसके जिम्मे उसी प्रकार कपड़े का प्रबंध होता है। तीसरा साध्यों के चाल-चलन का निरीक्षण किया करता है श्रीर चौथे-पाँचवें उन्हें पढ़ाते-लिखाते हैं। छठे व साँतवें ग्रन्थ प्रवंध करते हैं। वृद्ध व्यक्तियों को ही शिद्धा के काम सौंपे जाते हैं, शेष पाँच की पंचायत बनती है। ये होली दीवाली आदि न मनाकर प्रति फागुन के अंतिम सप्ताइ में शाहपुर के अंतर्गत एक फुलडोल का उत्सव मनाया करते हैं जिसमें दर-दर के रामसनेही आकर समिमलित होते हैं। राजस्थान के अनेक प्रतिष्ठित रजवाड़ों की ओर से इसके लिए इजारों रुपये भेंट स्वरूप भेजे जाते हैं। इस ख़बसर पर विशेष अपराध किये हुए पंथ के अनुयायियों के विषय में साधुन्नों की पंचायत द्वारा निर्णय भी इस्रा करता है स्रीर किसी के दंडनीय पाये जाने पर उसकी शिखा काटकर उसकी माला छीन ली जाती है और वह पंथ से बहिष्कृत कर दिया जाता है। इनके देशियों के लिए आदेश है कि खाने, पीने, सोने, बोलने आदि सभी कार्यों में समय का ध्यान रखें, शास्त्राध्ययन करें और नि:स्वार्थ होकर परोपकार करें । दूसरों के प्रति सद्ब्यवहार करना आवश्यक है। नाच-तमारो न देखना व सवारी, जूते, ब्राईने, ब्राभूषण ब्रादि शारीरिक भोग की वस्तकों का परित्याग भी निर्धाति है। मद्यादि के निषेध के साय-साथ दवा का बनाना तक इस पंथ में त्याज्य है।"

## रामसनेही-सम्प्रदाय की वंशावली

संतदास (मृ॰ सं॰ १८०६)
|
कृपाराम (मृ॰ सं॰ १८३२)
|
रामचरग् (सं॰ १७७६-१८५५)

१. प्रो॰ बी॰ दी॰ राय: 'तन्प्रदाय' ( सिश्चन प्रेस, सुभियाना, सन् १९०६ ) ए० ९३:१०३।

रामजग ( मृ० सं० १८६६ ) दुल्हेराम ( मृ० सं० १८८५ ) चतुरदास ( मृ॰ सं॰ १८८८ ) हरिनारायग्दास हरिदास हिम्मतराम दिलशुद्धराम धर्मदास दयाराम जगरामदास ( मृ॰ सं॰ १६६७ ) ै निर्भयराम (वै० कु० १० बुधवार, सं० १६६७ को ग्राचार्य हुए )

## १३. फुटकर संत

#### (१) दीनदरवेश

संत दीनदरवेश जन लोगों में ये जो परिस्थिति के कारण अपने जीवन में कायापलट ला देते हैं। कहते हैं कि पाटन अथवा पालनपुर राज्य के

स्वामी रामानंद से लेकर संतदास तक के नाम इस प्रकार हैं
 स्वामी रामानंद, अनंतानंद, कुम्णदास पयहारी, अग्रदास, प्रेमदास, भराराम, नारायख-दास (छोटे) और संतदास।

किसी गाँव के रहनेवाले ये एक सावारण लोहार वे और क्रमश: 'ईस्ट इंडिया कंपनी' की सेना में मिस्त्री का काम करने लग गए थे। एक समय

प्रारंभिक लग गया और इनकी एक बाँह कट गई और ये नौकरी से जीवन निकाल दिये गए। उक्त घटना से इनके जीवन में परिवर्तन आ गया और इनकी प्रवृत्ति साध्यों-फकीरों के साथ सत्संग

करने की हो गई। 'तदनुसार ये अपना घर-बार छोड़ कर दूर-दूर तक अमण करने लगे और समय-समय पर इन्होंने अनेक महात्माओं के दर्शन कर उनसे लाभ उठाया। ये बहुत पढ़े-लिखे नहीं ये, किंतु इन्हें फारसी व हिंदी का साधारण ज्ञान था और किवता भी कर लेते थे। प्रसिद्ध है कि इनकी जिज्ञासाओं की अंतिम निवृत्ति किसी अतीत संत वाबा बालनाथ के यहाँ जाने पर हुई और इन्होंने उन्हों को अपना गुरू भी स्वीकार कर लिया। बाबा बालनाथ किसी बड़नगर नामक स्थान के निवासी ये और संभवतः एक नाथ-पंथी विरक्त साधु थे, जिन्होंने इन्हें कविता करने की ओर भी प्रवृत्त किया। ये तब तक अनेक मुस्लिम व हिंदू तीथों में जाकर इन दोनों प्रमुख धर्मों के अनुयायियों के संसर्ग में आ चुके थे और इन पर सूफी-सम्प्रदाय के साथ वेदांत व अन्य मतों का भी रंग पूरा चढ़ चुका था। फिर भी अपने गुक के आदेश द्वारा इन्होंने आत्मिचितन को ही विशेष महत्त्व दिया और स्वतंत्र रूप से अपने सिद्धांत स्थिर किये तथा उसी के अनुसार अपने जीवन की पदित भी बदल डाली।

दीनदरवेश के जीवन की घटनाएँ कहीं विस्तृत रूप से लिखी नहीं मिलतीं। इनका समय विकम की अठारहवीं शताब्दी के मध्य से लेकर उन्नीसवीं के प्रथम चरण तक समक्ता जाता है, किंद्र कुछ लोग इसे उन्नीसवीं शताब्दी के उत्तरार्क तक ले जाना अधिक ठीक मानते हैं। इसमें संदेह नहीं कि ये अंत में वृद्ध होकर मरे ये और अपने अंतिम जीवनकाल को काशी में रहकर इन्होंने व्यतीत किया था। इसके पहले इनका किसी प्रसिद्ध स्थान में

रहकर प्रत्येक पूर्णिमा को सरस्वती नदी में भक्तिभावना श्रांतिम जीवन के साथ स्नान करना बतलाया जाता है। इनके दैनिक व रचनाएँ जीवन का कार्य-कम अपने अनुभव के अनुसार कुछ न कुछ पद्य-रचना करना और सर्वसाधारण को अपने मत का

१. ब्रजरश्नदास : 'खड़ी-बोली हिंदी साहित्य का इतिहास सं०१९९८', पृ०१६१:२।

उपदेश देना था। कहते हैं कि अपने हृदय के शुद्ध उद्गारों को इस प्रकार क्यक्त करते-करते इन्होंने सवा लाख कुंडलियों की रचना कर डाली। डा॰ बर्ध्वाल के अनुसार इनकी रचनाओं का एक संग्रह प्रसिद्ध इतिहासश स्व॰ गौरीशंकर हीराचंद ओमा के पास रहा, किंतु उसमें संग्रहीत पद्यों की संख्या उसके शतांश भी न थी। इनकी रचनाएँ अधिकतर अन्य सतों वा भक्तों की कृतियों के संग्रहों में पायी जाती हैं। उनका कोई पृथक् संग्रह अभी तक प्रकाशित नहीं हुआ और न इस्तलिखत रूप में ही कहीं देखने को मिला। इनके द्वारा चलाये गए किसी पंथविशेष का भी अभी तक पता नहीं चला है। हाँ, इतना अवश्य है कि कुछ लोग अपने को दीन-दरवेशी कहते हुए सुने जाते हैं। इनके कुल वा परिवार के लोगों का कोई अवशेष चिह्न भी अभी तक नहीं मिल सका है।

दीनदरवेश की उपलब्ध रचनाओं को देखने से पता चलता है कि
उनके विषय प्रायः वे ही थे जो अन्य संतों की कृतियों में पाये जाते हैं।
सरल स्वतंत्र जीवन, विश्वप्रेम, परोपकार, इंश्वर-मिक्क,
उपदेश वाह्य विधानों व प्रदर्शनों के प्रति उपेला के भाव इनकी
कुंडलियों में बार-बार आते हैं। इन्होंने हिंदू तथा मुस्लिम
धर्म के अनुयायियों के पारस्परिक विद्रेष व क्तगड़ों की व्यर्थता पर भी कहा
है और उन्हें एक समान सिद्ध करने की चेष्टा की है। उदाहरण के लिए एक
कंडलिया में ये इस प्रकार कहते हैं,

'हिन्दू कहें सो हम बड़े, मुसलमान कहें हम्म।
एक मूंग दो काड़ हैं, कुण जादा कुण कम्म।
कुण जादा कुण कम्म, कभी करना नहिं कजिया।
एक भगत हो राम, दूजा रहिमान से रजिया।
कहे दीनदरवेश, दोय सरिता मिल सिन्धू।
सबका साहब एक, एक मुसलिम एक हिन्दू॥ रें

इन्होंने इसी शैली में सवंसाधारण को जीवन की च्रणभंगुरता के प्रति सचेत किया है, कर्मवाद का महत्त्व दिखलाया है ख्रीर कहा है कि जो कुछ

१. 'नागरी-प्रचारिसी पत्रिका' (मा० १५) सं० १९९१, पृ० २३।

२. 'मजन-संपद्' (चीथा भाग) गीता प्रेस, गोरखपुर, पृ० १ ४७।

भी होता है, वह सब करतार के किये से ही होता है, विना उनकी प्रेरणा के एक साधारण पत्ता तक नहीं हिलता।

'बंदा बाजी सूठ है, मत साँची कर मान । कहाँ बीरवल गंग है, कहाँ ख्रकब्बर खान । कहाँ ख्रकब्बर खान, भले की रहे मलाई । फतहसिंह महाराज, देख उठ चल गए भाई । कहे दीनदरवेश, सकल माया का घंचा। मत साँची करमान, सूठ है बाजी बंदा।"

इसमें आये हुए नामोवाले श्रवनर, बीरवल एवं गंग तो प्रसिद्ध व्यक्ति हैं, किंतु फतह सिंह के विषय में अनुमान निश्चित नहीं हो पाता। यदि उनका भी पूरा पता चल जाय, तो 'देख उठ चल गए भाई' के आधार पर हम दीनदरवेश को कदाचित् उनका समकालीन कह सकेंगे। दीनदरवेश की भाषा सीधी-सादी व मुहाबरेदार है और इनकी कथन-शैली के पीछे सर्वश्र इनके गम्भीर अनुभव की शक्ति काम कर रही है।

#### (२) संत बुल्लेशाह

संत बुल्लेशाह वा बुल्लाशाह के मूल निवास-स्थान के विषय में कुछ मतभेद जान पड़ता है। एक मत के अनुसार ये पहले बलल शहर के बादशाह थे। एक दिन इनके मन में विषय-भोगों की ओर से कुछ ग्लानि हो गई और इन्होंने अपने वजीगें से किसी पहुँचे हुए फकीर से मिलने के

लिए उसका पता पूछा। बजीरों ने इस पर प्रसिद्ध मियाँ बुल्लेशाह व मीर नामक स्फी फकीर का नाम बतला दिया जिसके मियाँ मीर अनुसार इन्होंने अपने लड़के को अपनी गद्दी पर बिठा दिया और कुछ लोगों के साथ लाहीर की ओर प्रस्थान

कर दिया। मियाँ मीर उस समय एक जंगल में कुटी बनाकर रहा करते थे, जहाँ किसी को विना उनकी आशा के प्रवेश करना वर्जित था, अतएव इन्होंने वहाँ पहले अपना संवाद पहुँचाया और कहला दिया कि बलख के बादशाह आपसे मिलने आये हैं। मियाँ मीर ने पूछा कि किस दशा में हैं, जिसके उत्तर में उनके आदिमियों ने कहला दिया कि सौ-पचास दरवारी, बोड़े आदि के साथ अपनी बादशाही ठाट में हैं। मीर साहब ने

१, 'संतमाल' पु० २८९ : ९० पर उद्धृत ।

इस पर कह दिया कि तब उन्हें मेरे दर्शन नहीं हो सकते। बादशाह ने यह सुनकर अपने सारे सामान वहीं लुटा दिये और दरवारियों को भी विदा कर के अकेले केवल एक चादर लिये उनके दर्शनों के लिए उपस्थित हुए। मीर साहब ने तब इन्हें वहाँ से १२ कोस पर किसी अन्य फकीर के पास बारह वयों तक रहकर तप करने का आदेश भिजवाया और वहाँ से लौटने पर इन्हें अपने दर्शन दिये। उस समय तक इनका शरीर प्राय: सूख चुका या और इनके बाल भी बहुत बढ़ चुके थे। इन्हें भीर साहब ने अपना शिष्य बनाकर अदौत सिदांतों के उपदेश दिये और इनका नाम बुल्लाशाह रख दिया।

एक अन्य मत के अनुसार इनका जन्म कुस्तुन्तुनिया में सन् १००३ वा सं० १७६० में हुआ था और ये जाति के सैयद मुसलमान थे। अपनी किशोरावस्था में ही इन्हें आध्यात्मिक जिज्ञासाओं ने देश-भ्रमण के लिए प्रवृत्त किया और स्वदेश में किसी अच्छे फकीर का पता न पाकर ये पैदल

पंजाब की श्रोर चले आये। यहाँ पर इनकी मेंट इनायत-संचिप्त शाह सूफी से हो गई श्रीर कई हिंदू-साधकों के भी संपर्क परिचय में आकर इन्होंने सत्संग किये तथा श्रंत में कुसूर में जाकर वस गये। र परन्तु एक तीसरे मतवाले कुछ खोज के

पश्चात् इस निश्चय पर पहुँचे हैं कि बुल्लेशाह वास्तव में कहीं बाहर से नहीं आये थे। इनका जन्म भारत में ही लाहीर जिले के अंतर्गत पंडोल नामक गाँव में मुहम्मद दरवेश के घर हुआ या और इनका जन्म-संवत् भी १७३७ मानना चाहिए। बड़े होने पर ये किसी साधु दर्शनीनाथ के सत्संग में आये और अंत में इन्होंने प्रसिद्ध सूकी फकीर इनायतशाह को अपना मीर स्वीकार कर लिया। ये आमरण एक सच्चे ब्रह्मचारी की दशा में रहते रहे और इन्होंने एक विशुद्ध जीवन व्यतीत किया था। अपनी बहन के साथ ये कादरी शक्तारी सम्प्रदाय के अनुयायी समके जाते रहे और इनकी साधना का प्रधान स्थान कुसूर नाम का गाँव रहा। 'कुरान शरीफ' व परम्परागत विधानों की खरी आलोचना करने के कारण इन पर मौलवी लोगों की दृष्टि सदा कूर बनी रही और इन्हें कई बार कष्ट पहुँचाने के भी प्रयत्न किये गए। इनका

१. 'कल्याया' (गोरखपुर ) 'संत-अंब', पृ० ७९३:४। [परन्तु मियां भीर की मृत्यु सं० १६९२ में हुई थी—ले० ]

२. चितिमोहन सेन : मिडीवल मिस्टिसिअम आफ इंडिया, लंदन पू० १५६ ।

<sup>410-80</sup> 

देहांत सं० १८१० में कुस्र गाँव में ही हुआ था, जहाँ पर इनकी समाधि आज तक वर्तमान है और जो तीर्थ-स्थान की माँति माना जाता है। इनकी रचनाओं का एक संग्रह कुस्र-निवासी प्रेमिलंड द्वारा प्रकाशित हो चुका है जिसमें इनके 'दोहरे', 'काफी', 'सींहफीं', 'अठवारा', 'वारामासा' आदि एक किये गए हैं' और इनकी रचना 'सींहफीं' का एक संस्करण 'वेलवेडियर प्रेस, प्रयाग' से भी निकल चुका है। इन्होंने अपने सिद्धांतों को बड़ी शुद्ध व सरल पंजाबी हिंदी द्वारा स्पष्ट शब्दों में व्यक्त किया है।

संत बुल्लेशाइ का कादरी शत्तारी सम्प्रदाय के साथ संबंध या, श्रतएव साधारण सूफियों की भाँति ये वेदांत के सिदांतों द्वारा भी बहुत प्रभावित थे। इनके विचार बहुत परिमार्जित ये श्रीर उन पर कवीर साइव के सिदांतों की भी छाप स्पष्ट लिखत होती है। इनका कहना है कि "यदि हृदय के भीतर सच्चे नमाज की भावना न हो, तो मसजिदों में जाकर वहाँ

मत श्रपना समय नष्ट करना उचित नहीं कहा जा सकता। मन्दिर, ठाकुर-द्वारा वा मसजिद सभी चोरों श्रीर डाकुश्रो

के अड्डों के समान हैं; उनमें प्रेमरूपी परमात्मा का निवास-स्थान कमी नहीं हो सकता। मैं तो जो कुछ भी अपने सीचे-सादे प्रयत्नों द्वारा आध्यात्मिक अनुभव प्राप्त कर पाता हूँ, वह इन स्थानों के आचार्यों के संपर्क में आ जाने पर भ्रमात्मक बन जाता है। मक्के जाने से तब तक उद्धार नहीं हो सकता, जब तक हम अपने हृदय से अहंता का परित्याग भी न कर दें और न इसी प्रकार गंगा में सैकड़ों डुविकयाँ लगाने से ही कुछ संभव है। मैंने तो अल्ला का अपने भीतर ही अनुभव करके सदा के लिए विशुद्ध आनंद एवं शांति को उपलब्ध किया है। नित्य का सांसारिक मरण ही मेरा नित्य का आध्यात्मिक जीवन है और मैं प्रत्येक च्या अप्रसर होता हुआ चला जा रहा हूँ। हे बुल्ला, इंश्वर के प्रेम में सदा मस्त बने रहो। तुम्हें इसके लिए सैकड़ों-हजारों विरोधों का सामना करना पड़ेगा, किंतु इनकी परवाह न करो। जब कभी तुकते कोई कहे कि तू काफिर है, तो तू यही कह कि हाँ, तू सत्य कहता है। " "

संत बुल्लेशाह की रचनाएँ अधिकतर मस्ती से भरी हुई जान पड़ती हैं उपदेश और समक पड़ता है कि उनका प्रत्येक शब्द निजी अनुभव द्वारा ओतप्रोत है। ये कहते हैं:

डा० मोहनसिंड : 'हिस्टी आफ दि पंजाबी लिटरेचर', लाहौर, प्० २४।

२. चितिमोइन सेन : 'मिडीक्त मिस्टिसिन्म आफ इंटिया' ए० १५६:७।

ऐन-ऐन ही आप है बिना नुकते, सदा चैन महबूब दिलदार मेरा॥ इक्क बार महबूबन् जिनी डिठा, ओह देखखेहार है सम्भकेरा॥ उसतो लख बहिस्त कुरवाण कोते, पहुँचे महल बेगम्म चुकाई फेंडा। बुल्लाशाह उस हाल मस्तान फिरदे, हाथी मत्तके तोड़ जंजीर जेड़ा॥ १६॥

स्वर्धात् वह मेरा प्रियतम परमात्मा नितांत निरुपाधि एवं नित्य आनंदस्वरूप है और जिसने उसे एक बार भी देख लिया, वह चिंकत हो गया। उसके प्रति लाखों स्वर्ग न्योद्धावर कर दिये तथा प्रपंचों से श्रलग हो उस दशा को प्राप्त कर लिया, जो चिंताओं से रहित है। बुल्लाशाह उसी स्थिति में आ जंजीर तोड़कर स्वतंत्र बन हाथी की भाँति मस्त हो किर रहा है। इसी प्रकार ये सर्वात्मवाद की भावना से प्रेरित हो अन्यत्र कहते हैं:

'उक बूक्त कवन छप आया है। कई तुकते में जो फेर पड़ा, तब ऐन गैन का नाम धरा। जब मुरसिद तुकता दूर किया, तब ऐनो ऐन कहाया है॥ तुर्सी इलम किताबा पढ़दे हो, केहे उल्टे माने करदे हो। बेमूजब ऐवें लड़दे हो, केहा उल्टा वेद पढ़ाया है॥ तुई दूर करो, कोई सोर नहीं, हिन्दु तुरक कोई होर नहीं। सब साधु लखो कोई चोर नहीं, घट घट में आप समाया है॥ ना मैं मुल्ला, ना मैं काजी, ना मैं मुन्नी, ना मैं हाजी। बुल्लेशाह नाल लाई वाजी, अनहद सबद बजाया है॥

श्रयांत् तिनक समक्त तो लो कि कौन तुम्हारे सामने गुप्तरूप से वर्तमान है। केवल उपाधियों के ही कारण नाम व रूप के मेद दीख पड़ते हैं, सद्गुर द्वारा भ्रम दूर कर दिये जाने पर केवल श्रात्मस्वरूप ही एक मात्र रह जाता है। तुम शास्त्रादि का श्रध्ययन करते हो तथा व्यथं उल्टा-सीधा। श्रयं लगाते हो श्रीर लड़ते हो। यदि द्वेत की भावना को दूर कर के देखों तो हिंदू व मुसलमान में कोई श्रंतर ही नहीं है; सभी एक समान साधु जान पड़ते हैं श्रीर सबके भीतर वही एक व्याप्त समक्त पड़ता है। मैं न तो मुल्ला हूँ, न काजी हूँ श्रीर न श्रपने को कभी मुन्नी श्रथवा हाजी ही मानने को तैयार हूँ। श्रव

१. 'बुल्लाशाह की सीहफीं' ( अविकेटेश्वर स्टीम प्रेस, बंबई ) ए० ६।

२. 'भजन-संग्रह' (चीथा भाग ) गीता प्रेस, गोरखपुर, १० १३७:८।

तो उसके साथ आत्मीयता की बाजी मार ली है और अनाहत राज्य बजाता हुआ आनंद में विभोर हूँ।

#### (३) बाबा किनाराम अधोरी

वर्तमान बनारस जिले की चंदौलो तहसील में रामगढ़ नाम का एक गाँव है, जो वाण्यंगा के किनारे बसा हुआ है। वहाँ पर किसी समय रखुवंशी चत्रियों की एक प्रधान बस्ती थी और उन्हीं के कुल में किसी अकबर नामक व्यक्ति के घर बाबा किनाराम का जन्म हुआ था। ये अपने बचपन से ही अरखंत अद्धाल व एकांतप्रेमी थे और लोग बहुधा

प्रारंभिक इन्हें रामनाम का स्मरण करते हुए भी देखा करते थे। ये जीवन अपने तीन भाइयों में सबसे बड़े थे और इनका विवाह भी लगभग १२ वर्ष की अवस्था में ही कर दिया गया था

जिससे इनकी प्रवृत्ति वैराग्य की श्रोर न बद सके । किंद्र तीन वर्ष के श्रनंतर जब इनके गीने का दिन निश्चित हुआ और उसके लिए जाने की तैयारी होने लगी, इन्होंने अपनी माता से इठपूर्वंक दूध-भात माँगकर खाया, तथा कारण पूछने पर भावी गाई स्थ्य-जीवन के प्रति अपनी श्रनिच्छा प्रकट की । संयोगवश इनकी स्त्री का देहांत भी हो गया और गौना न हो सका। तत्पश्चात् एक दिन ये अपने घर से विना कहे-सुने विरक्त होकर निकल पढ़े और वर्तमान बिलया जिले के कारों नामक गाँव के संयोगी वैध्णव महात्मा बाबा शिवराम द्वारा दीचित होकर उनकी सेवा-सुअधा में श्रपना जीवन व्यतीत करने लंगे। प्रसिद्ध है कि वहाँ भी अपने गुक के पुनर्विवाह के ही कारण खिन्न होकर ये श्रिषक दिनों तक ठहर न सके और उनकी श्राशा लेकर अपने जन्मस्थान को लीट इन्होंने भजनभाव में रहना चाहा।

परन्तु घरवालों से इनका विरक्त जीवन देखा न जा सका और वे इनसे बार-बार फिर से दूसरा विवाइ करने का आग्रह करने लगे। इसलिए इन्होंने कुछ दिनों तक देश-भ्रमण करने की ठान ली और चारों घाम के अतिरिक्त अन्य प्रधान तीयों की भी यात्रा कर फिर एक बार घर लीट आये। अब की बार इन्होंने अपनी कुटी अपने पूर्व निवासस्थान से इटकर

बार इन्होन अपनी कुटा अपन पूर्व निवासस्थान स इटकर देश-अमण बनायी और जनता के उपकारार्थ 'रामसागर' जैसे कुएँ आदि का भी निर्माण किया। इनके भजनानुराग एवं समाज-सेवा के कारण लोग इनसे बहुत प्रभावित होने लगे और इनके यहाँ उनकी भीड़ लगने लगी। अतएव, ये फिर अपनी तीसरी यात्रा के लिए

वहाँ से चल पड़े और किसी वृद्धा के इकलीते पुत्र को अमने साथ लेकर लूनागढ़ की ओर पहुँचे। वहाँ जूनागढ़ के नवाब के कर्मचारियों ने इनके शिष्य को किसी कारण बंदी बना लिया और उसे छुड़ाने की चेष्टा में कुछ दिनों के लिए इन्हें भी जेल जाना पड़ा। प्रसिद्ध है कि बंदीयह में इन्होंने अनेक चमत्कार दिखलाये जिस कारण नवाब ने दोनों को मुक्त कर दिया और ये फिर यात्रा करने लगे। इनके काराबद्ध होने की घटना का समय सं० १७२४ समझा जाता है और इनके उक्त शिष्य का नाम बिजाराम बतलाया जाता है।

बाबा किनाराम का मुख्य कार्य इस लम्बी यात्रा में महत्त्रपूर्ण स्थानों पर कुछ दिनों तक ठहरकर वहाँ के साधुश्रों से सत्संग करना तथा श्रपनी उपलब्ध ब्राध्यात्मिक अनुभृति के अनुसार एकांत में ब्रात्मचितन करना रहा । फलतः कहते हैं कि इन्हें इसो बीच में गिरनार के ऊपर किसी ऐसे महात्मा के दर्शन हो गए, जिन्होंने इनके जीवन में काया पलटकर पूर्ण शांति ला दी। इन्होंने अपने अंथ 'विवेकसार' में बतलाया है कि "मुक्ते पुरी, द्वारिका तथा गोमती व गंगासागर के चेत्रों में दत्तात्रेय मुनि से भेंट हुई, जिन्होंने दयापूर्वक मेरे सिर पर अपना हाथ रखा और मेरे हृदय के भीतर ज्ञान-विज्ञान एवं इड मक्ति के भाव जाएत कर दिये।" ये दत्तात्रेय मुनि कदाचित् वही पौराशिक व्यक्ति हैं जो अत्रि मूनि के पुत्र और अवधूत वेशधारी समभे जाते हैं। इस कारण उनसे इनकी भेंट की घटना भी 'अलौकिक' ही कही जा सकती है। फिर भी इन्होंने उन्हीं को उक्त रचना के अंतर्गत अपना परमगुरु व प्यपदर्शक माना है, तथा अपने मत को भी तदनुसार 'अवधृत सत' ही ठहराया है। जो हो, खारो चलकर सं० १७५४ के लगभग इन्होंने काशी में केदारघाट के निकट वहाँ के प्रसिद्ध महात्मा कालुराम 'श्रवीरी' के भी दश्रेंन किये और कुछ काल तक उनके साथ रहकर एवं विविध सिदियों के चमत्कारों से प्रभावित होकर वहीं 'कृमिकुंड' पर उनसे दीचित हो गए। कहा जाता है कि इन कालुराम ने ही वाबा किनाराम को ,िगरनार पर्वत के ऊपर तथा अन्य कई तीर्थ स्थानों में दत्तात्रेय के रूप में पहले

 <sup>&#</sup>x27;पुरा द्वारिका गोमती, गंगासागर तीर। दत्तात्रीय मी कहं मिले, हरन महा भव पीर।
 अति दयाल मम सीस पर, कर परस्यो मुनिराय। शान विज्ञान भक्ति हृद्द, दीन्द्री
 हृदय लखाय। 'विवेकसार' १० २।

भी दर्शन दिये ये और पीछे निज स्वरूप में इन्हें काशी में दीचित किया ' या । यावा किनाराम ने कदाचित् उनसे दीचित होने की घटना की ही स्रोर संकेत करते हुए एक स्थान पर कहा है —

> 'कीना कीना सब कहैं, कालू कहै न कीय। कीना कालू एक भये, राम करें सो होय॥'9

वाबा किनाराम के प्रथम गुरु बाबा शिवाराम तो 'भक्ति जयमाल' के रचियता एक प्रसिद्ध भक्त ये जिनके स्थान पर आज भी एक मंदिर वर्तमान है, किंतु इनके द्वितीय गुरु कालूराम के संबंध में कुछ अधिक पता नहीं चलता । ब्रिग्स साहब के कथनानुसार हेनरो बालफोर ने अधोर-मत

के विषय में कुछ सामग्री एकत्र कर उसे 'लाइफ काल्राम व हिस्ट्री आफ ऐन अधोरी फकीर' नाम से प्रकाशित किया अधोर-पंथ है और बतलाया है कि अधोर-पंथ वस्तुतः गुरु गोरखनाय डारा प्रवर्तित गोरखपंथ की एक शाखा है जिसके

सर्वप्रथम प्रचारक कोई मोतीनाय ये। उन्होंने उस शाखा की तीन उप-शाखाओं की भी चर्चा की है और उनके नाम क्रमशः 'औघड़', 'सर्वेगी' और 'युरे' बतलाये हैं। 'करुलूसिंह फकीर' (संभवतः उक्त कालूराम) को उन्होंने 'औघड़' उपशाखा का अनुयायी माना है और कहा है कि ये अन्य अघोरियों की भाँति अपने को चमत्कार-प्रदर्शक सिद्ध करना नहीं चाहते ये। अघोर-पंथ के अनुयायियों का साधारखतः मुदें का मांस खाना तथा उसकी खोपड़ी में मदिरा आदि का पीना वा अन्य धिनीनी वस्तुओं का स्यवहार करना भी देखा जाता है और ब्रिग्स साहब ने इसी कारख उनके कोपालिक वा कालामुख शैव सम्प्रदायवालों से प्रायः अभिन्न होने का भी अनुमान किया है। इसी प्रकार दत्तात्रेय को भी उन्होंने अघोरी ही लिखा है। परन्तु 'औघड़' नाम उन गोरखपंथियों को भी दिया जाता है जो कनफटा योगी हो जाने के अंतिम संस्कार तक पहुँचे हुए नहीं रहते और कभी-कभी इन दोनों प्रकार के नाथपंथियों को भिन्न-भिन्न मानते हुए पहले वर्गतालों को जालंघरीनाय का और दूसरों को मत्स्येन्द्रनाय का अनुयायी

१. 'गीतावली' प्० ५।

२. जी० डब्ल्यू० बिग्स : 'गोरखनाथ ऐंश दि कनफटा योगीज' पु० ७२ (टिप्पणी)।

३. वही, ५० २२४।

v. वर्षी, प्र ७५।

कहने की परिपारी भी चली श्वाती है। उधर दत्तात्रेय मुनि के साथ भी श्राधार पंथ का कोई संबंध सिद्ध नहीं होता। पुराणों से केवल इतना ही पता चलता है कि ये विष्णु के श्रंशावतार ये श्रीर एक बार दाहिने हाथ में मदिरा का घड़ा श्रीर वाम भाग में किसी सर्वांग सुंदरी श्रप्तरा को लेकर वे जल के बाहर निकले थे। इसके सिवाय, उनके नाम पर चलनेवाले दत्तात्रेय-पंथ में भी श्रधोर-पंथ की बातों को उतनी प्रधानता नहीं दी जाती श्रीर न श्रवधृत शब्द की परिभाषा में ही उनका समावेश समक्ता जा सकता है। श्रतएव दत्तात्रेय मुनि के साथ बाबा कालूराम के श्रवोर-पंथ का यह संबंध उसकी विशेषता का ही दोतक समक्ता जा सकता है। बाबा किनाराम ने भी कदाचित् इसी कारण उसे 'श्रवधृत-मत' ही नाम दिया है।

बाबा कालूराम से दीचित हो जाने पर बाबा किनाराम सदा कृमिकंड पर ही रहते ये और कभी-कभी रामगढ़ की श्रोर भी जाते रहे। श्रपने गुरु का देहांत हो जाने पर ये उनकी गद्दी पर उत्तराधिकारी के रूप में बैठे श्रीर त्रांत तक अपने 'अधोर-पंथ' का प्रचार किया। कहा जाता है कि इनकी मृत्य सं ० १८२६ में १४२ वर्ष की आयु में हुई। इन्होंने प्रचार-कार्य व अपने मत को स्पष्ट करने के लिए उक्त 'विवेकसार' नामक एक छोटा-सा ग्रंथ लिखा है और कुछ फुटकर पद्यों की भी रचना की है जो 'गीतावली' व 'रामगीता' के रूपों में संग्रहीत हैं। इनके वैष्णवमतपरक भावों को प्रदर्शित करनेवाले पद्यों को इसी प्रकार 'रामरमाल', 'रामचपेटा' व 'राममंगल' के नाम से एकत्र किया गया है। अपने उक्त दोनों गुरुश्रों की मर्यादा निभाने के लिए इन्होंने चार वैष्ण्य मत के मठ मारुफपुर, नथीडीह, परानापुर श्रीर महुवर में तथा उसी प्रकार अधोरमत के चार मठ रामगढ़ (बनारस जिला), देवल ( गाजीपर जिला ), इरिहरपुर ( जीनपर जिला ) एवं कृपिकंड ( मुहल्ला भदैनी काशी ) में स्थापित किये हैं, जो अब तह चल रहे हैं। कृमिकंड की रामशाला ही वस्तुत: इनके पंथ का प्रधान मठ है, जहाँ कालुराम, किनाराम एवं अन्य महंतों की भी समाधियाँ वर्तमान हैं और जिसकी एक उपशासा काशी नगरी के ही सैनपुरा मुहल्ले में आजकल बाबा गुलाबचंद्र 'श्रानंद' की श्रध्यचता में चल रही है। बाबा किनाराम के

१ "सर्वान् प्रकृति विकारानदधुनीत्यवधृतः" 'गोरचसिद्धांत-संग्रह' पृ० १।

व्यक्तित्व एवं ख्याति से प्रभावित होकर काशी प्रांत के प्रसिद्ध राजा बलवंतिसिंह ने रामगढ़ के पूजा-व्यय के निमित्त अपने ६६ गाँवों में से प्रत्येक से एक रुपये की वार्षिक आय निश्चित कर दी थी, जो वहाँ के महंतों को कदाचित् अभी तक मिलती हैं। इनके पंथ को बहुधा 'किनारामी अधीरपंय' भी कहा जाता है जिसके अनुयायी प्रायः सभी जाति के लोग हैं और उनमें मुसलमान भी सम्मिलित हैं। इनके अधोर-पंथ के प्रचार का नेपाल, गुजरात एवं समरकंद तक होना कहा जाता है।

इनकी प्रधान रचना 'विवेकसार' में उसका रचना काल सं॰ १८१२ दिया गया है और उससे यह भी जान पड़ता है कि वह मालवा प्रांत के प्रसिद्ध नगर उज्जैन में कदाचित् शिमा नदी के किनारे लिखी गई थी। उसमें दिये गये सिद्धांतों को बाबा किनाराम ने अपने गुरु की कृपा से अपने

निजी अनुभव के अनुसार लिखा है, जिसमें इनके विवेकसार व अनुसार चारों वेदों, वेदांत, शास्त्र एवं पुराणों के भी मतों भत का सारांश का सार आ जाता है। इसकी रचना का उद्देश्य इन्होंने यह बतलाया है कि 'संसार असार एवं पाँच भौतिक

मात्र है और इसमें रहनेवाले जीवों को त्रैताप वाधित किया करते हैं जिन्हें दर कर आत्मप्रकाश प्रकट करना आवश्यक है।' इन्होंने पुस्तक को आत्माराम की वंदना से आरम्म किया है और 'जस कछ मो कहँ लखि परयों के आधार पर 'साध्यसाद को प्रकट फल' रूप में 'आत्मानुभव की कथा' का ही विवरण दिया है। इनके अनुसार सत्य ही सत्यपुरुष व निरंजन है, जो सर्वत्र 'व्यापक' व 'व्याप्य' रूपों में वर्तमान है। उसका अस्तित्व सहज स्वरूप है। 'विवेकसार' में अध्ट ग्रंगों का भी वर्णन है, जिन्हें कमश: 'ज्ञान ग्रंग', 'वैराग्य ग्रंग', विज्ञान ग्रंग', 'निरालंब ग्रंग', 'शम अंग', 'श्रजपा श्रंग', 'शून्य श्रंग' तथा 'रज्ञा श्रग' नाम दिये गए हैं। इनमें से पहले तीन में इनके मतानुसार सुध्टि का रहंस्य बतलाया गया है, काया-परिचय वा पिड व अझांड की समता दर्शायी गयी है, अनाइत व निरंजन आदि के स्थान निर्दिष्ट किये गए हैं और इसी प्रकार इसके अगले तीन खंगों में उनकी साधना का परिचय, निरालंब की स्थिति, खात्मविचार से शांति की उपलब्ध एवं अजपाजाप तथा सहज समाधि की चर्चा की गई है। इसके शेष दो खंगों में कमशः सारे विश्व के आत्ममय होने तथा आत्मस्थिति के रचार्थ दया, विवेक, विचार व ससंग के द्वारा जीवन यापन करने की चार विधियाँ भी बतलायी गई है।

वाया किनाराम के सिद्धांत संत-मत से ही मिलते जुलते प्रतीत होते हैं

श्रीर इनकी प्रायः सभी रचनाश्रों में उसकी छाप स्पष्ट लचित होती है।

इनके द्वारा प्रयुक्त 'जोगजुगति', 'सुरित', 'निरवान', 'श्रनहृद संतमत व वानी', 'सत्त सुकृत' जैसे शब्दों से भी इनके 'श्रवधृत-मत' किनाराम वा 'श्रघोर-पंथ' का संत-मत द्वारा भली भौति प्रभावित होना समका जा सकता है। उदाहरस के लिए:

'श्रनुभव सोई जानिये जो नित रहे विचार । राम किना सतशब्द गहि, उतर जाय भौपार ॥' 'गीतावली' पृ० १२ 'शब्द का रूप साचो जगत पुरुष है, शब्द का मेद कोइ संत जाने । शब्द ख्रज, श्रमर श्रद्धितीय व्यापक पुरुष, संतगुर शब्द सुविचार श्राने ॥ चंद में जोति है, जोति में चंद है, श्ररथ श्रनुभौकरि येक श्राने । राम किना श्रगम राह बांकी निपट, निकट को छाड़ि को प्रीति ठाने ॥' वहीं, पृ० ६

दिये जा सकते हैं; फिर भी बाबा किनाराम के अनुयायी उससे अपना कोई अत्यक्त संबंध स्वीकार करते नहीं जान पड़ते।

THE R. P. LEWIS CO. LEWIS CO., LANSING, MICH.

With the second the second second

NAMES OF TAXABLE PARTY OF TAXABLE PARTY.

# सप्तम अध्याय आधुनिक युग (सं० १८५० से अब तक)

१. सामान्य परिचय

विक्रम की उन्नीसवीं शताब्दी के लगभग प्रथम चरण से ही भारत में श्रंप्रेजों की सत्ता जमने लगी थी। उनका शासन कई प्रांतों में श्रारंभ होने लगा था और उनके संपर्क में क्रमशः आते रहने के कारण भारतीय मनोवृत्ति पर उनकी संस्कृति का कुछ न कुछ रंग भी चढ़ने लगा था। योरपीय विद्वानों ने इसके अनंतर इमारे प्राचीन नवीन विवेचन- साहित्य का अध्ययन व अनुशीलन आरंभ कर दिया और पद्धति प्रत्येक वात का मूल्यांकन एक नवीन दृष्टिकोण से होने लगा । भारतीय धर्म, भारतीय संस्कृति, भारतीय दर्शन, भारतीय साहित्य, भारतीय कला व भारतीय जीवन के साधारण से साधारण पाइवों पर भी अब एक तटस्थ व्यक्ति बनकर विचार किया जाने लगा और इस प्रकार प्रत्येक के गुग्-दोष की परीचा का भी अवसर मिला। जिस किसी बात पर पुनर्विचार आरंभ होता, उसके मूल स्वरूप, उसके क्रमिक विकास और उसकी वर्तमान स्थिति के विषय में सांगोपांग अध्ययन करने की चेध्टा की जाती, उसके प्रत्येक रूप से परिचय प्राप्त किया जाता तथा श्रांत में उसके भविष्य के संबंध में भी कुछ दूर तक अनुमान कर लिया जाता। इसी प्रकार उसके गुण्-दोषों पर ध्यान देते समय बहुषा उसकी तुलना अन्य समक्त बातों के साथ की जाती और कभी-कभी उसे विदेशीय प्रसंगों के प्रकारा में भी लाकर परखने का प्रयत्न किया जाता । यह कार्य पहले पहल योरपीय विद्वानों ने ही आरंभ किया, कितु उनकी विवेचन-पद्धति का अनुसरण कर फिर भारतीय विद्वान भी इस स्रोर प्रवृत्त हुए।

भारतीय धार्मिक साहित्य व साम्प्रदाधिक विकास का अध्ययन पहले पहल इंसाई पादरियों ने आरंभ किया। पता चलता है कि लगभग उसी समय डेनमार्क देश के जीलैंड निवासो विशय मुंटर सहय (Mousignor Munter) ने कबीर साइव के संबंध में 'मूलपंची' नाम का एक ग्रंथ इटालियन भाषा में लिखा था, जो 'Mines of The धार्मिक East' अर्थात् प्राच्य विद्यानिधि ग्रंथमाला के तृतीय साहित्य आदि भाग में प्रकाशित हुआ था। वह किसी कबीरपंथीय ग्रंथ का अनुवाद मात्र कहलाता था, किंतु उसमें उस मत के सध्ट-संबंधी विचारों का परिचय उपहास की मनोबृत्ति के

साथ दिया गया जान पड़ता था। वह वास्तव में एक अन्य वृहद् मंथ का केवल एक अंश मात्र था, जो कबीर साहब के धार्मिक विचारों तथा उनकी सुधार-संबंधी योजना का परिचय देने के उद्देश्य से लिखा गया थां। फिर तो विल्सन साहब, गासीं द तासी जैसे अन्य विदेशी विद्वानों का भी ध्यान इस ओर आकृष्ट हुआ और भिन्न-भिन्न संतों, उनके मत, प्रचार-पद्धित एवं कृतियों के संबंध में परिचय देने तथा उन पर आलोचनात्मक निबंध लिखने की एक परिपाटी ही चल पड़ी। उक्त पाश्चात्य विद्वानों ने यह कार्य सर्वप्रयम कदाचित् शुद्ध जानकारी के लिए ही आरंभ किया था और कभी-कभी वे ऐसे अवसरों का उपयोग अपनी निजी संस्कृति को अधिक उत्कृष्ट सिद्ध करने में भी कर लिया करते थे, किंद्र उनके नवीन दृष्टिकोण व सुकारों की ओर सर्वसायरण का भी ध्यान कमशः आकृष्ट हो चला और सभी वातों को एक बार फिर से देखते समय उन्हें नया व सुधरा रूप देने के प्रयन्त आरंभ हो गए।

कबीर साहब तथा उनके अनुकरण में भिन्न-भिन्न पंथो व सम्प्रदायों के स्थापित करनेवाले संतों का प्रधान उद्देश्य प्रचलित प्रपंचों व विडंबनाओं को दूर कर उनकी आड़ में न दीख पड़नेवाले वास्तविक धर्म के रहस्य का उद्धाटन करना था और इस प्रकार उनका दृष्टिकोण मी अपनी परिस्थिति

की पूरी परख व विवेचना पर ही आश्रित रहता आया था, पंथों की जिस कारण उन्हें सुधारक मात्र कहने की परिपाटी अभी प्रवृत्ति तक चली आई है। परंतु समय पाकर उनके अनुयासियों की प्रवृत्ति, कमशः साम्प्रदायिक भावनाओं से प्रभावित

र. H. H. Wilson की पुस्तक Religious Sects of the Hindus (p.p. 77-8) की पाद-टिप्पकी में मूलपंथ का नाम इस प्रकार दिवा गया है:--'III libro primario dei Cairste (Specino di reforma della gentilita si chiama Satuami Kabir questo libro a fra la carta di propoganda)'.

होने लगी श्रीर उसमें संकीर्याता के दोष भी लिख्त होने लगे। संत दादू दयाल के शिष्य प्रसिद्ध संदरदास (मृ० सं० १७४६) ने श्रपने ग्रंथ 'संदर विलास' में कदाचित् इसी बात की श्रोर संकेत किया था, जब कि उन्होंने योगी, जैनी, स्पी, संन्यासी जैसे वगों की श्रालोचना करते समय उनके साथ-साथ कबीर व हरिदास को गुरु माननेवाले क्रमशः कबीर-पंथियों व निरंजिनयों की भी चर्चा कर दी थीं। फिर भी श्रपने-श्रपने वगों को प्राचीन श्राधारों पर अवलंबित कर उन्हें अंध्ठ सिद्ध करने की श्रमिलाधा ने श्राचीन श्राधारों पर अवलंबित कर उन्हें अंध्ठ सिद्ध करने की श्रमिलाधा ने श्राचीन श्राधारों पर अवलंबित कर उन्हें अंध्ठ सिद्ध करने की श्रमिलाधा ने श्राचीन प्राचारकों को श्रीर भी पथभुष्ट कर दिया, उनकी साधनाश्रों के श्रांतर्गत पौराशिक एवं तांत्रिक पद्धतियों का प्रवेश होने लगा श्रीर उनकी प्रवृत्ति फिर एक बार उसी श्रोर उन्मुख हो चली, जिघर से उसे मोइने के लिए पहले संतों ने श्रपने उपदेशों द्वारा श्रथक परिश्रम किया था। विक्रम की उन्नीसवीं शताब्दी के पूर्वार्द्ध तक इस प्रकार संतों की परम्परा के श्रंतर्गत नवीन तथा प्राचीन पंथों में भी मौलिक सिद्धांतों से कहीं श्रिक वाह्य विधानों का ही प्राधान्य हो गया श्रीर यह बात स्वमावतः श्रवांछनीय थी।

आधुनिक युग के प्रथम प्रसिद्ध संत तुलसी साहब को ये बातें पसंद न आर्थी और उन्होंने इनके विरुद्ध कट्ट आलोचना आरंभ कर दी । उन्होंने अपनी 'वट रामायन' में कबीर-पथ में प्रचलित चौका-विधि, नारियल फोड़ना, परवाना देना जैसी बातों का वास्तविक रहस्य

बुद्धिवादी बतलाया और स्पष्ट शब्दों में कह डाला कि,

व्याख्या 'भूठा पंथ जगत सब लूटा। कहा कबीर सो मारग छूटा ॥)°

इसी प्रकार उन्होंने नानक-पंथ के सबंध में भी कहते हुए 'वाहगुर', 'कड़ा परसाद' व 'नानक-पोरखगोध्टी' जैसी वातों के मूल में वर्तमान अभिप्रायों के प्रकट करने का प्रयत्न किया और 'निरंकार', 'पौड़ी' श्रादि शब्दों का वास्तविक अर्थ भी बतलाया। वे पंथों की संख्या में होती जाने-वाली वृद्धि से भी प्रसन्न नहीं ये और न स्वयं कोई नवीन पंथ चलाने के लिए ही उत्सुक थे। वे कहते थे कि,

'तुलसी तासे पंथ न कीन्हा। भेष जगत भया पंथ ऋषीना॥'3

१. 'सुंदरग्रंथावाली' ( पुरोहित हरिनारायण संपादित ) मा०२, पृ० ३=५ ।

२. 'बट रामायन' (वेलवेडियर प्रेस, प्रायग) मा० १, पृ० १९३।

३. वहीं, भाव २, ५० ३५७।

पंथों के निर्माण की वे कोई आवश्यकता नहीं समसते ये और सच्चे संत को ही अपना गुरु तक स्वीकार करने को प्रस्तुत रहा करते थे। उनकी आलोचना केवल ध्वंसात्मक न थी और वे प्रचलित पंथों की प्रत्येक वाह्य विधि को बुद्धिवाद के सहारे एक नवीन ढंग से समसा भर देना चाहते थे। उनके अनंतर आनेवाले 'राधास्वामी सत्संग' के अनुयायी इस बात में एक प्रकार से उनसे भी आगे बढ़ गए। उन्होंने अपनी पायः प्रत्येक धारणा के संबंध में कोई न कोई वैज्ञानिक व्यख्या भी देना आरंभ कर दिया और इस प्रकार उनके सम्प्रदाय के मूल सिद्धांत विज्ञान द्वारा भी प्रमाणित समसे जाने लगे।

संतों में इस प्रकार की समीद्धात्मक प्रवृत्ति के जागते ही उनके यहाँ अपने प्रमुख मान्य प्रंथों का गंभीर अध्ययन आरंभ हो गया और उसके आधार पर भिन्न-भिन्न प्रकार के मान्यों व टीकाओं की रचना का भी स्त्रपात हुआ। तदनुसार कवीर-पंथी रामरहस दास ने इस युग के ही आरंभ में 'वीजक' के वास्तविक रहस्य को स्पष्ट करने के लिए साम्प्रदायिक अपनी प्रसिद्ध पुस्तक 'पंचप्रंथी' का निर्माण किया और भाष्य, आदि अपने पंडित्यपूर्ण सिद्धांत-विवेचन द्वारा आगे आनेवाले टीकाकारों के लिए एक आदर्श प्रस्तुत कर दिया। पूरन साहब की 'त्रिज्या' नाम की बीजक-टीका तथा भिन्त-भिन्न विचारों के आधार पर निर्मित अन्य अनेक टीकाओं के लिए भी उक्त व्याख्या आगे चलका प्रध-प्रदर्शक सिद्ध हुई। नानक-पंथ, दादूर्यंथ आदि अन्य कुछ,

आधार पर निर्मित अन्य अनेक टीकाओं के लिए भी उक्त व्याख्या आगे चलकर पय-प्रदर्शक सिद्ध हुई। नानक पंय, दादू-पंथ आदि अन्य कुछ, सम्प्रदायों के कतिपय प्रधान ग्रंथों के सम्पादित संस्करण भी तब से प्राय: उसी आदर्श को सामने रखकर प्रकाशित होते आए हैं और इनकी संख्या कम नहीं है।

इसी प्रकार एक अन्य प्रवृत्ति भी जो इस युग के आरंभ से ही लिखित होने लगी, साधारण समाज में दीख पड़नेवाली खुराइयों के सुधारने की थी। पाश्चात्य देश के लोगों के संपर्क में आ जाने के कारण यहाँ के निवासियों का उनके द्वारा प्रभावित हो जाना स्वाभाविक था। तदनुसार भारतीयों ने

श्रुपने समाज की भी वर्तमान स्थिति को एक नवीन ढंग सुधार से देखना श्रारंभ किया श्रीर दूसरे समाजों की तुलना में की अवृत्ति उसके गुल-दोषों पर विचार करते हुए उसमें श्रावश्यक परिवर्तन लाने के उद्योग करने लगे। राजा राममोइन राय (सं॰ १८३४:१८६०) तथा स्वामी दयानंद (सं॰ १८८१:१६४०) जैसे
मुधारकों ने इसी युग में प्राचीन परम्परा के श्रंघानुसरण के विरुद्ध
श्रपने-श्रपने कहे उठाये श्रीर धार्मिक हिंदू समाज को श्रपने-श्रपने
मंतव्यानुसार फिर से सुदृद्ध सुव्यवस्थित बना डालने के प्रयत्न किये।
इन बातों के कारण मानव जाति के महत्त्व को परस्तने की एक नवीन प्रणाली
का सुत्रपात हुत्रा, जिसका प्रभाव संत-परम्परा के श्रनुयायियों पर भी विना
पड़े नहीं रह सका। नांगी-सम्प्रदाय के प्रवर्तक संत डेढ्राज ने कदाचित्
ऐसे ही वातावरण से प्रभावित होकर पुरुषों एवं ख्रियों के समानाधिकार पर
इतना ध्यान दिया। सामाजिक कुरीतियों को हटाने की चेध्टा करते समय
उन्होंने ख्रियों के पद को उच्च बनाने की पूरी व्यवस्था दी श्रीर श्राध्यात्मक
साधना में उन्हें विना किसी भी श्रङ्चन के साथ पूरा भाग लेने का सुश्रवसर
प्रदान किया।

इसके सिवाय इस युग की एक और विशेषता यह भी थी कि आधुनिक संत मानव-जीवन को केवल ठेठ धार्मिक सीमा के ही भीतर संकुचित न रखते हए उसे ऋधिक व्यापक रूप देना तथा उसे अपने विकास के लिए उत्साहित करते रहना भी चाहते थे। कबीर साहब ने मनुष्य की पूर्णता की श्रोर विशेष ध्यान दिया था, गुरु नानक ने उसकी त्रांतरिक शक्तियों के पूर्ण विकास के निमित्त साधनाओं का आयोजन भी किया था और दाद्दयाल ने अपनी ग्रादर्श साधना का नाम ही कदाचित् इसी कारण 'पूर्शीग -साधना रख छोड़ा था । किंतु पंथ-निर्माण की प्रवल प्रवृत्ति ने उनके पीछे आनेवाले संतों की कमान इस और नहीं होने दी और वे अनावश्यक प्रपंचों में ही अधिक लगते चले गए । उनकी संस्थाएँ केवल धार्मिक सधार को एकांगी योजनाश्चों को लेकर चल पड़ी श्चीर उनका मुख्य ध्येय विस्मृत-सा होने लगा । नानक-पंथ वा िख-धर्म के प्रधान प्रचारकों ने इस स्रोर कुछ अधिक तत्परता अवश्य दिखलायी, किंतु परिस्थित ने उनके कार्य को पक प्रकार के साम्प्रदायिक रॅंग में रॅंग डाला और खंत में उसके अनुयायी एक जाति-विशेष के रूप में परिशत हो गए । साध-सम्प्रदाय के अनुयायियों ने भी इसी प्रकार अपने को कोरा धार्मिक समाज मात्र न मानकर अपनी उन्नति के अन्य पाश्वों पर भी ध्यान देना चाहा था, किंतु जिस प्रकार अस्याचार के विरुद्ध लोहा लेनेवाले सिखों व सत्तनामियों की पृथक्-पृथक

जातियाँ वन गईं, उसी प्रकार साधों की गणना उनकी जीविका के कारण व्यवसायी समाज के अंतर्गत होने लगी। इन दोनों की असफलता का प्रधान कारण यह या कि इन्होंने अपने-अपने अनुयायियों के व्यक्तिगत विकास की उपेचा कर अपनी उन्नति की आशा अपने केवल सामुदायिक रूगों में ही केंद्रित कर रखी थी।

संतों की परम्परा के पूर्वकालीन प्रचारकों की धारणा इस प्रकार की नहीं थी और उनका दृष्टिकोण भी इसी कारण इससे नितांत भिन्न था। वे व्यक्ति के पूर्ण विकास को सामाजिक उन्नति व अभिवृद्धि अथवा विश्व-कल्याण के लिए भी अत्यंत आवश्यक समक्तते थे। उनका कहना था कि किसी भी आदर्श को समाज के समन्न रखने के पहले उसके स्वरूप एवं वास्तविक

मूल्य का व्यक्तिगत परिचय पा लेना, उसके आधार पर व्यक्तित्व का प्रचलित किये जानेवाले नियमों के प्रभाव को स्वयं अनुभव विकास कर लेना और उसे भन्ने प्रकार से परस्व लेना चाहिए। उसे इस प्रकार व्यवहारोपयोगी सिद्ध कर लेने पर ही उसके

अनुसार सामाजिक व्यवस्था का निर्णय करना न्याय-संगत हुआ करता है। मानव-जाति स्वभावतः एक समान है और उसके कर्मिक विकास का इतिहास इस बात का साची है कि उसके अंतर्गत पाये जानेवाले सत्य, प्रेम, श्राहिसा, परोपकार, पवित्राचरण व संयत जीवन की ख्रोर उन्मुख रहनेवाली प्रवृत्तियों ने ही उसे आज तक जीवित व सुरद्धित रखा है। उसके भीतर लांद्धत होने वाली पाशविक वृत्तियाँ उसे सदा उसके नाश की श्रोर प्रेरित करती श्राई हैं श्रीर उन पर विजय पाकर ही वह अपने को छंमाल सकी हैं। इस प्रकार संपूर्ण मानव-जीवन को एक इकाई मानते हुए उसके ब्रादर्श स्वरूप की उपलब्धि के लिए अधिक से अधिक व्यापक दृष्टिकी ए के साथ अग्रसर होना और प्रयत्न करते समय सदा अपने को तदनुकूल बनाते जाना ही सब से अधिक स्वामाविक कहा जा सकता है। श्रादर्श मानव-जीवन के प्रति यदि व्यापक दृष्टिकोग् वन गया श्रीर व्यक्ति श्रपने को तदनुसार ढालने की श्रीर प्रवृत्त हो गया, तो वह अपने नैतिक आचरण को शुद्ध रखता हुआ कोई भी कार्य विश्व-कल्याया के लिए ही करता है। उसके कार्य का चेत्र चाहे ब्यावसायिक हो, चाहे राजनीतिक अथवा जिस किसी भी रूप का हो, उसकी चेधाओं दारा समाज का ग्रकल्याण कभी संभव नहीं है और न उक्त मनोवृत्तिवाले व्यक्ति का कोई वर्गविशेष ही उसे लाम की अपेक्ता कभी हानि पहुँचा सकता है।

होते हैं।

आधुनिक युग के अंतर्गत संतों के एक वर्ग ने प्रायः उक्त नियम के ही अनुसार सामृहिक व्यवसाय की एक योजना प्रस्तुत की और अपने प्रधान केंद्र श्रागरा नगर के निकट भिन्न-भिन्न उपयोगी वस्तुत्रों को वैज्ञानिक ढंग से तैयार करना आरंभ कर दिया। 'राधास्वामी सत्संग' की दयालवाग-शाखा के तत्कालीन सत्गुरु सर आनंदस्वरूप ने उक्त योजना को व्यावसायिक सफल बनाने की छोर विशेष ध्यान दिया और उसे अपनी व्यक्तिगत देखरेख में चलाया। फलतः उक्त सत्संग का कोरा धार्मिक केंद्र क्रमशः उसके ब्यावसायिक केंद्र में परिण्त हो गया और इस प्रकार वह भारतीय उद्योग-वंधी का एक प्रमुख कार्य-देत्र भी वन गया । कहते हैं कि सत्संगियों द्वारा किये गए उक्त नवीन प्रयास के कारण उनकी धार्मिक वा आध्यात्मिक साधना को किसी प्रकार की चति नहीं पहुँची। उनके दोनों ही कार्य एक समान उन्नति करते जा रहे हैं और दोनों के समन्वय से उनके भीतर एक अपूर्व उत्साह एवं वल का संचार भी हो आया है। चमड़े के जूते जैसी वस्तुओं के बनाने का तथाकथित 'ग्रोछा' कार्य भी सत्संग के सहयोग से अब एक ऊँचा स्थान ग्रहण करने लगा है और इस प्रसंग में प्रसिद्ध चमार संत रैदासजी का स्मरण दिलाकर उनके पूर्वकालीन समसामयिक एवं उत्तरकालीन क्रमशः नामदेव, छीपी, कबीर जुलाहे व दावू धुनियाँ जैसे संतों के शुद्ध व सात्विक जीवन की स्रोर भी इमारा ध्यान आकृष्ट करता जा रहा है। साध-सम्प्रदाय के अनुगामियों द्वारा अपनाये गए उद्योग-धंधों पर भी यदि इम चाहें तो उनके सादे शांतिमय जीवन की दृष्टि से इसी भावना के साथ विचार कर सकते है। संतों ने किसी प्रकार के भी उद्योग-धंधों को, यदि वह उचित ढंग से किया जाय, तो कमी अनुचित नहीं ठहराया है और न उसकी कभी निंदा ही की है। उद्योग-धंधों की पदवी वास्तव में उनमें लगनेवाले व्यक्तियों की मनोवृत्ति व आचरण के अनुसार ऊँची वा नीची हुआ करती है। वे स्वयं निरपेन्न कार्य ही

इस युग के अंतर्गत विचार-स्वातंत्र्य की भी प्रधानता विशेष रूप से लिख्त होती है, जिस कारण बुद्धिवाद के प्रभाव में आकर अनेक व्यक्ति प्राचीन चार्वाकमत-जैसे सिद्धांतों के पोषक प्रतीत होते हैं और उनके कथनों में धर्म-जैसी वस्तु का कोई अंश नहीं दीख पड़ता। ऐसी बातों के समर्थक एक श्रत्यवादी सम्प्रदाय की चर्चा विल्सन साहब के ग्रंथ रिलिजस सेक्ट्स

श्राफ दि हिंदून' में की गई मिलती है। इस वर्ग के प्रचार में श्राधिक भाग तैनेवाले एक व्यक्ति हाथरस के राजा ठाकुर दयाराम थे, जिनके दरवारी बख्तावर ने 'व्योमसार' एवं 'श्रूनिसार' नामक दोग्रंथों की विचार-रचना की थी। इन दयाराम के दुर्ग का विध्यंस प्रसिद्ध स्वातंत्र्य मार्विवस श्राफ हेस्टिंग्स ने किया था श्रीर इनकी मृत्यु का समय प्राउस साहब ने श्रपनी पुस्तक 'मधुरा' मैं सन् १८४१

श्रयांत् सं० १८६८ दिया है। र शूत्यवादी सम्प्रदाय की विचार-धारा श्राधुनिक वातावरण में ही प्रवाहित हुई थी श्रीर उसके ऊपर बुद्धिवाद, संदेहवाद श्रादि का पूर्ण प्रभाव पड़ना स्वाभाविक था, किंतु श्रपने साम्प्रदायिक रूप में इसे यथेष्ट सहयोग नहीं मिल सका। यह सम्प्रदाय संभवतः सम्राट् श्रकवर के 'दीन इलाही' की भाँति केवल कुछ दरवारियों व निकटवर्त्तां व्यक्तियों तक ही सीमित रह गया।

इस मत के अनुसार सारी सुध्ट 'पोल' अर्थात् शून्य वा आकाश से हुई है और वह पोल अनादि, अनंत एवं एकरस है। ब्रह्मादि से लेकर कीड़े-मकोड़े तक उसी से बने हुए हैं और इस प्रकार हिंदू एवं मुसलमान भी एक ही वृच्च के पत्ते हैं, उनमें कोई मेद नहीं। वे नासमक्ती के कारण आपस में लड़ते हैं। प्रत्येक व्यक्ति को अपना ही ध्यान करना चाहिए मत का सारांश और उसका परिणाम किसी पर प्रकट करना आवश्यक नहीं, वही पूजा है, वही पूज्य है, कहीं भी कोई मेद-भाव

नहीं। श्रपने में ही देखो, दूसरे को न देखो, दूसरा भी तुम्हारे ही भीतर मिलेगा। दूसरों को हम उसी प्रकार देखते हैं, जैसे शीशों में श्रपना प्रतिविंख देख रहे हैं। माता-पिता, स्त्री-पुरुष सभी कुछ तुम्हीं हो श्रीर तुम्हीं मरने वा मारनेवाले भी हो, बुदबुद फेन व तरंग सभी कुछ पानी ही पानी है। पाप-पुण्य भी कुछ नहीं है, इस कारण इस ख्यिक जीवन में जो भी मिले, उसका उपभोग करो। स्वयं श्रानंदित रहकर दूसरों को भी दान करते रहो। किसी को द्रव्य दो, किसी के साथ ऐसी मलाई कर दो कि वह सदा तुम्हारी जय मनाता रहे। कर्ण, दधीचि व हरिश्चंद्र ने भी ऐसा ही किया था। मृत मनुष्यों पर निर्भर न हो श्रीर न स्वर्ग में विश्वास करो॥

१. डा० एच्० एच्० विल्सन : 'रेजिजस सेक्ट्स आफ दि हिंदूज' पृ० ३६०:३।

२. एफ० एच० बाउस: 'मधुरा', पृ० २३०।

क्रा०-४१

शरीर का भरख-पोषण हो जाने पर गर्ध व संत में कोई अंतर नहीं रह जाता, आदि । इन विचारों का पोषक अब कोई पृथक् सम्प्रदाय नहीं दीख पड़ता ।

उक्त प्रकार के सिद्धांत अधिकतर नयी रोशनी के आलोक में पाश्चात्य शिचा पानेवाले कतिपय व्यक्तियों के मस्तिष्क में भी उठते आ रहे थे। इनमें आध्यात्मिक चेतना का जागत होना तथा उनका उनके अनुसार निजी सिद्धांत स्थिर करना एक प्रकार से अपवाद की बात ही रही। ऐसे लोगों में स्वामी रामतीथें व महात्मा गाँघी जैसे महापुरुष

स्वतंत्र धार्मिक ही थे, जिन्होंने पूर्व एवं पश्चिम के धोर संवर्ष काल में विचार अपने को संतुलित बनाये रखा। स्वामी रामतीयं एक स्वतंत्र प्रकृति के व्यक्ति थे और किसी सम्प्रदाय का स्थापित

करना भी उन्हें मान्य न था। उन पर वेदांत-दर्शन के व्यापक विदांतों का पूर्ण प्रभाव पड़ा था और वे उसे स्वामी विवेकानंद ( एं० १६१६ : १६५० ) की भाँति व्यावहारिक रूप देने के पूरे समर्थक थे। इस युग में वेदांत का अनुशीलन व प्रचार बड़े मनोयोग के साथ हो रहा था और दादू-पंथ के निश्चलदास आदि कई संत-मतावलंबियों ने भी इसमें पूरा सहयोग प्रदान किया था तथा अपने मान्य अन्थों की वेदांतपरक व्याख्या लिखने में लगे थे।

इस युग के प्रसिद्ध "सावरमती-संत" वा सेगाँव-संत महात्मा गाँधी ने भी स्वामी रामतीर्थं की ही भाँति किसी पंथ वा सम्प्रदाय की स्थापना का प्रयत्न नहीं किया। परंतु वे अपने वक्तव्यों तथा उनसे भी अधिक अपने व्यवहारों द्वारा अपने जीवन भर सदा सत्य के प्रयोगों में लगे रहे। उनका भी मुख्य कर्तव्य प्रायः वहीं था जो कवीर साहब तथा गुरु नानकदेव

महात्मा गाँधी जैसे संतों का था श्रीर वे भी मानव-त्रीवन के ऊपर पूर्ण व का कार्य व्यापक रूप से विचार करते थे। उनका यही कहना था कि मानव-समाज की उन्नति उसके श्रंगीभृत व्यक्तियों के

पूर्ण विकास व सदाचरण पर ही निर्भर है। उन्होंने अपने कायों द्वारा न केवल आदर्श व व्यवहार में सामंजस्य लाने की चेध्टा की, प्रत्युत वे मानव-जीवन के प्रत्येक अंग को धार्मिक स्वरूप प्रदान करने में सदा निरत रहे। तदनुसार उन्होंने राजनीति-जैसे कृटपूर्ण चेत्र में भी अपने सत्य के प्रयोग किये और अपने जीवन की साधारण से साधारण घटनाओं में भी अपने आदर्श को कार्यान्वित करने की चेध्टा की। वे जिस प्रकार वक्र प्रयगामी राज- नीतिशों के साथ शुद्ध व सरल वर्ताव करना जानते थे, उसी प्रकार निम्नातिनिम्न स्तरवाले व्यक्ति के प्रति भी सौहार्द व प्रेम का भाव प्रदर्शित किया करते थे श्रीर दैनिक जीवन की उपयोगी वस्तुश्रों के लिए परमुखापेची होना भी कभी उन्होंने स्वीकार नहीं किया।

महात्मा गाँधी के अनंतर उनके शिष्यों वा अनुयायियों में से कोई भी व्यक्ति उनकी कोटि तक पहुँच सकेगा या नहीं, इसमें सदेह है। परंतु इतना स्पष्ट है कि अपने व्यक्त किये हुए विचारों तथा अपनी चेष्टाओं द्वारा उन्होंने संतमत के वास्तविक लच्य की श्रोर संकेत कर दिया है। जो बातें पहले उपदेशों के आडंबर में छिप जाया करती थीं और कोरे धार्मिक नवीन प्रवृत्ति बातावरण के कारण जिनके विकास की गति साम्प्रदायिक भावनाओं के बाहुल्य द्वारा अवरुद्ध हो जाया करती थीं, वे अब कुछ अधिक प्रकाश में आ चुकी हैं, और उनके उत्तर किये गए प्रयोगों के कारण उनके महत्त्व के प्रति लोगों का ध्यान एक बार किर आकृष्ट होने लगा है। वे अब निरे आदर्श के अस्पष्ट रूप का परित्याग करती हुई व्यावहारिक चेत्र में भी कमशः प्रविष्ट होती जा रही हैं और उन्हें अब सचमुच अपनायी जाने योग्य कहने में बहुत लोगों को संकोच भी नहीं हो रहा है। अतएव संभव है कि अत्यंत ऊँची एवं दूर की समक्ती जानेवाली ये बातें इस नयी प्रवृत्ति के कारण अपने निकट की बनकर किसी समय कमशः व्यावहारिक रूप भी प्रहण करने लग जायाँ।

### २. साहिब-पंथ

साहिबनीय के प्रवर्त्त तुलसी साहय ये श्रीर उनका एक दूसरा नाम 'साहिबजी' भी या। इनके जीवन-काल की घटनाश्रों के विषय में श्रभी तक बहुत कुछ मतमेद हैं श्रीर इनके जन्म एवं मरण की तिथियों का भी श्रभी तक ठीक-ठीक पता नहीं लग सका है। इनके ग्रन्थ 'रत्नसागर' के 'वेलवेडियर प्रेस, प्रयाग' वाले संस्करण के सम्पादक ने आरंभिक इन्हें बहुत श्रन्छे ब्राह्मण कुल का वंशज बतलाया है परिचय श्रीर लिखा है कि इनको श्रपने बचपन में ही ऐसा तीब वैराग्य हो गया था कि ये श्रपना घर-वार छोड़ श्रलीगढ़ जिले के नगर हाथरस में श्रा बस गए। इनके जन्म-स्थान का उन्होंने कोई पता नहीं दिया है श्रीर मरण के लिए भी इतना ही कहा है कि ये लगभग

साठ बरस की स्रवस्था में सं० १६०५ में हाथरस में ही मरे थे। परंतु उक्त प्रेस में छपी इनकी 'शब्दावली' भाग १ के सम्पादक ने इनके विषय में इतना श्रीर भी लिखा है कि ये "जाति के दिल्लाणी ब्राह्मण राज्य पूना के युवराज यानी बड़े बेटे थे, जिनका नाम इनके पिता ने श्यामराव रक्खा था। बारह बरस की उमर में इनकी मरजी के खिलाफ पिता ने इनका विवाह कर दिया, पर वह जवान होने पर भी ब्रह्मचर्य में पक्के बने रहे श्रीर अपनी स्त्री से अलग रहे ""। उन्होंने इनकी पत्नी का नाम लच्मी बाई बतलाया है ऋौर कहा है कि वे पूरी पतिवता थीं तथा अपने पति की सेवा-सुअपा में सदा लगी रहती थीं। एक दिन उनकी मक्ति से प्रसन्न होकर इन्होंने वर माँगने को कहा, जिस पर अपनी सास के संकेतानुसार उन्होंने अपने लिए एक पुत्र की याचना कर दी और उन्हें दस महीने पीछे अपने अभीष्ट की प्राप्ति हो गई। साहिबजी का उक्त सम्पादक ने पितृमक होना भी बतलाया है; किंतु यह भी कहा है कि इन्होंने अपने पिता की हार्दिक इच्छा के विरुद्ध भी राजगद्दी पर बैठना स्वीकार नहीं किया । प्रसिद्ध है कि पहले इन्होंने उन्हें वैराग्य एवं भक्ति की चर्चा करके प्रभावित कर देना चाहा, किंतु जब वे इस पर भी इनके लिए तैयारी करते रह गए, तब राजगद्दी की निश्चित तिथि के एक दिन पूर्व हवा खाने के बहाने ये किसी तुकी घोड़े पर सवार होकर निकल पड़े और घोर आँधी में सभी से अलग हो गए।

कहते हैं कि इनके पिता ने पहले इनकी बड़ी खोज करायी, किंतु इनके न मिल सकने पर अपने छोटे कुँवर बाजीराव की गद्दी पर विठा दिया। ये बाजीराव अनुमानतः बाजीराव द्वितीय थे, जो सं० १८५३ में पेशवा हुए थे और सं० १८७५ तक उस गद्दी पर आसीन रहे थे। परंतु इतिहास-मंथों में इनके बढ़े भाई का नाम अमृतराव बतलाया जाता है, जो

बाजीराव वास्तव में उनके पिता रघुनाथराव वा 'राघोवा' के दत्तक द्वितीय व पुत्र थे। इतिहास में अमृतराव का श्यामराव नाम कहीं तुलसी साह्य भी नहीं पाया जाता। उनके एक पुत्र का पता अवस्य मिलता है, जो विनायकराव के नाम से प्रसिद्ध था।

बाजीराव दितीय जब सं॰ १८७६ में अपनी गद्दी से उतारकर विठ्र (जिला कानपुर) मेजे गए थे, उसके ४२ वर्ष पीछे, उनसे इनकी मेंट होने की घटना का उल्लेख किया जाता है। प्रसिद्ध है, और कदाचित् किसी

<sup>2. 90 21</sup> 

'सुरत विलास' नामक ग्रंथ में भी लिखा है कि एक दिन जब साहियजी हाथरस में गंगातट पर विचरण कर रहे थे कि इन्होंने एक ब्राह्मण और एक श्रूद्ध में कगड़ा होते देखा। ब्राह्मण गंगा में स्नान कर संध्या करने बैटा था कि श्रूद्ध के शरीर का छींटा उनके ऊपर पड़ गया और वह कोषावेश में ब्राकर उसे मारने-पीटने और गाली देने लगा। साहिबजी के पूछने पर जब ब्राह्मण ने कहा कि श्रूद्ध ने मुक्ते अपवित्र कर दिया है और मेरे पास अब दूसरी घोती भी नहीं रही जिसे नहाने के अनंतर किर पहनकर अपनी पूजा समाप्त करूँ, तब इन्होंने उसे समकाया कि हिंदू शास्त्रानुसार जब एक ही विष्णु के चरणों से गंगा व श्रूद्ध दोनों ही निकले हैं, तब एक को पवित्र और दूसरे को अपवित्र क्यों मानते हो। ब्राह्मण यह सुनकर बहुत लिजत हुआ और कगड़े का खंत हो गया। परंतु उक्त अवसर पर एकत्र भीड़ में उपस्थित बाजीराव द्वितीय के किसी पंडित ने साहिबजी को पहचान लिया और उसने जाकर अपने राजा को इसकी सूचना दे दी। बाजीराव यह सुनकर उनसे मिलने पहुँच गए और इन्हें बड़े आदर-भाव के साथ अपने यहाँ ले गए। किंतु ये वहाँ से फिर चुपचाप चल दिये और अपना जीवन पूर्ववत् व्यतीत करने लगे।

कहते हैं कि तुलसी साहब ने किसी को अपना गुरु घारण नहीं किया था।
ये सदा सत्संग में ही रहकर संतमत के रहस्यों से पूर्णतः
गुरु परिचित हो गए ये और इन्होंने अपनी साधना अपने आप
कर ली थी। इन्होंने स्पष्ट शब्दों में कहा है कि,
'कंज गुरु ने राह बताईं। देह गुरु से कछु नहिं पाई।।'

जिससे प्रतीत होता है कि ये अपने भीतर अवस्थित स्वयं भगवान के संकेती से ही अनुपाणित हुए ये, इन्हें किसी मनुष्य के पथप्रदर्शन की आवश्यकता नहीं पड़ी थी। 'कंज गुरु' वा 'पद्मगुरु' शब्द शरीरस्य कमल में विद्यमान सतगुरु का बोतक है, जिसे इन्होंने 'मूलसंत' नाम भी दिया है और कहा है कि,

'सिल मूलसंत दयाल सतगुर, पिउ निहाली मोहि करी'। 3 श्रीर उसे 'सतलोक-निवासी' भी बतलाया है। इनका कहना है कि पहले मैं इंधर-उधर गुरु की खोज में भटकता फिरता रहा श्रीर निरंतर इसी चिंता में

<sup>2. 90 2 1</sup> 

२. 'बटरामायन' ( माग २ ) वेलवेडियर प्रेस, प्रयाग, ए० ४१६।

३. वहीं, भाग १, ५० ५।

रहा कि किसी का साथ पकड़ लूँ। इन्होंने इस प्रकार अनेक संतों के सत्संग किये और उनके साथ रहकर अपने को लाभान्वित करने की चेष्टा में पूरा समय लगाया। फिर भी किसी व्यक्तिविशेष द्वारा इन्हें कोई दीचा नहीं मिली। कुछ लोगों का कहना है कि ये पहले 'आवा-पंथ' में दीचित हो चुके ये और पीछे किसी कारणवश उसका परित्याग कर ये संतमत में आये।' परंतु 'आवा-पंथ' के साथ इनके किसी संबंध का संकेत इनकी रचनाओं में नहीं पाया जाता और न इनके विषय में लिखनेवालों ने इस प्रसंग का कोई विवरण ही दिया है। 'गुरु' शब्द के साथ-साथ 'कंज' वा 'पदम' का भी प्रायः सर्वं प्रयोग होने से कभी-कभी यह भी धारणा हो सकती है कि इनके गुरु कदाचित् कोई 'पद्मानंद' जैसे नामधारी व्यक्ति रहे होगे।

साहिबजी के जीवन की सभी घटनात्रों के उल्लेख नहीं मिलते। इनकी रचनात्रों से इतना जान पड़ता है कि इन्हें अभ्यास व सत्संग से बड़ा प्रेम या। इनकी 'घटरामायन' में इनके पूर्वजन्म का भी प्रसंग मिलता है कि उस समय ये प्रसिद्ध गो॰ तुलसीदास के रूप में आये थे। उसमें कहा गया है कि यमुना-तीरवर्ती राजापुर पूर्वजन्म का में इन्होंने जन्म लिया तथा उस गाँव की स्थिति भी बुंदेल- यून्तांत संड के अंतर्गत चित्रकृट से दस कोस की दूरी पर बतलायी गयी है। इनकी जन्म-तिथि सं० १५२६ की मादो सुदी एकादशी मंगलवार कही गई है और वहाँ पर इस बात की आर भी संकेत है कि यद्यपि इनका मन अपनी पत्नी में लगता था, परन्तु उस समय भी,

'एक विधी चित रहाँ सम्हारे । मिलै कोई संत फिरों तेहि लारे । 2'
श्रीर सतसंग ही इन्हें अधिक पसंद था। तदनुसार सं० १६१४ की आवस शुक्ला नवमी को आधी रात के समय इन्हें अपने भीतर आश्चर्यजनक परिवर्तन का बोध हुआ और इन्होंने अपनी काया में ही सारे ब्रह्मांड का रहस्य जान लिया। ये तीनों लोकों से न्यारे स्थान 'सतलोक' में पहुँच गए और इन्हें 'अनाम' तक का अनुभव होने लगा। फिर तो ये उच्च कोटि के संत के रूप में प्रसिद्ध हो चले और इनके दर्शनों के लिए दूर-दूर तक के खो-पुरुष एकत्र होने लगे, जिनमें एक व्यक्ति काशी का रहनेवाला हिरदे अहीर भी था। हिरदे साहिव जी का इतना बड़ा प्रियपात्र हो गया कि उसके काशी चले जाने पर एक बार

१. चितिमोइन सेन : 'मिडीवल मिस्टिसिज्म आफ इंडिया' ए० १६०।

२. 'बटरामायन' (भा० २ ) ए० ४१४:४१८।

उसके स्नेह के कारण ये स्वयं भी वहाँ चले गए और सं० १६१६ में चैत मास में मंगल के दिन वहाँ पर जा ठहरे। काशी में रहते समय सं० १६१६ की कातिक वदी ५ को इनके यहाँ पलकराम नामक एक नानक पंथी आया और उसने इनसे सत्संग किया। वहीं सं० १६१८ की भादो सुदी एकादशी को मंगल के दिन इन्होंने 'घटरामायन' की रचना आरंभ कर दी और उसे कुछ दिनों में समाप्त किया। 'घटरामायन' में व्यक्त किये गए इनके विचारों के कारण काशी में खलबलों मच गयी और लोग इसके विकद विगढ़ खड़े हो गए, जिस कारण इन्हें इस ग्रंथ को कुछ काल के लिए गुप्त रख देना पड़ा। तदनंतर सं० १६३१ में इन्होंने एक दूसरी 'रामायन' ( वस्तुतः 'रामचिति मानस') की रचना की और श्रंत में सं० १६८० की आवशा शुक्ल ७ को बहन नदी के तीर पर मर गये।

उक्त पूर्वजन्म-कथा के उल्लेखों से जान पड़ता है कि उन्हें करनेवाल अपने को प्रिष्ठ गो॰ तुलिधीदां का एक अवतार मानता है और अपने विचारों के साथ सामंजस्य स्थापित करने की चेध्टा में कई समीज्ञा बातों को संमालकर लिखता है, ताकि कोई संदेह न उत्पन्न हो सके। उसने 'रामचरितमानस' की कथा को 'बटरामायन' में बटाने का भी प्रयत्न किया है और कहा है कि.

'बट में रावनराम जो लेखा। भरत सत्रगुन दसरथ पेखा॥ सीता लखन कोसल्या माहीं। मंथरा केकई सकल रहाई॥ इन्द्रजीत मंदोदिर भाई। रावन कुंभकरन घट मांही॥ सारा जगत पिंड ब्रह्मांडा। पाँच तत्त रचना कर स्रंडा॥

घट रामायन अगम पसारा। पिंड ब्रह्मांड लखा विधि सारा॥ नाम अनेक अनेकन कहिया। सो सब घट भीतर दरसङ्या॥

घट रामायन संत कोइ चीन्हा। समके संत होइ लौलीना ॥१॥''
इसके सिवाय एक दूसरे देखल पर साहिव जी ने फूलदास के प्रति उनदेश देते
हुए उसे बतलाया है कि किस प्रकार रावण ब्रह्म है, जिसकी लंका त्रिकुटी में
अवस्थित है, इंद्रजीत इंद्रियों का जीतनेवाला इंद्रियजीत साधक है, दस

१. 'घटरामायन' (मा० २) बे० प्रे० प्रयान, ए० ४११:३।

२. वहीं, प्० २१५।

इंद्रियों में रत रहनेवाला दशरथ है, उक्त रावण ब्रह्म तक 'दौरी' वा दौड़कर जा बसनेवाले मन को 'मंदोदरी' कहते हैं तथा यम को स्थिर करके सुरित के निश्चल कर देने को 'मथूा' अर्थात् मंथरा का नाम दिया गया है ब्रीर इस प्रकार केवल शब्दसाम्य के निर्वल आधार पर विना कोई सुसंगति बैठाए राम-रावण की प्रसिद्ध कथा का वास्तविक ताल्पर्य समकाया है। साहिवजी ने तो स्पष्ट शब्दों में यह भी कह दिया है कि,

'में अति हीन दीन दारुनमित, घट रामायन बनाई। रावन राम की जुढि लड़ाई, सो नहिं कीन्द्र बनाई॥"

जिससे कभी-कभी उक्त सारी बातें भ्रमात्मक जान पड़ने लगती हैं और ऊपर दिए हुए पूर्वजनम-संबंधी वृत्त के प्रामाखिक होने में संदेह भी होने लगता है। इस वृत्त में दी गई सभी तिथियाँ गणाना करने पर शुद्ध नहीं ठहरती श्रीर न वह पूर्वजनम का वृत्तांत सभी दृष्टियों से विचार करने पर एक पौराखिक वक्तव्य से श्रीयक महत्त्व रखता हुश्रा जान ही पड़ता है। इसीलिए किसी-किसी की यह भी धारणा है कि 'घटरामायन' का यह श्रंश इनके किसी शिष्य की रचना है श्रीर इस कारण उक्त उल्लेखों को हम च्रीपक भी कह सकते हैं।

संत तुलसी साहब वा साहिबजी के जीवन की अधिकांश घटनाओं का हाल विदित न होने से इनके व्यक्तित्व का उचित मूल्यांकन नहीं किया जा सकता। इनके विषय में कहा गया है कि ये "अक्सर हायरस के बाहर एक कम्बल ओड़े और हाथ में डंडा लिये दूर-दूर शहरों में चले जाया करते थे।

जोगिया नाम के गाँव में, को हायरस से एक मील पर है, जीवन-चर्चा अपना सतसंग जारी किया और बहुतों को सत्यमार्ग में लगाया था। इनकी हालत अक्सर गहरे लिंचाव की रहा करती थी और ऐसे आवेश की दशा में घारा की तरह ऊँचे घाट की वानी उनके मुख से निकलती, जो कोई निकटवर्ची सेवक उस समय पास रहा, उसने जो सुना-सममा लिख लिया, नहीं तो वह बानी हाथ से निकल गई।

इस प्रकार के अनेक शब्द उनकी 'शब्दावली' में हैं" । ऐसी दशा में

१. 'बटरामायन' (माग २) वे० प्रे० प्रयाग, पू० २१४।

२. डा॰ माताप्रसाद गुप्त: 'तुलसीदास' (प्रयाग विश्वविद्यालय, हिन्दी-परिषद्, '१९४२ ई॰) पु॰ ५८।

३. 'नागरी-प्रचारिखी पत्रिका', भा० १५, पू० ९२।

४. 'घटरामायन', भाग १, वे० प्रे०, प्रयाग (जीवनचरित्र), पृ० ३:४।

इनके विविध सम्वादों का सलंग-संबंधी उल्लेखों के विषय में भी संदेह करने की आवश्यकता नहीं प्रतीत होती। परंतु यह बात कुछ अवश्य खटकती है कि इतनी ऊँची पहुँच के किसी संत ने अपने को प्रसिद्ध सगुण भक्त तुलसीदास का अवतार होना सिद्ध किया होगा, अथवा केवल वाह्य शब्दसाम्य के सहारे 'रामचरितमानस' की कथा को 'घटरामायन' के सिद्धांतानुसार समकाने की चेष्टा की होगी।

इनके स्वभाव के संबंध में एक कथा प्रचलित है कि एक बार इनके किसी श्रदालु भक्त ने इनका बड़ा आदर-सत्कार किया और बड़े प्रेम के साथ इनके सामने भोजन के सामान रख दिये। किंतु ज्यों ही ये भोजन आरंभ करने जा रहे ये कि उसने इनसे अपने प्रत्रहीन होने का दुखड़ा कह सुनाया और इनसे अपने अभीष्ट की सिद्धि के लिए प्रार्थना भी कर दी । इस पर साहिबजी बोल उठे, "यदि तुम्हें पुत्र की इ भिलापा हो, तो अपने सगुग परमात्मा से उसकी भीख माँगो । मेरी यदि चले, तो मैं अपने भक्तों के उत्पन्न बच्चों को भी उठा लँ श्रीर उन्हें इस प्रकार निर्वेश कर दूँ" श्रीर ये इसी प्रकार कहते सुनते-श्रपना सींटा उठाकर चल भी दिये । इन्हीं की खमाशीलता के संबंध में एक दूसरी क्या इस प्रकार प्रसिद्ध है: "एक समय जब ये हायरस के एक मार्ग से बाजार होकर जा रहे थे कि इनके मुर्तिपूजा-खंडन इत्यादि से चिढे हुए लोगों के बालकों ने इनके पीछे तालियाँ बजाना ग्रीर इन पर ककड़-परथर फेंकना आरंभ कर दिया और एकाध कंकड इनके छाते निकट भी छा गिरे। इनके शिष्य गिरधारी लाल को अत्यंत कोध आ गया तथा उनकी आँखें लाल लाल हो आयी। परन्तु इन्होंने उन्हें कोध करने से मना किया श्रीर कहा कि दुनियादारों के लिए यह स्वामाविक है। तुम्हें ऐसा करना उचित नहीं। लोगों ने तो साधुन्नी की खाल तक खिंचवा ली है?।"

'वेलवेडियर प्रेस, प्रवाग' द्वारा प्रकाशित 'शब्दावली' (भाग १) के सम्पादक ने उसके आरंभ में दिये गये 'जीवन-चरित्र' में बतलाया है कि संत तुलकी साइव का देहांत सं० १८६६ वा सं० १६०० की जेठ सुदी २ को अनुमानतः ८० वर्ष की अवस्था में हुआ। था और इस प्रकार उन्होंने इनके

१. 'रहनसागर' (बेलबेडियर प्रेस, प्रयाग) जीवन-चरित्र, पृ० २।

२. 'जीवनचरित्र स्वामीजी महाराज' पृ० ९७:९८।

जन्म का संवत् लगभग १८२० ठहराया है जो उसी प्रेस द्वारा प्रकाशित 'रत्नसागर' ग्रंथ के आरंभ में दिये हुए इनके जीवन-काल से मेल नहीं स्वाता । आचार्य ज्ञितिमोहन सेन ने इनका जन्म-समय मृत्यु-काल सन् १७६० ई० (आर्थात् सं० १८१७) तथा मृत्यु-समय सन् १८४२ ई० (आर्थात् सं० १८६६) माना है, जो उक्त पहले कथन के बहुत कुछ अनुकूल पड़ता है और यद्यपि उसके लिए कोई प्रमाण नहीं दिये गए हैं, फिर भी इसे तब तक मान लेना कदाचित् अनुचित न होगा।

संत तुलसी साइब की रचनाओं के रूप में इस समय 'घटरामायन', 'शब्दावली' एवं 'रत्नसागर' नाम की तीन पुस्तकें उपलब्ध हैं, जो सभी 'वेलवेडियर प्रेस, प्रयाग' की श्रोर से प्रकाशित हो चुकी हैं, श्रीर 'शब्दावली' (भाग २) के श्रंत में एक 'पद्मसागर' नाम का छोटा-सा श्रंथ भी छपा मिलता है। 'घटरामायन' एक दड़ा श्रंथ है जिसमें पिंड एवं

रचनाएँ ब्रह्मांड के रहस्यों का विवरण देने के अनंतर वैराग्य, योग, भक्ति तथा ज्ञान का वर्णन किया गया है और तत्यश्चात्

उन विविध संवादों के भी उल्लेख हैं जो तुलसी साहब के काशी में रहते समय उनके और भिन्न-भिन्न धर्मवालों के बीच हुए थे। इन सत्संग करने वालों में से तकी मियाँ मुसलमान थे, कर्मचंद पल्लीवाल, धर्मा व करिया अथवा सेनी नाम की स्त्रो जैनी थे, नैनू, स्यामा तथा रामा पंडित थे, माना गिरि संन्याती थे, हिरदे अहीर, उसका पुत्र गुनुवाँ व प्रियेलाल गुसाई साधारण हिंदुओं के प्रतिनिधि थे, फूलदास, रेवतीदास एवं गुपाल गुसाई कवीरपंधी थे, और पलकराम नानक पंथी थे और इनमें से प्राय: सभी ने अपनी-अपनी मान्यताओं के अनुसार प्रश्न कर इनसे उत्तर पाये। इनके संवादों में प्रदर्शित तर्क-वितर्क की शैली गंमीर नहीं है और कहीं कहीं पर गृद प्रश्नों तक को लेकर एक प्रकार का विनोद प्रदर्शन किया गया जान पड़ता है। पुस्तक के अंत में संत तुलसी साहब के पूर्वजन्म का वृत्तांत भी दिया गया है और संतमत के सित्तस परिचय के साथ यह समाप्त की गयी है। 'रत्नसागर' ग्रंथ में सुष्टिश्चना का रहस्य, कर्मवाद व सत्संग प्रधान विषय होकर आये हैं और एकाध उपाख्यानी द्वाग कुछ बातों को स्पष्ट करने की चेष्टा भी की गई है। इसी प्रकार 'शब्दावली' नाम की रचना साहबनी की विविध वानियों

१. चितिमोहन सेन : 'मिडीवल मिस्टिस्म आफ इंडिया' प्० १६०-१।

का संग्रह-मात्र है जिसमें भिन्न-भिन्न विषयों के अनेक छंदों व रागों के उदाहरण पाये जाते हैं। 'शब्दावली' के अंत में जुड़ी हुई 'पद्मसागर' नामक छोटी-सी रचना में अगमपुर तथा उस तक पहुँचने के मार्ग का केवल अधूरा वर्णन दीख पड़ता है।

इस प्रकार संत तुलसी साइव की उपलब्ध रचनाओं के प्रधान विषय या तो उनके सिद्धांतों से सम्बन्ध रखते हैं या आलोचनात्मक पिंड-रहस्य हैं। अपने सिद्धांतों का निरूपण करते समय उन्होंने सर्वप्रथम पिंड एवं ब्रह्मांड के भेद का वर्णन किया है और उसका आधार वा प्रमाण बतलाते हुए कहा है कि,

> 'सुति बुंद सिंधु मिलाय, श्राप अधर चिंद चास्तिया। निरस्ता आदि अंत मधि माही। सोइ सोइ तुलसी मास्ति सुनाई।। पिंड माहि ब्रह्मांड समाना। तुलसी देखा अगम ठिकाना।। पिंड मोहि ब्रह्मांड बस्ताना। ताकी तुलसी करी बस्ताना॥'

श्रीर दिरया साहब (मारवाड़) के समान स्वयं सभी बातों के द्रष्टा एवं अनुभवी होने के कारण पिंड की भीतरी स्थित का ब्योरा बहुत विस्तार के साथ दिया है। तदनुसार इन्होंने इसके भीतरवाले ३६ प्रकार के नीर वा जलतत्व, २५ प्रकार के पवन वा वायुतत्व, १६ प्रकार के गगन वा श्राकाशनतत्व, छः भँवर गुफा, छः त्रिकुटी, ३२ नाल, १६ द्रार, ७२ कोठा, ८४ सिद्ध, २५ प्रकृति, ५ इंद्रिय, २२ सुत्र श्रादि के विवरण व कभी-कभी नाम भी देकर अनेक कमल, चक श्रादि तथा काग-भुशुंडी का भी पता बतलाया है । इन्होंने घट के ही भीतर चार गुक्शों के स्थान भी निर्दिष्ट किये हैं को कमशः सहसदल कमल, दैदल कमल, चौदल कमल तथा सतलोक कहे गए हैं श्रीर इन सब के परे उस परमगुरु का पद ठहराया है को सभी संतों का श्राघार-स्वरूप होने पर भी घट के बाहर नहीं है । इन्होंने मुन्न के छः श्रन्य भेद भी बतलाकर उनमें से प्रथम को 'निःनामी' का श्रगमपुर कहा है , द्वितीय को 'सत्तनाम' का सुल्हाम बतलाया है, तृतीय को एक शब्द की खिरकी नाम दिया है श्रीर छहा के निवासियों को कमशः पिय, सत्त पुरुष, पुरुष, परमातम, इंस (श्रातम) व निराकार वहा है। इनमें से श्रांतम तीन

१. 'बटरामायन' (भा० १) वे० प्रेंग, प्रयाग, पृ० १ व १० : ११।

२. वर्षी, पूर्व १३ : = 0 ।

३. 'शब्दावली' (मा० १) वे० प्रे०, प्रयाग, पु० ११=:

को दूसरे शब्दों में कमशः पारब्रहा, पूरनब्रहा व निरंजन भी कहा गया है। इन्होंने उक्त ढंग से भेद का वर्णन करके चार प्रकार की साधनाएँ भी बतलायी हैं, जिनमें चार वैराग्य, चार योग, दो ज्ञान एवं नव भक्ति के विविध खंगों से संबंध रखती हैं और जिनकी सहायता से साधक अपने अभीष्ट की उपलब्धि कर सकता है।

संत तुलसी साइव ने अपने मत को 'संत-मत' नाम दिया है और कहा है कि उसके वास्तविक रहस्य को ब्रह्मा, विराट आदि तक नहीं जानते । इस मत का कोई अंत नहीं है, किंतु उसी के अनुसरण द्वारा प्राप्त घर में सभी संत निरंतर निवास किया करते हैं । ये कहते हैं कि सतसंग व सतगुरु ने मुक्ते संतपथ की ओर उन्मुख कर दिया और मैंने उससे परिचित

संत-मत हो जाने के कारण किसी भिन्न मत के प्रचार की आवश्य-

कवीर साहब, नानकदेव, दादूदयाल, दिर्यासाहब, रैदास तथा मीरा एवं नामा का भी श्रादर्श संत के रूप में वर्णन किया है, किंतु इसके साथ ही इन्होंने श्रपने श्रालोचनात्मक उपदेशों के द्वारा उनके विविध श्रनुयायियों को पथभ्रष्ट भी सिद्ध करने की चेध्टा की है। उदाहरण के लिए इन्होंने कहा है कि,

'जो कुछ पंथ कबीर चलाया । पंथ भेंद कोइ मरम न पाया ॥ पंथ कबीर सोई है भाई । गये कबीर जेहि मारग जाई ॥ भूठा पंथ जगत सब लूटा । कहा कबीर सो मारग छूटा ॥'3

इन्होंने इसी कारण कवीर पंथ की प्रसिद्ध 'चौकाविधि' व 'वयालिसवंश' जैसी पद्धतियों वा परम्पराद्यों के अपने तक के अनुसार मिल-मिल अर्थ लगाये हैं और नानक-पंथ अथवा सिखवर्म के 'वाह गुरु', 'कड़ा', 'प्रसाद' व 'प्रंथ' जैसे शब्दों से भी भिन्न-भिन्न तात्पर्य निकालने का प्रयत्न किया है। इनकी युक्तियाँ कभी कभी काल्यनिक होती हुई भी अधिकतर बुद्धिसंगत व समीचीन हैं और कोरी अद्धा के आवेश में अंधानुसरण करनेवालों के लिए चेतावनी का काम करती हैं।

संत तुलसी साइव ने 'मन' शब्द का ऋर्य श्लेप द्वारा तौलवाला मन

१. 'घटरामायन' (भा० १) वे० प्रे०, प्रवाग, पृ० १४३।

२. वही, पू० १०९।

इ. वही, पु० १९१ व १९३।

बतलाया है और उसे संत शिवनागयण की भाँति ४० सेर का भी कहा है। किंतु बंसवयालिसवाले कवीर-पंथी कथन की सार्यकता सिद्ध करने के प्रयत्न में इन्होंने उसमें कुछ और भी जोड़ दिया है। इनका कहना है कि मन का बास निरंतर चालीस प्रकार के स्थलों पर होता रहता है.

मन व किंतु सुरत की स्थिति में पहुँचकर उसका इकतालीसवाँ अगमपुर रूप हो जाता है तथा उसी प्रकार जब सुरत व शब्द का संयोग बनकर हुदू हो जाता है, तब उसके बयालीसवें रूप

का अनुमान कर लेना भी अनुचित नहीं। मन के विषय में इन्होंने अपने मंथों में कई जगह लिखा है। इन्होंने एक स्थल पर इसे निरंजन नाम से भी अभिहित किया है वश्रीर उसके आगे जाकर बतलाया है कि मन का नाश होते ही निरंजन का भी नाश हो जाता है और वह बहा में प्रवेश कर जाता है। फिर बहा भी उसी भाँति शब्द में जाकर लीन होता है, शब्द शूत्य में चला जाता है और शूत्य अंत में महाशूत्य के अंतर्गत युल-मिल जाता है, जहाँ से उत्पत्ति व प्रलय हुआ करते हैं और जिसके आगे की बातें किसी को आत नहीं हो पार्ती। महाशूत्य को ही इन्होंने 'सचलोक' नाम भी दिया है और कहा है कि वह तीनों लोकों से परे है और उसमें केवल संत ही जापाते हैं।

'मन का नाम निरंजन होई । आतमब्रह्म कह सब कोई ॥

मन को नास सुनौ पुनि भाई । मन निरंगन भाई ॥

नास निरंजन ब्रह्म समाना । ब्रह्म जो नसा शब्द में जाना ॥

सब्द नास जो सुन्न समाना । सुन्न नास महासुन में जाना ॥

यहं से उतपित परलय होई । आगे भेद न जाने कोई ॥

सत्त्वोक महासुन्न कहाई । तीनि लोक सब सुन्न में जाई ॥

तीनि लोक करता नहिं जावै । वा पद को कोई संत समावै ॥' 3

इसी पद वा स्थिति को साहिवजी ने श्रगमपुर घाम का नाम दिया है श्रीर यह वस्तुतः वही है जिसे दरियादास ने 'छपलोक' तथा शिवनारायण ने 'संतदेश' कहा था। इस इन्द्रियातीत एवं श्रनिवंचनीय दशा का श्राध्यात्मिक-

१. 'बटरामायन' (भा० १) बें प्रें प्रवान, प्र १९५ व २०३।

२. वहीं, पृ० १७७।

३. वहीं, पृ० १८०।

४, 'पश्चसागर' वे॰ प्रे॰, प्रयाग, ५० १।

श्चनुभव साहिवजी नित्यशः किया करते ये, जैसा कि इनकी निम्नलिखित पंक्तियों द्वारा विदित होता है--

> 'तुलसी निरित्व नैन दिन राती, पल पल पहरी आठ । यहि विधि सैल करें निसवासर, रोज तीन से साठ ॥'9

तुलसी साइव ने भिन्न-भिन्नपंथी वा सम्प्रदायों के रूप में चल निकलनेवाले तथा समय के साथ बाइरी सिद्धांतों द्वारा प्रभावित होते जानेवाले विविध नामधारी संतमत की मौलिक एकता पर बहुत ध्यान दिलाया और उसके प्रधान प्रवर्तकों के मूल उद्देश्यों को भी समकाया। परंतु दूसरी श्रोर पिंड के भीतर की बातों के श्रानेक श्रानावश्यक भेद-उपभेद

महत्त्व व रचकर उसमें जिंदलता भी इन्होंने ला दी और अपने को अनुयायी गो॰ तुलसीदास का अवतार बतलाकर कोरी कल्पना को और भी प्रश्रय दे दिया, जिससे न तो इन्हें इम एक उच-

कोटि का निष्पन्न समालोचक व सुधारक ही कह सकते हैं और न निरा परागा-पंथी ही मान सकते हैं। फिर भी संत-परम्परा के इतिहास में इनके व्यक्तित्व का बहत बड़ा महत्त्व है और सब कुछ होते हए भी ये अपने निराले दंग के कारण उसमें एक विशेष स्थान के अधिकारी समझ पड़ते हैं। इनके द्वारा प्रचलित किया गया पंथ साहिबपंथ के नाम से प्रसिद्ध हो चला है श्रीर उसके सहस्रों श्रन्यायी भारत के विभिन्न नगरों में पाये जाते हैं। "घटरामायन" में दनके १३ शिष्यों के नाम बतलाये गए हैं, जो पहले कई धर्मों वा सम्प्रदायों के अनुयायी रह चुके थे और जिन्हें उपदेश देकर इन्होंने अपना शिष्य बनाया था। ये वही हिरदे श्रहीर, पलकराम श्रादि हैं जिनकी चर्चा अपर की जा चकी है। इनके सिवाय इनके शिष्यों में एक रामिकसन गडेरिया का भी नाम भ्राता है। परंतु इनके सबसे प्रसिद्ध शिष्य सरस्वामी कहे जाते हैं, जिन्हें जनअति के अनुसार इन्होंने आँख की ज्योति भी प्रदान की थी। इनका देहांत हो जाने पर इनके स्थान पर गिरधारी दास नामक एक शिष्य कुछ दिनों तक सलंग कराते रहे। किंत उनके पीछे कदाचित यह परम्परा नियमानुसार नहीं चल सकी । संत तुलसी सहब की समाधि हाथरस में उस स्थान पर आज भी वर्तमान है, जहाँ बैठकर ये नित्य उपदेश-दिया करते ये और वह साहिब-पंथियों का प्रधान तीर्थस्थान समका जाता है।

१. 'शब्दावली' (मा० १) वे० प्रे०, प्रयाग, प्० १२५।

२. 'शब्दावली' (मा० १) बे० प्रे०, प्रयाग, प० ३२२।

## ३. नांगी-सम्प्रदाय

नांगी-सम्प्रदाय के मूलप्रवर्त्तक संत डेढ़राज का जन्म नारनील जिले के धारूस गाँव के खंतर्गत सं० १८२८ में हुआ था। इनके पिता ब्राह्मस् जाति के ये और उनका नाम पूरन था। परिवार के अधिक दरिद्र होने के कारण इन्हें केवल १३:१४ वर्ष की अवस्था में ही घर छोड़कर आगरे आ जाना

पड़ा। यहाँ पर उस समय माधवराव सिंधिया का शासन डेढ़राज का या और उनके दीवान धर्मदास थे, जो आगरे में रहते थे। प्रारंभिक धर्मदास के ही यहाँ डेढ़राज ने नौकरी कर ली। अनुमान जीवन किया जाता है कि यहाँ पर उन्हें अनेक हिंदू तथा मुसलमान साधु-संतों से मेंट हुई और उन्हीं के सत्संग द्वारा इनके

इदय में श्राध्यात्मिक भाव जागृत होने लगे। नांगी-सम्प्रदाय के संबंध में लिखने वाले रोज साहब का कहना है कि "धर्मदास की पत्नी नानकी के साथ ये देशभ्रमण के लिए भी निकले थे। ये दोनों पहले पहल बंगाल की श्रोर गये श्रोर उधर से लौटकर सं०१८५० में 'कनाड' के श्रासपास श्रपने मत का प्रचार करने लगे।" रोज साहब इन दोनों के बीच स्त्री-पुरुष के संबंध का भी श्रमान करते हैं श्रीर कहते हैं कि सम्प्रदाय का नाम उक्त स्त्री के नाम के श्राधार पर सर्वप्रथम 'नानकी-पंथ' पड़ा था, जो श्रागे चलकर 'नांगी-पंथ' बन गया'। डेढ़राज के बिवाइ का किसी वैश्यकुल की लड़की के साथ होना बतलाया जाता है दें श्रातप्रय यदि उक्त धर्मदास दीवान जाति के वैश्य रहे हों, नानकी उनकी पुत्री का ही नाम रहा हो तथा दोनों का विवाइ-सम्बन्ध हो गया हो, तो यह श्रसंभव नहीं कहा जा सकता श्रीर न इस बात में संदेह करने की ही श्रावश्यकता है कि उक्त दोनों के संयुक्त प्रयत्नों के फलस्वरूप इस पंथ की स्थापना हुई थी।

पंथ के प्रारंभ का समय को भी रहा हो, संत डेढ़राज ने उसका खुला प्रचार अपने जीवन-काल के तैंतीसवें वर्ष में आरंभ किया और इस कार्य के लिए अपनी जन्मभूमि के प्रदेश को ही अधिक उपयुक्त समम्मकर ये उस श्रोर रहने भी लग गए। ये वर्ण-व्यवस्था के विकद बड़े उम्र विचार प्रगट करते

१. पन्० प० रोज: 'प ग्लासरी आफ दि द्राहण्स प'ड कास्ट्स आफ दि पंजाब ऐंड नार्थ वेस्ट फ्रांटियर प्राविंस' (भा० ३) पृ० १५६।

२. वितिमोहन सेन : 'मिडीवल मिस्टिसिज्म आफ इंडिया' ए० १६२।

ये और इन्होंने अपना विवाह भी ब्राह्मसेतर जाति की कन्या के साथ कर लिया या, इसलिए इनके विरोधियों की संख्या अपने समाज में बढ़ने लगी। तदनुसार कुछ लोगों की प्रार्थना पर नारनील के शासक मामर-प्रचार-कार्य निवासी नजावत अली खाँ ने इन्हें पकड़वाकर कारागार

प्रचार-काय निवासी नजावत झला खा न इन्ह पकड़वाकर कारागार व मृत्यु में डाल दिया। बंदी-जीवन में इन्हें बहुत कथ्ट मेलने पड़े श्रीर श्रंत में जब मामर की दुरवस्था के कारण वहाँ के सारे

वंदी छोड़े जाने लगे, तभी उससे इन्हें मुक्ति मिली। कारागार से निकलने पर संत डेंद्राज खेतरी प्रदेश के छुरिए। नामक गाँव में जा बसे और वहाँ रहकर इन्होंने फिर से अपना कार्य आरंभ कर दिया। तब से अपने जीवन के अन्तिम समय तक इनका कार्यचेत्र अधिकतर नारनील जिले से लेकर गुड़-गाँव जिले तक सीमित रहा। इनका देहीत उक्त छुरिए। गाँव में ही सं० १६०६ में इनकी ८१ वर्ष की अवस्था में हुआ और वह स्थान इनके अनुयायियों द्वारा पिवित्र माना जाता है। इनके पुत्र का नाम चंद्र था और गंगाराम इनके प्रधान शिष्य थे, जिनके शिष्य आगे चलकर सन्तराम हुए। संत डेंद्राज के शिष्यों में उनके भाई भगीरयदास का नाम भी प्रसिद्ध है।

कहा जाता है कि अपने मत के संबंध में डेढ़राज ने तीन अन्यों की रचना की थी। किंतु इनमें से किसी का पता नहीं चलता। इनके भजन एवं उपदेश-संबंधी पदों का देशी भाषा में होना बतलाया जाता है और कहा जाता है कि ये इनके अनुयायियों के यहाँ सुरच्चित हैं। उक्त रचनाओं को देखनेवालों तथा इस पंथ के अनुयायियों के साथ

रचनाएँ व सत्संग करनेवालों का कहना है कि ये लोग 'राम' सिद्धांत नामधारी परमात्मा को मानते हैं, जो निराकार, श्रद्वितीय,

श्रातुलनीय, शाश्यत व सर्वव्यापक है। वही एकमात्र सत्य है श्रीर उसी का पक्षारा संसार में सर्वत्र लिख्त होता है। उसके सिवाय किसी भी श्रान्य देवी वा देवता का श्रास्तित्व नहीं है। वे हिन्दू श्रायका मुसलका मान की साधनाश्रों का समान भाव से श्रादर करते हैं श्रीर हिन्दुश्रों के 'रामायस्य' तथा 'महाभारत' जैसे धर्मग्रंथों से नैतिक श्राचरस्य-संबंधी उपदेशों को ग्रहस्य करते हैं। परंतु वे हन्हें श्रांतिम प्रमास्य की पुस्तकों नहीं मानते। श्रापन 'राम' की जगह से 'हरि' श्रादि शब्दों का भी प्रयोग करते हैं श्रीर इनके भजनों में इस प्रकार के नामों का प्रचुरता के साथ व्यवहार किया गया मिलता है। इस पंथ के श्रंतर्गत पुरुषों के ही समान खियों को भी एक ही प्रकार साधना का अधिकार है और वास्तव में इन दोनों के बीच वे कोई मौलिक अंतर नहीं मानते। प्रार्थना के अवसरों पर सभी एक ही पंक्ति में एकत्र हुआ करते हैं, पद गा-गा कर कुमा करते हैं और कभी-कभी भावा-वेश में आकर नाचने भी लगते हैं।

इनका प्रधान मठ गुड़गाँव जिले के भिवाना नामक स्थान में है और स्रोतर प्रांत के चुस्नागाँव में भी एक मंदिर है, जहाँ संत डेंद्राज का पूजन 'नेहकलंक' या कल्कि अवतार के रूप में होता है। प्रचार-केन्द्र इस पंथ के अनुयायियों की अधिक संख्या मामर,

गुड़गाँव तथा नारनील में पायी जाती है।

सत्य के प्रति विशेष आस्या और शुद्धाचरण इस पंथ के अनुयायियों की विशेषताएँ हैं। इनका ध्यान सामाजिक सुधारों की ओर भी दील पड़ता है और इस पंथ का नाम 'नांगी-सम्प्रदाय' पड़ने का मुख्य कारण कुछ लोग यही समझते हैं कि इसके अनुयायी लियों का पर्दा हटाने के बड़े समर्थंक हैं। सभी मनुष्य, चाहे ली हों, वा पुरुष एक ही ईश्वर के

विशेषता स्तान है और आपस में भाई-बहन है, उनमें किसी प्रकार के वर्णगत वा जातिगत मेद की भी गुंजायश नहीं।

मानव समाज के अंतर्गत सारी कुरीतियों का मूलोच्छेदन तथा उसके प्रत्येक व्यक्ति को अपने विकास के लिए समान अवसर देना परम कर्तव्य है। इसी प्रकार ईश्वर की आराधना के संबंध में सब का समानाधिकार, मूर्तिपूजन की व्यथता तथा अंथविशेष के प्रति आस्था न रखना इस सम्प्रदाय के अन्य नियम कहे जा सकते हैं। इसके अनुयायियों की कम संख्या तथा इसके प्रन्थों के बहुत कम प्रचार के कारण इसके विषय में अभी तक वैसी जानकारी नहीं है।

### ४. राधास्वामी सत्संग

राधास्तामी सत्तंग वा सम्प्रदाय की श्रधिकांश बातें गुप्त रखी जाती हैं श्रीर उनसे सिवाय सत्तंगियों के भरसक श्रम्य लोग परिचित नहीं हो पाते । तदनुसार इनकी गृढ़ श्राध्यात्मिक साधनाश्रों का पता सर्वसाधारण को नहीं लग पाता श्रीर न वे इनके मुख्य ग्रंथों को ही देख वा श्रध्ययन कर पाते हैं।

फिर भी इस सम्प्रदाय के प्रचार में उक्त बातों के कारण सत्संग की कोई विशेष बाधा नहीं उपस्थित होती। बहुत-से लोग विशेषता बहुधा इसके रहस्यमय सिदांतों की जिज्ञासा से ही इस स्रोर आकृष्ट हो जाते हैं और अन्य लोग इसके सुंदर संगठन व सत्कायों से प्रभावित होकर इसमें प्रवेश पाने के लिए ठरात होते हैं। इस पंथ का आरंभ सर्वप्रथम एक शुद्ध धार्मिक संस्था के रूप में हुआ या और इसके प्रथम तीन प्रधान गुरुओं के समय तक इसकी प्रायः वही दशा रही। किंतु आधुनिक शिचा-संपन्न अनेक व्यक्तियों के इसके भीतर अधिका-धिक प्रवेश पाते रहने के कारण इसके मूल स्वरूप में कमशः परिवर्तन होने लगा, मतभेद की मात्रा में भी कुछ न कुछ वृद्धि होती गई और इसकी आगरावाली दयालवाग शाखा ने व्यवसाय के चेत्र में भी पदार्पण कर दिया। पूर्व परम्परानुसार इसके सदस्य आध्यात्मिक चेत्र में अपनी 'कमाई' वा अभ्यास करते हुए व्यक्तिगत रूप से ही अपनी जीविका में प्रवृत्त हुआ करते थे। किंतु आगे चलकर उक्त शाखा ने उनके लिए सामूहिक उद्योगकरते थे। किंतु आगे चलकर उक्त शाखा ने उनके लिए सामूहिक उद्योगकरने में भी सहयोग प्रदान करने का अवसर उपस्थित कर दिया और वह स्वयं भी एक व्यवसाय-केंद्र के रूप में परिवर्तित हो गई। तब से इसके दोनों कार्य पूर्ण सहयोग के साथ उन्नति की ओर अपसर हो रहे हैं और संभव है, उसे आगे और भी अधिक सफलता मिले।

# (१) लाला शिवदयाल सिंह 'स्वामीजी महाराज'

राधास्वामी सत्संग के मूल प्रवर्शक लाला शिवदयाल सिंह खत्री सेठ थे, जो शहर ग्रागरा, मुहल्ला पन्नीगली में सवत् १८०५ की भादो वदी द को साढ़े बारह बजे रात के समय लाला दिलवाली सिंह के घर उत्पन्न हुए थे। इनके अनुयायी इन्हें 'परम पुरुष धनी कुल मालिक राधास्वामी दयाल' का स्वरूप श्रथवा ग्रवतार मानते हैं और इनको 'स्वामीजी

आरंभिक जीवन महाराज' के नाम से अभिहित करते हैं। उनमें यह भी प्रकित है कि इनके भविष्य में प्रकट होने की सूचना

हाथरसवाले संत तुलसी साइव ने इनकी माता को पहले से ही दे रखी थी और इनके पिता को उनके सत्संग का भी अवसर प्राप्त था। इनके पिता दिलवाली सिंह पहले नानक पंथ के अनुयायी वे और अपने पिता की भाँति 'जपुर्जी', 'सोदर', 'सुखमनी' आदि का पाठ नियमपूर्वक किया करते थे। परंतु संत तुलसी साइव के आगरे में बहुधा आते जाते रहने के कारण उनकी धार्मिक प्रवृत्ति का मुकाव कमशः 'साहिव-पंथ' की ओर भी हो चला या तथा 'स्वामीजी महाराज' की माता, बुआ एवं नानी तक उक्त साहिव वी के सत्संगों से प्रभावित होने लगी थीं। तदनुसार बालक शिवदयाल के आध्यात्मक विकास के लिए उपर्युक्त वातावरण सर्वप्रथम संतमत द्वारा

अनुप्राणित होकर ही उपलब्ध हुआ और आगे उन्हें कहीं अन्यत्र भटकना न पड़ा । इनकी शिक्षा का आरंभ नागरी लिपि व हिंदी भाषा से हुआ था और इन्हें गुरुमुखी भी पढ़ाई गई थी। परंतु कुछ बड़े होने पर इन्होंने कारसी में बहुत अच्छी योग्यता प्राप्त कर ली और अरबी एवं संस्कृत के भी नानकार हो गए।

कहते हैं कि इनका विवाह फरीदाबाद (जिला देहली) में लाला इज्जतराम के यहाँ हुआ या और इनकी पत्नी को इनके अनुयायी 'राधाजी' कहा करते हैं। ये बड़े उदार हृदय की महिला थीं और इनकी भी प्रवृत्ति आध्यात्मिक वार्तों की ओर बराबर रहा करती थी। इनसे स्वामीजी महा-

राज को कोई संतान नहीं हुई और ये अपने पति के साथ गार्हेस्थ्य-ग्रहस्थी का जीवन व्यतीत कर सं० १६५१ की कार्तिक जीवन सुदी ४ को परलोक सिधार गईं। संत शिवदयाल सिंह के दो छोटे भाई भी ये जिनमें से एक का नाम जिन्दाबन दास

या और धवसे छोटे प्रतापिंह सेट कहे जाते थे। श्रापके घर में पहले महाजनी की जीविका चलती थी, किंतु श्रामे चलकर कुछ दिनों तक इनके पिरवारवालों ने नौकरी भी कर ली। इन्होंने स्वयं दुछ समय तक फारसी पढ़ाने का काम किया और इनके भाई जिन्दाबनदास बहुत दिनों तक डाक-विभाग में नौकरी करते रहे। प्रसिद्ध है कि श्रपने भाई की नौकरी लग जाने पर एक दिन इन्होंने श्रपने सब से छोटे भाई प्रतापिंह से कहा, 'ऐ श्रजीज, चूँ कि कादिर हकीकी ने श्रव रिजक की स्रत दूसरी निकाल दी है, तो श्रव लेन-देन करना और सूद के रुपये से लर्च श्रमालदारी का चलाना नामुनािव मालूम होता है। लिहाजा तुम सब कर्जदारों के कागजात, इस्टाम्प वगैरह को निकाल लो और उन सब लोगों को बुलाकर यह बयान कर दो कि स्वामीजी महाराज ने फरमाथा है कि श्रमर तुमको हमारा रुपया देना मंजूर है और श्रपना ईमान सलामत रखना चाहते हो, तो हमारा रुपया एक इपते के श्रमें श्रदा कर दो, वर्ना तुम्हारे दस्तावेजात सब चाक करके फेंक दिये जायेंगे। अर तदनुसार प्रतापिंह ने सभी कर्जदारों को इस बात की सूचना

१. कहते हैं कि इन्होंने तुलसी साहेब के प्रमुख शिष्य बाबा गिरधारी दास से सर्यादा-जुसार दीखा भी ले ली थी।

२. लाला प्रतापसिंह सेठ: 'जीवन चरित्र हुन्र स्वामीबी महाराज' वै० प्रे०, प्रयाग १९०९, १० १७।

दे दी और प्रति दिन चार-पाँच व्यक्तियों के हिसाब से बातचीत कर अपने परिवार के संपूर्ण लेन-देन का अंत कर दिया। तब से परिवार के भरण-पोपण का प्रबंध केवल ब्रिन्दावनदास की तनखाह के आधार पर चलने लगा। संत शिवदयाल सिंह का देहांत सं० १६३५ की आधाढ़ कृष्ण प्रतिपदा शनिवार को लगमग पौने दो बजे अपराह्म काल में हुआ और इनकी समाधि स्वामीबाग के निकट बनायी गई।

लाला शिवदयाल सिंह श्रपनी छु: सात वर्षों की श्रवस्था से ही आध्या-रिमक चिंतन व सत्संग में प्रवृत्त होने लगे थे। लगभग पंद्रह वर्षों की श्रवस्था तक आप श्रपने मकान की किसी कोठरी में बैठकर श्रपने श्रभ्यास का काम चलाते रहे श्रीर इस बीच में बहुधा दो-दो, तीन-तीन दिनों तक बाहर नहीं निकलते थे। इन्हें इस काल में मलमूत त्याग करने तक की

आध्यात्मिक आवश्यकता का कभी अनुभव नहीं होता रहा। पीछे प्रवृत्ति इन्होंने सं०१६१७ की वसंत पंचमी के दिन से कितपय सत्संगियों की प्रार्थना के अनुसार प्रकट रूप से संतमत के

उपदेश देने आरंभ किये और तब से यह कार्य निरंतर साढ़े सत्रह वधों तक इनके मकान पर चलता रहा। इस बीच में लगभग दः १० सहस्र हिंदू, मुस्लिम, जैनी व ईसाई पुरुष व क्षियों ने इनके सिद्धांतों में विश्वास कर इनका अनुयायी वन जाना स्वीकार किया। इनमें से लगभग १००० साधु होंगे, शेष सभी गृहस्थ थे। इनकी आध्यात्मिक पहुँच की ख्याति कमशः दूर-दूर तक फैल चली और अनेक लोगों ने इनके स्थान से सैकड़ों मील की दूरी से आकर इनके सत्संग से लाभ उठाया। संत तुलसी साहव का उक्त समय तक देहांत हो चुका था, अतएव इनकी शरण में बहुत-से ऐसे भी लोग आ गये जो पहले उनके 'साहिब पंथ' से संबंध रखते थे और जिन्हें संतमत के गृढ़ विधयों की गृत्धियाँ समक्तने में इनके निकट अधिक सहायता मिल सकती थी। अपने मकान पर सत्संगियों तथा मंगतों की बहुत मीड़ देखकर एक बार इनके जी में आया कि आगरा नगर के कहीं बाहर क्यों न ठहरा जाय। तदनुसार सुखपाल पर चढ़कर इन्होंने भिन्न भिन्न स्थलों का निरीच्या किया और अंत में नगर से लगभग तीन मील की दूरी पर एक स्थान पसंद किया गया जहाँ पर पीछे एक बाग भी लगाया गया।

संत शिवदयाल सिंह वा 'स्वामीजी महाराज' के ख्रानेक शिष्यों में से एक उनके सबसे छोटे भाई प्रतापसिंह सेठ भी ये जिन्हें वे बहुधा 'प्रतापा'

कहा करते थे श्रीर जो पीछे चलकर 'चाचाजी' के नाम से अधिक प्रसिद्ध हुए श्रीर जिन्होंने स्वामीजी महाराज का एक जीवन-चरित्र भी लिखा है। ये १०: १२ वर्ष की श्रवस्था से बराबर इनकी सेवा-हटल में अनुयायी रहते आये थे और अपनी स्त्री तथा पत्रों को भी इन्होंने उसी कार्य में लगा दिया था। इन्हें स्वामीजी महाराज द्वारा दिये गए किसी ऐसे प्रवचन से सर्वप्रथम विरक्ति जगी थी, जो इन्होंने प्रसिद्ध 'ग्रन्थसाइव' के कुछ शब्दों की ब्याख्या के रूप में दिया था। इन्हीं प्रतापिंह से सूचना पाकर सर्वप्रथम राय सालिगराम बहादुर उर्फ 'हुजूर साइब' भी स्वामीजी महाराज के निकट जिजास बनकर आये थे, उनके सेवा-टइल में वधों का समय लगाया था और उनके सर्वप्रधान गुरुमुख शिष्य के रूप में उन्होंने उनके उत्तराधिकारी का पद उपलब्ध किया था। ये बहुत दिनों तक डाक-विभाग की नौकरी में रहे थे श्रीर श्रंत में 'डायरेक्टर जनरल पोस्ट ब्राफिस' भी हो गए थे, किंतु इन्होंने ब्रापना सर्वस्व उन्हें ही न्योछावर कर रखा या और उनके सिवाय इन्होंने किसी अन्य को कभी कुछ नहीं समका था। इसी प्रकार स्वामीजी महाराज की शिष्याश्री में से एक बुक्की जी साहिया थीं जो श्रपनी बड़ी बहन शिब्बोजी साहिया के साथ उनकी सेवा में रहा करती थीं और जिन्हें उनके चरणों के ख़ँगुठे तक से इतना प्रेम हो गया था कि जब कभी वे श्रम्यास में लीन रहते वा प्रवचन देने बैठते,

स्वामीजी महाराज ने 'सार वचन' (नज्म ) तथा सार वचन' (नज्म) प्रक्त १ प्रन्थों की रचना की। 'सार वचन' (नज्म) एक १५३ पृष्ठों का वृहद् ग्रंथ है जिसमें स्वामीजी महाराज के वयालीस वचन संग्रहीत हैं और प्रत्येक वचन में भिन्न-भिन्न शब्द दिये गए हैं। पुस्तक के आरंभ में कुछ मंगलाचरण व स्तुति-संबंधी पदा हैं और 'वचन पहला' के आदि में एक छोटा-सा गद्यमय संदेश है जिसमें 'सुरतशब्द-रचनाएँ योग' को सर्वश्रेष्ठ ठहराया गया है और कहा गया है कि विना उसे अपनाये मन की वास्तविक शुद्धि व निश्चलता संभव नहीं है। कुल ग्रन्थ में 'शब्दों' की संख्या ४६४ है, किंतु इनमें से कई

उस समय ये उसे अपने मुँह में डाल घंटों चरणामृत पान करती रह

जाती थीं।

१. लाला प्रतापसिंह सेठ: 'जीवन-चरित्र हुजूर स्वामीजी महाराज' वें० प्रे॰ प्रवास १९०९, प्र० ३७: ३८।

बहुत बड़े-बड़े हैं जिनकी पंक्तियों की संख्या २०० से भी श्रिधिक हो गई है है 'शब्दों' के विषय प्रायः वे ही हैं जो अप्तय संतों की रचनाओं में पाये जाते हैं, किंतु उनके वर्णन की शैली और क्रम आदि कुछ भिन्न प्रकार के हैं। इनके छंदों में भी कहीं कहीं नवीनता व विचित्रता मिलती है। स्वामीजी का दूसरा अन्य 'सार वचन' (नसर) उक्त रचना से छोटा है और उसमें सारी बातें अधिकतर सुमाव वा उपदेश के रूप में कही गई हैं। ये दोनों अन्य 'राधास्वामी सत्संग' के मूल मत को समझने के लिए बहुत आवश्यक हैं और ये उसकी मुख्य व प्रामाखिक पुस्तक माने जाते हैं। ये पुस्तकें सत्संग की बहुत-सी अन्य पुस्तकों की भाँति 'राधास्वामी ट्रस्ट' की आजा लेकर 'वेलवेडियर प्रेस, प्रयाग में छापी गई थीं और इनके लिये सर्वाधिकार सुरव्तित या तथा इन्हें प्रकाशित रूप में भी सर्वसाधारख के हाथ बेचने तथा वितरण करने का नियम नहीं था।

स्वामीनी महाराज की समाधि 'स्वामी वाग' में वर्तमान है, जहाँ प्रति वर्ष उनके निधन के दिन एक भंडारा मनाया जाता है। इस अवसर पर सरसंगी दूर-दूर से अच्छी से अच्छी संख्या में आने के प्रयत्न करते हैं और सारा उत्सव बड़े समारोह के साथ संपन्न किया जाता है। स्वामीनी महाराज

की मुख्य समाधि का निर्माण सं०१६६१ में आरंभ हुआं समाधि था और वह अभी तक बनती ही जा रही है। उसमें लाखों का व्यय हो जाना सम्भव है। समाधि शुद्ध संगमरमर

तया अन्य बहुमूल्य पत्थरों की सामाग्री द्वारा बनाकर पूर्ण की जायगी और अनुमान है कि उसका आकार-प्रकार भी अदिताय होगा तथा उसमें प्रत्येक देश व जाति की वस्तुकला की शैलियों के नमूने पाये जायँगे। स्वामीजी की पत्नी 'राघाजी' की समाधि भी आगरा नगर के बाहर बनी हुई है और वह स्थान भी ससंगियों के लिये परम पवित्र सममा जाता है तथा उक्त अवसर पर एकत्र होनेवाले यात्री उसके भी दर्शन बड़ी भक्ति एव अद्धा के साथ किया करते हैं।

# (२) राय सालिगराम साहब रायबहादुर 'हुजूर महाराज साहेब'

राय सालिगराम उर्फ 'हुजूर महाराज साहैव' का जन्म त्रागरा शहर के पीपलमंडी मुहल्ते में सं० १८८५ की फागुन सुदी ८ को शुक्रवार के दिन साढ़े चार बजे प्रात:काल के समय एक प्रतिष्ठित माधुर कायस्य कुल में ज्ञा था। प्रसिद्ध है कि अपनी माता के गर्भ में १८ मास रहकर ये उत्सक्त हुए ये। इनके पिता का नाम रायवहादुर सिंह या और वे वकालत करते थे तथा शिवभक्त थे। इन्होंने अपनी बाल्यावस्था में फारसी की शिचा पाई और थे

श्रंग्रेजी में उस समय के सीनियर कच्चा तक पढ़े जो कदाचित् प्रारम्भिक श्राजकल की बी॰ ए॰ श्रेग्री के बराबर सममी जाती जीवन थी। शिचा प्राप्त कर लेने के अनन्तर अपनी १८ वर्ष की अवस्था में इन्होंने १४ मार्च सन् १८४७ को डाक-

विभाग में नौकरी श्रारम्भ की श्रीर पोस्टमास्टर जनरल के दफ्तर में दितीय क्लक हो गए। तब से ये अपनी योग्यता के कारण बराबर उन्नित करते चले गये श्रीर अन्त में सन् १८८१ में उक्त विभाग के पोस्टमास्टर जनरल के पद तक पहुँच गये। डाक-विभाग में इनके कार्य करते समय मिन्न-भिन्न प्रकार के नवीन प्रबन्ध होते गए श्रीर इनकी कार्यपुद्धता के कारण इन्हें समय-समय पर पारितोषिक भी मिले। तदनुसार सन् १८०१ ई० में इन्हें श्रमें जी सरकार की श्रोर से 'रायबहादुर' की पदवी मिली श्रीर कई बार कुछ न कुछ द्रव्य भी मिलता गया। श्रपनी इस नौकरी के समय में ही इन्होंने ज्योतिष-शास्त्र का श्रध्ययन किया था श्रीर इस विद्या पर फारसी भाषा में एक अंथ की भी रचना की थी। ज्योतिषशास्त्र की मुख्य-मुख्य बातों पर इन्होंने इतना श्रव्छा श्रिकार कर लिया था कि जो कोई इनसे उसे सीखने श्राता था, उसे ये भली भाँति समका सकते थे।

राय सालिगराम के एक बड़े माई ये जिनका नाम राय नन्दिकशोर या 
ह्यौर इनकी एक बहन भी थी जो उनसे छोटी थी। राय नन्दिकशोर ने भी
सरकारी नौकरी में अच्छी सफलता प्राप्त की थी और वे फैजाबाद में एक्स्ट्रा
ह्यासिस्टेंट कमिश्नर के पद तक पहुँच गए थे। इनके दो विवाह थे। पहला
विवाह फर्कस्वाबाद में हुआ था जिससे एक पुत्री उत्पन्न
परिवार हुई थी। किन्तु माता एवं पुत्री दोनों का देहान्त हो गया।
इनका दूसरा विवाह सं० १६०६ में आगरा शहर में ही
हुआ था, जिससे दो पुत्रियाँ व तीन पुत्र जन्मे थे। इन्हीं तीनो पुत्रों में से
सकते राय अयोध्या प्रसाद उर्फ लालाजी थे जिन्होंने 'हुजूर महाराज साहेब'
का जीवनचरित्र लिखा है और शेष दो पुत्रों ने बहत छोटी अवस्था में ही

सं॰ १६१५ में, जिस समय 'हुजूर महाराज साहेव' हेड असिस्टेंट के पद पर वे और तत्कालीन पोस्टमास्टर जनरल की बुलाइट पर मेरठ गये हुए वे,

शरीर त्याग दिया था।

इन्हें मेरठ कुछ काल तक ठहर जाना पड़ा और इसी अवसर पर इनकी मेंट लाला प्रताप सिंह सेठ उर्फ 'चाचाजी' से हो गई। 'चाचाजी' किसी दिन 'पंज ग्रंथी' का पाठ कर रहे ये जिसे अवसा कर

गुरु-सेवा 'हुजूर साहेव' ब्राकृष्ट हो गए और उनसे उसके गृढ का अभिप्राय पूछ बैठे। 'चाचाजी' ने इस पर इनसे कह दिया कि इन बातों के रहस्य से मेरे बड़े भाई लाला शिवदयाल सिंह पूर्णतः परिचित हैं श्रीर उनसे श्राप मेंट कर सकते हैं। 'हुजूर साहिय' ने इस बात को मान लिया और मेंट के लिए समय निश्चित हो जाने पर उनसे इन्होंने जाकर सत्संग किया। वहाँ पर 'स्वामीजी महाराज' के प्रभावशाली व्यक्तित्व की इन पर ऐसी धाक जम गई कि ये उन पर पूर्णतः मुग्ध हो गए श्रीर उनके निकट प्रति सप्ताह, फिर सप्ताइ में दो-तीन बार तथा अत में प्रतिदिन जाने लगे, और फिर उनका सेवा-टहल तक करने लगे। इनका सेवाकार्य कुछ दिनों के अनन्तर यहाँ तक पहुँच गया कि ये तृतीय सिखगुरु अमरदास की भाँति अपने गुरु के त्राराम के लिए प्रत्येक छोटा से छोटा काम भी करने लगे और इस प्रकार इन्होंने श्रपने को उनके चरणों में श्रपित कर दिया। ये उनके चरण दवाते थे, पंखा करते थे, उनके लिए चक्की पीसते थे, हुक्का भरते थे, कुएँ से पानी लाते ये और उन्हें स्नान कराते थे, भोजन बनाते थे, मकान का माड्-बुहारू व पुताई करते थे, मिट्टी खोदकर लाते थे, जंगलों से दतवन तोड़ लाते थे, याखाना साफ करते थे, मोरी धोते थे, चौका-वर्तन करते थे, सामान खरीद लाते थे, उनकी पालकी उठाते थे, सवारी के साथ दौड़ा करते थे व पीकदान पेश किया करते थे । इन्होने अपने धन से मी उनकी ऐसी सेवा की कि जब कमी अपनी तनखाह मिली, उसे 'स्वामीजी महाराज' के चरणों में ही अर्पित कर दिया। उसमें से कुछ रुपये आवश्यकतानुसार निकालकर स्वामीजी महाराज इनके परिवार के लिए भेज देते ये ग्रीर शेष रकम उनके यहाँ खर्च होती थी। इन्होने उनके प्रति अपने को यहाँ तक समर्पित कर दिया था कि (कसी कार्य को ये अपने मन व बुद्धि के विरुद्ध होने पर भी प्रसन्न होकर कर डालते ये और इस विषय की शिकायत कभी मन में नहीं लाया करते थे, बहिक और भी उत्साइ के साथ उस ब्रोर प्रवृत्त होते थे। कहा जाता है कि

१. राज अजुध्याप्रसाद: 'जीवनचरित्र हुजूर महाराज साहेब' वे० प्रें०, प्रयाग, पू० २९: ३० ।

एक बार जब 'स्वामीजी महाराज' एकांत निवास करते थे, तब इन्हें उनके विना देखे कल नहीं पड़ी श्रीर ये उनकी विना श्राज्ञा पड़ोस के मकान से होकर पहुँच गये, जिस कारण उन्होंने इन्हें एक खड़ाऊँ मारी श्रीर कहा कि चले जाश्रो। इन्हें उनसे चमा-प्रार्थना करनी पड़ी श्रीर फिर इन्होंने ऐसा नहीं किया?।

'स्वामीजी महाराज' के लिए जल भरकर लाते समय इन्हें प्रति दिन दीपहर के समय नंगे पैर जाना पड़ता था और शहर के कुओं का पानी अधिकतर खारा होने पर इन्हें उसके लिए उसके बाहर बड़ी दूर तक जाने का परिश्रम उठाना पड़ता था। इस पर भी यदि कोई कभी इनसे मार्ग में पानी पीने को माँग देता, तो उसे ये प्रसन्नतापूर्वक दे देते ये और एक घटना उसके पिला देने पर बचे हुए जल को उच्छिष्ट समस्कर फिर दुवारा जल लाने के लिये बीच मार्ग में से ही लौट पड़ते ये और इस प्रकार इनका परिश्रम कभी-कभी दुगना व तिगुना

पड़ते ये श्रीर इस प्रकार इनका परिश्रम कभी-कभी दुगना व तिगुना तक हो जाता था। एक दिन ऐसा हुश्रा कि जब ये घड़े को भरकर ला रहे ये कि वह बीच रास्ते में ही टूट गया श्रीर इन्हें दूसरे घड़े के लिए कुम्हार के यहाँ जाना पड़ा। उस समय इनके पास पैसे नहीं ये श्रीर कुम्हार के उधार न देने पर इन्हें श्रपनी श्रोदी हुई चादर एक दिन के लिए निर्मा रख देनी पड़ी। दूसरे दिन फिर उसके यहाँ जाकर उसे इन्होंने घड़े का दाम दिया श्रीर श्रपनी चादर वापस ला सके। 'हुजूर महाराज साहेव' 'स्वामी जी महाराज' का चरणामृत, मुख श्रमृत (जूठन) तथा 'पीकदान का श्रमृत' भी नित्यशः ले लिया करते ये श्रीर स्वामीजी महाराज के जन्मतः खत्री होने तथा हुजूर महाराज साहेव के उसी प्रकार कायस्थ होने के कारण इस यात की निंदा हुश्रा करती थी। किंदु हुजूर महाराज साहेव ने इस बात की कभी कोई परवाह नहीं की दें। सं० १६३३ में इन्होंने 'स्वामीजी महाराज' की श्राशा से श्रपनी व्यक्तिगत श्राय द्वारा एक जमीन खरीदकर उसमें बाग लगवा दिये श्रीर मकान भी बनवाकर उसे उनके चरणों में मेंट कर दिया। तब से वह स्थान राधास्वामी बाग के नाम से प्रसिद्ध हो चला।

१. राय अञ्चष्याप्रसाद : 'जीवनचरित्र हुजूर महाराज साहव' वे० प्रे०, प्रवाग, प्० ९४। २. राय अञ्चष्याप्रसाद : 'जीवनचरित्र हुजूर महाराज साहव' वे० प्रे०, प्रवाग, प्०

३२:३३

स्वामीजी महारज का देहान्त हो जाने पर लगभग तीन वधों तक 'हुजूर महाराज साहव' ने पन्नी गली में दैनिक व राधास्वामी बाग में साप्ताहिक सत्संग चलाया तथा राधास्वामी बाग व राधाबाग के कुल व्यय का भार पूर्ववत् स्वयं वहन किया और पेन्शन हो जाने पर भी उनमें कोई त्रुटि नहीं आने दी। सं० १६४४ में अपनी नौकरी से पेन्शन लेकर

सत्संग ये श्रपने घर पर ही सत्संग करने लगे श्रीर वहीं पर इनके की पद्धति निकट दूर-दूर तक के जिज्ञामु पहुँचने लगे। 'स्वामीजी महाराज' के समय उनकी श्रारती पहले पुराने ढंग से हुशा

करती थी और खडे होकर दोनों हाथों में थाली लेकर उसे घुमाया जाता था। परन्तु 'हुजूर महाराज साहव' ने इस प्रगाली में परिवर्तन कर दिया श्रीर जोत जगाकर केवल दो-चार बार ही थाली धुमाने ग्रीर फिर बैठकर ग्रपने इच्ट के प्रति दृष्टि मात्र जमाये रखने का नवीन ढंग निकाला । इन्होंने ग्रपने समय में सत्तिगियों को आरती का वास्तविक रहस्य समक्ता दिया और केवल दृष्टि जोड़कर सन्मुख बैठने की हो पढति चला दी। इससे भी अधिक एक और बात का इन्होंने प्रचार किया और वह यह था कि ये स्वयं सत्संगियों के समूह पर अपनी दृष्टि डालकर उनसे गँगी आरती कराने लगे। ये सभी सत्संगियों पर प्रेम व ब्रात्मीयता का भाव रखा करते थे, जिस कारण वे इनके प्रति अधिक से अधिक आक्रष्ट हो जाते रहे। ये रात व दिन मिलाकर केवल तीन वन्टे तक आराम करते और बाहर से सत्संगियों की बड़ी भीड़ आ जाने पर इसमें भी कभी कर देते ये । चार बार के निश्चित सत्संगों के श्रतिरिक्त ये बहुधा किसी न किसी को व्यक्तिगत रूप में भी समकाया करते, कोई विशेष उपदेश देते तथा पत्र-व्यवहारादि किया करते । पहले तो ये वहाँ सभी सत्संगियों का अपने व्यय से प्रबन्ध भी कर दिया करते थे: किन्त उनकी संख्या में अधिक वृद्धि हो जाने पर उनके स्वागत वा सत्कार का सारा ब्यय नजर व भेंट में प्राप्त रुपयों के द्वारा चलने लगा और उसी के श्राधार पर उनके ठहरने के लिये कुछ मकान भी बनवा दिये गए।

उक्त प्रकार से अधिक से अधिक अपना समय देवर भी ये कभी-वभी पुस्तक-रचना कर लेते ये और तदनुसार इन्होंने कई ग्रंथ लिख डाले।

१. राय अनुध्याप्रसाद : 'जीवमचरित्र दुन्र महाराज साहव' वे० प्रे०, प्रयाग,प० ए५

इनकी रचनात्रों में गद्य-ग्रंथों की ही प्रधानता है और उनमें 'सार उपदेश', 'निज उपदेश', 'प्रेम उपदेश', 'गुरु उपदेश', 'प्रश्नोत्तर', 'युगलप्रकाश' एवं 'प्रेमपत्र' (६ भाग ) मुख्य हैं तथा इनकी पद्य-रचना केवल 'प्रेमपत्र' 'प्रेमवानी' है जो चार भागों में प्रकाशित हुई है। इनकी

'प्रमपत्रावली' रचना में से कुछ वचन अलग करके भी मुद्रित किये गए हैं और उनके संग्रहों के नाम राधास्वामी मत-सदेश, राधा-स्वामी मत-उपदेश' व 'सहज उपदेश' हैं। इसी प्रकार 'स्वामीजी महाराज" 'सारवचन' (नज्म) एवं 'हुजूर महाराज साहव' की प्रेमवानियों में से भी कुछ खुनकर मेदवानी (४ भाग), 'प्रेमप्रकाश', 'नाममाला' तथा 'विनती व प्रार्थना' नाम के संग्रह निकाले गये हैं, जिससे साधारण सत्संगियों को भी सुमीता रहा करता है। इसके सिवाय पिछले संतों महातमान्नों के भी कतिपय शब्दों को संग्रहीत कर 'संत-संग्रह' नाम की एक रचना दो भागों में प्रकाशित की गई है। 'हुजूर महाराज साहव' ने एक गद्य-प्रनथ अंग्रेजी मान्न में भी लिखा है जिसका नाम 'राधास्वामी मतप्रकाश' है जो अंग्रेजी मान्न के जानकारों के लिये बहुत महस्वपूर्ण है और जो राधास्वामी सत्संग की मुख्य-मुख्य वातों के स्वध्टीकरण में बहुत बड़ी सहायता पहुँचा सकता है।

'हुजूर महाराज साहव' ने लगभग २० वधों तक सत्तंग का कार्य संभाला और इस काल में सत्संगियों की संख्या में भी बड़ी वृद्धि हो चली। इनके प्रेम-भाव तथा उदारहृदयता के कारण इनके व्यक्तित्व में एक अपूर्व आकर्षण आ गया या और लोग इनकी और स्वभावतः खिच जाया करते थे। प्रसिद्ध है कि आगरा के बहुत लोगों ने इनके मकान

व्यक्तित्व तथा की श्रोर से श्राना-जाना केवल इसलिए छोड़ रखा था कि श्रान्त समय कहीं उनके द्वारा प्रभावित न हो जाया। श्रापने सकान पर ये कुछ दिनों तक एक रोगी की दशा में रहते रहे और

श्चन्त में सं० १६५५ श्चर्यात् सन् १८६८ ई० के दिसम्बर को सांयकाल ६-बजकर ४५ मिनट पर इन्होंने अपने शारीर का परित्याग किया। उस समय इनकी श्चनस्या लगभग ७० वर्ष की हो चुकी थी। जिस 'प्रेमविलास' नामक मकान में इनका शारीरांत हुआ, उसी में इनकी समाधि भी बना दी गई और आगरे में उनके नाम पर 'हुजूरीयाग' नाम से एक बाग भी लगाया गया। हुजूर महाराज साहब के समाधि-स्थान पर प्रति वर्ष २७ वी दिसम्बर को एक मंडारा किया जाता है, जिसमें दूर-दूर के भी सत्संगी आकर सम्मिलत होते हैं।

### (३) ब्रह्मशंकर मिश्र 'महाराज साहेव' श्रादि संत

संत ब्रह्मशंकर मिश्र श्रथवा 'महाराज साहेव' का जन्म काशी के मुहला पियरी-निवासी एक प्रतिष्ठित ब्राह्मण कुल में चैत्र वदी २ सं० १६१७ श्रयांत् सन् १८६१ ईं० की २८वीं मार्च को हुआ था। श्रापके पिता का नाम पं० रामयल वा रामयश मिश्र था जो संस्कृत के एक प्रसिद्ध विद्वान् थे। ये श्रपने गुरु 'हजूर महाराज साहेव' की ही माँति सदा

ब्रह्मशंकर मिश्र गृहस्थाश्रम में रहते रहे। इन्होंने कलकत्ता विश्वविद्यालय संचिप्त परिचय से एम॰ ए० कच्चा की डिग्री प्राप्त की थी श्रीर इनके श्रन्य तीन भाई भी एम॰ ए० थे। ये कुछ दिनों तक

बरेली कालेज में प्रोफेसर रहे श्रीर कई वर्षों तक इलाहाबाद के एकाउन्टेन्ट जेनरल आफ्रिस में नौकरी करते हुए भी अपनी आध्यात्मिक साधना व सत्संग में निरत रहे थे। ये सर्वप्रथम स्वामीजी महाराज के ग्रंथ 'सार वचन' (नसर) से बहुत प्रभावित हुए थे। इन्होंने 'हुज्र महाराज साहेव' से सं० १६३२ में दीला ग्रहण की श्रीर उनके चोला छोड़ने पर सं० १६५५ से लेकर सं० १६६४ तक उनके उत्तराधिकारी बनकर इलाहाबाद केन्द्र में सत्संग कराते रहे। इन्छ काल के लिए कराची एवं हैदराबाद (सिंघ) में रहकर अपने निधन-काल के प्रायः डेंढ़ वर्ष पूर्व ये काशी में चले खाये ये और यहीं पर आश्विन शुक्ल ५ सं० १६६४ को परमधाम सिधारे थे। आपका समाधि-मन्दिर काशी में कवीरचौरा मुहल्ले में वर्तमान है और 'स्वामी-वाग' के नाम से प्रसिद्ध है जहाँ प्रति वर्ष आश्विन श्वकल पंचमी एवं नवमी को इनका भंडारा हुआ करता है। इन्होंने अंग्रेजी भाषा में 'डिस्कोर्सेंज ऑन राधास्वामी फेम' नामक एक पुस्तक की रचना आरम्भ की थी जो चार प्रकरणों तक आकर अधूरी रह गई। इसके अंतर्गत सच्चे धर्म, आध्यात्मिक उन्नति, सुध्य विकास य कर्मवाद के विषय में बड़ी गम्भीर व विस्तृत विवेचना की गई-मिलती है स्त्रीर इसके खन्त में परिशिष्ट के रूप में राधास्वामी सत्संग का संदित परिचय तथा उसकी केन्द्रीय प्रवन्ध-समिति के वैधानिक नियमों का सार भी दिया गया है। इसी प्रकार सब से अन्त में इनकी कुछ हिंदी पदा-रचना के भी उदाहरण प्रकाशित हैं, जो चौपाहयों, दोहों व सोरठों के रूप में याये जाते हैं।

'महाराज साहेव' का देशान्त हो जाने के अनन्तर उनकी बड़ी बहन श्रीमती माहेश्वरी देवी अथवा 'बुआजी साहिवा' उनकी गही पर वैठी। परन्तु

महाराज साहेब के अन्य दो शिष्यों अर्थात् मुं० कामताप्रसाद तथा ठा० अनुकृल चन्द्र चकवर्ती ने भी प्रायः उसी समय अपनी अलग-अलग गहियाँ कमशः आगरा एवं पवना (पूर्व वंगाल) में स्थापित कर दी बुआजी साहिबा और प्रयाग की गहा से उनका कोई प्रत्यन्न सम्बन्ध नहीं रह गया। बुआजी साहिबा का पीहर व ससुराल दोनी उनके शिष्य काशी में ही थी और आप सदा ग्रहस्थाअम में रहती रहीं । इन्हें हिंदी एवं संस्कृत की शिचा अधिकतर स्वाध्याय के आधार पर ही उपलब्ध हुई थी श्रीर श्रपनी योग्यता के कारण इन्होंने बड़े बड़े विद्वानी को भी अपना अनुयायी बना लिया था। आपकी ब्राध्यात्मिक साधना भी बढी उच कोटि तक पहुँच चुकी थी श्रीर 'सुरतशब्दयोग' का श्रम्यास ये वडी सफलता के साथ कराती थीं। श्रापका देहांत सं० १६६६ की वैशाखी पूर्णिमा को रात के साढ़े बारइ बजे लगभग ५६ वर्ष की अवस्था में हुआ श्रीर उसी दिन इनका भंडारा मनाया जाता है। इनके शरीर त्याग करने पर इनकी प्रयाग की गद्दी पर माधव प्रसाद सिंह उर्फ 'बाबूजी साहब" बैठे, परन्तु इनके पुत्र योगेंद्रशंकर तिवारी उर्फ 'भैयाजी साहब' ने ऋपनी एक गद्दी काशी में भी चलाई। इनका जन्म सं० १६३६ की कार्तिक कृष्ण २, शनिवार के दिन हुआ था और इनके पिता का नाम पं० परमेश्वर दत्त तिवारी था। आपने किसी से भी दीचा प्रहरण नहीं की, अपितु कुछ दिनों तक स्वयं साधना में प्रवृत्त रहकर सं० १८८५ की वसंत पंचमी से एक स्वतः संत के रूप में अपने सत्संग का कार्य आरंभ कर दिया। आपने १२:१३ स्थानों पर रहकर अध्यापन कार्य किया था, किन्तु धनोपार्जन की ओर कभी नहीं मुके । आपने दो पुस्तकें गद्य में तथा दो पद्य में लिखी हैं, जिनमें मुख्य कमशाः 'सारमेद' व 'शब्दवानी' ( २ भाग ) हैं श्रीर इनकी गद्दों का नाम 'प्रेमाश्रम' करके प्रसिद्ध है।

'महाराज साहेब' के शिष्य मुं० कामताप्रसाद गाजीपुर के निवासी ये श्रीर उन्हें ही बहुत लोग चतुर्थ संतगुर के रूप में मानते हैं, बुद्याजी साहिबा को नहीं मानते। मुं० कामताप्रसाद 'सरकार साहिब' कहे जाते ये श्रीर उन्होंने श्रपना सत्संग चलाया था। सं० १९७१ में उनका देहात हो जाने पर उनके स्थान पर सर श्रानंदस्बरूप उर्फ 'साहेबजी'

मुं कामताप्रसाद बैठे, जिनका जन्म सं १६३८ में अम्बाले के एक व खत्री-परिवार में हुआ था। आपकी प्रवृत्ति आध्या-सर आनंदस्वरूप त्मिक बातों की ओर आपके बचपन से ही दीख पड़ने लगी थी और 'महाराज साहेब' के आगरा जाने पर उनके दर्शन कर इन्होंने उनसे दोन्ना ग्रहण कर ली थी। ये पहले कुछ दिनों तक अम्बाले में ही रहे और फिर आगरे में कोई स्कूल खोलना चाहा। परन्तु आध्यात्मिक विकास के साथ-साथ इनका ध्यान वरावर औद्योगिक उन्नति की ओर भी बना रहा और आगरे के निकटवर्त्ता 'दयालवाग' को जिसे इन्होंने स्वामीवाग के ठीक समान ही स्थापित किया था, इसी विचार से प्रेरित होकर उद्योग-वंचे के एक प्रधान चेत्र का रूप दे डाला तथा एक सच्चे कर्मयोगी की माँति उसके विविध कार्यों का आमरण निरीन्नण भी किया। 'दयालवाग' में इस समय अनेक प्रकार के उद्योग-धंचे नितांत आधुनिक ढंग से चलते हैं और उनके द्वारा देश की एक बहुत बड़ी कभी के पूरी होने की सम्भावना पायी जाती है। 'साहेबजी' का देहांत सं० १६६४ में मद्रास में रहकर हुआ और उनके स्थान पर वर्तमान राय साहब गुरुचरनदास मेहता रिटायड सुपिटेंडेंट इंजीनियर (पंजाब), उर्फ 'मेहताजी' साहब बैठे। साहेबजी की मुख्य रचना 'स्वराज्य' नामक एक नाटक है जो रूपक (Allegory) के रूप में लिखा गया है।

'हुजूर महाराज साहेब' के एक अन्य शिष्य महर्षि शिवत्रत लाल थे, जिन्होंने उनका देहांत हो जाने पर अपनी गद्दी सं० १६७८ में गोपीगंज में चलाई थी। ये एक बड़े योग्य एवं अनुभवी व्यक्ति थे और आध्यात्मिक विषयों की व्याख्या कर उन्हें सर्वसाधारण के लिए सुलभ बनाने की सदा चेध्या किया करते थे। ये बहुधा प्रवचन दिया करते थे

महर्षि शिव- श्रीर उससे भी श्रिषक भिन्न-भिन्न ग्रंथों की रचना करते वत लाल जाते थे, जिस कारण इनकी कृतियों की संख्या बहुत बड़ी हो गई। 'राधास्वामी सत्संग' के कदाचित किसी भी व्यक्ति

ने आज तक इनके समान ग्रंथ-निर्माण न किया होगा और न प्रचार में ही लगा होगा। इन्होंने कवीर-पंथ के सर्वमान्य ग्रंथ 'बीजक' की टीका लिखी व मिन्न-मिन्न संतों की जीवनी के साथ-साथ उनकी अनेक रचनाओं को भी संग्रहीत किया। इन्होंने गृद आध्यात्मिक विषयों के स्पष्टीकरण के लिए उपन्यास, उपाख्यान, कार्ल्यानक संवाद, निवंध, चुटकुलों आदि की भी रचना की थी। अपने विचारों के प्रचार के लिए इन्होंने 'साधु', 'फकीर', 'संतस्मागम' जैसे पत्रों व विचार-मालाओं का प्रकाशन आरंभ किया था तथा 'अवधृत गीता', 'अीमद्भागवद्गीता' आदि ग्रंथों के आपने संतमत के

आधार पर अनुवाद भी किये थे। इनका देहांत सं० १६६६ में पूर्ण वृद्ध होने पर हुआ था।

बुआजी साहिया के समय तक 'महाराज साहव' की शाखा का केंद्र प्रयाग ही समका जाता था श्रीर माधवप्रसाद सिंह उर्फ 'बाबूजी साहेब' ने भी इसी कारण अपना सत्संग पहले वहीं आरंभ किया था, किंतु सं० १६६४ में ये भी आगरे चले आए। 'बाबूजी साहेब' का जन्म मिती जेठ सुदी १२ सं० १६१८ वा १६ जून सन् १८६१ को बुधवार के दिन माधवप्रसाद सिंह हुआ था। ये 'स्वामीजी महाराज' की बड़ी बहन के पौत्र होते ये श्रीर इनका जन्म-स्थान काशी था। ये बाबूजी साहब 'महाराज साहब' से केवल तीन महीने छोटे ये, कींस कालेज में उनके सहपाठी ये और उनके साथ ही प्रयाग में एकाउंटेंट जेनरल के ब्राफित में नियुक्त भी हुए थे। ब्रागरा ब्राने पर इन्होंने इसे ही स्वामी-केंद्र बना लिया और 'स्वामी बाग' में स्वामी जी महाराज की समाधि के निकट सत्तंग कराने लगे। कहते हैं कि इन्हें सर्वप्रथम स्वयं स्वामीजी महाराज ने सं० १६३० में उपदेश दिया था श्रीर श्रागे चलकर इन्होंने अपने परम मित्र 'महाराज साहेव' को ही अपने गुरु के रूप में स्वीकार कर लिया था। इनके अनुयायियों ने 'स्वामी बाग' वाले केंद्र को ही सदा सर्वेपधान केंद्र माना और उसकी सारी संपत्ति का इन्हें ही अधिकारी समका । अंतएव उसके निकटस्थ 'दयालवाग' की शाखा वालों से इनकी प्रतिद्वनिद्वता बनी रही। दोनों शाखाश्रों का मतमेद यहीं तक बढ़ गया कि दोनो के बीच मुकदमेबाजी तक हुई जिसका फैसला पिवी कौंसिल तक जाकर सन् १६३५ ई० में हुआ। बाबूजी साहेब ८८ वधों से श्रिधिक समय तक जीवित रहे श्रीर 'सत्संग' की बहुत कुछ उन्नति कर सं॰ २००६ में परमधाम सिधारे। 'बाबूजी साहब' ने कोई पुस्तक नहीं लिखी, किंतु उनके प्रवचनों के कुछ संग्रह प्रकाशित हो चुके हैं।

राधास्वामी सत्तंग की प्रधान शाखाएँ अधिकतर केवल छोटी समकी जाती हैं जिनमें एक 'स्वामी बाग' व दूसरी 'दयालवाग' की है। परंतु इन दोनों के अतिरिक्त आजकल कुछ अन्य भी ऐसे वर्ग विकंद्रीकरण: वर्तमान हैं जिनका कुछ न कुछ संबंध 'सत्तंग' से रहा है। रामवृन्दावन व ऐसे ही उपसम्प्रदायों में से गाजीपुर, गोपीगंज तथा काशी जैमलसिंह के सत्सगों की चर्चा पहले की जा चुकी है। मुख्य

'राधास्वामी सत्संग' ( ग्रागरा ) से पृथक होने की प्रवृत्ति बहुत पहले से ही दीख पड़ने लगी थी श्रीर जहाँ तक पता है, 'स्वामीजी महाराज' के समय से ही उनके स्वयं भाई राय बुन्दावन ने एक 'बुन्दा-बनी सम्प्रदाय' कायम कर लिया था जिसमें 'राधास्वामी' नाम के स्थान पर 'सतगुदराम' नाम स्वीकार किया गया था। राय वृन्दावन के श्रतिरिक्त एक दसरे जिस व्यक्ति ने नवीन केंद्र स्थापित किया, वे बाबा जैमल सिंह थे जो स्वामीजी महाराज के ही शिष्य ये। बाबा जैमलसिंह फीज के सिपाही रह चुके ये और एक बार अपनी पलटन के आगरा आने पर उन्हें स्वामीजी महाराज द्वारा 'ग्रन्थ साहिब' की व्याख्या सुनने का श्रवसर मिला था जिससे प्रभावित होकर उन्होंने नौकरी से पृथक् होकर साधुभाव स्वीकार कर लिया था। बाबा जैमल सिंह सिख धर्म में दीचित रह चुके थे, इस कारण उन्होंने न तो 'सन्तनाम' की टेक छोड़ी श्रीर न 'ग्रन्थ साहब' से नाता ही तोड़ा। वे 'राधास्वामी' के स्थान पर 'जीत निरंजन श्रोकार रारं सोहं सन्तनाम' का ही सुमिरन सदा कराते रह गए। उनकी मृत्य सं० १६६० में जिसके अनंतर उनकी मुख्य गद्दो 'डेरा' वा 'व्यास' वाली से प्रथक होकर हुई एक दूसरी तरनतारन में वन गई। तब से व्यासवाली गद्दी सरदार सावन सिंह के अधिकार में आ गई और तरनतारन वाली गद्दी के गुरु सरदार बगगा सिंह हो गये। सरदार बग्गा विंह का देहांत हो जाने पर बाबा देवासिंह तरनतारन की गद्दी पर बैठे, परंतु संबंध प्रायः पूर्ववत् ही चला आया।

'राधास्वामी' नाम को स्वीकार न करनेवाले सत्संगियों में एक नाम बाबू शामलाल बी० ए० का भी लिया जाता है, जो न्वालियर के रिटायर्ड हेड मास्टर थे, श्रीर जिन्होंने सं० १६८७ के लगभग 'धागसिंह

बावू शाम लाल प्रताप' का नाम स्वीकार कर लिया था। उन्होंने भी ग्वालियर में रहकर अपनी एक भिन्न शांखा चलाने की

चेष्टा की थी, किंतु उनके उपदेशों का प्रचार बहुत अधिक न हो सका और आजकल उनके अनुयायियों के संबंध में बहुत पता नहीं चलता।

ऐसे लोगों में जिन्होंने 'राधास्वामी' नाम का महत्त्व स्वीकार करते हुए भी मूल केन्द्र से पृथक् हो जाना उचित समका या, बाबा गरीबदास व श्रमुक्ल चन्द्र चक्रवर्ची के भी नाम लिये जाते हैं। बाबा बाबा गरीब गरीबदासजी संभवतः ब्राँख के ब्रंबे थे ब्रौर देहली के सराय

वाचा गराव गरावदासचा समवतः श्रास्त क श्रवं य श्रार दहला क सराय दास व श्रानु बहेला में रहा करते थे। उनकी मृत्यु के श्रनंतर बाबा कुल बाबू रामविहारो दास उनकी गद्दी पर बैठे, किंतु उनके विषय में श्रिषक पता नहीं चलता । श्रमुकूल बाबू जिला पवना (बंगाल) के निवासी ये श्रीर उनकी माता भी सत्संग द्वारा प्रभावित थीं। परंतु उनकी शाखा के संबंध में भी विशेष ज्ञात नहीं होता। उक्त दोनों शाखाश्रों की जानकारी रखनेवालों का केवल यही कहना है कि सत्संग के मुख्य ध्येय से वे श्रव श्रलग जाती हुई जान पड़ती हैं। बाबा गरीबदास के श्रमुयायियों में श्रिषकतर माड़-फूँक की व्यवस्था चल निकली है और श्रमुक्ल बाबू के श्रमुयायी वैष्णानों की भाँति कीर्तन करते हैं। इन दोनों शाखाश्रों का प्रत्यन्न संबंध श्रागरे से कदाचित् नहीं है।

#### (४) 'सत्संग' की वंशावली

फा०--४३

लाला शिवदयाल सिंह 'स्वामीजी महाराज' (ब्रागरा, सं० १८७५ : १६३५) जयमलसिंह राय सालिगराम गरीवदास राय बिन्दाबन (मृ० सं० १६६०) बहादुर 'हुजूर (दिल्ली) (डेरा व्यास) महाराज साहेव' (श्रागरा, मं ० १८८५:१६५५) बाबा रामबिहारी दास सरदार सरदार सावनसिंह वस्मासिंह (डेरा व्यास) (तरनतारन) याबा देवा सिंह महर्षि शिववतलाल ब्रह्मशंकर मिश्र 'महाराज साइव' गोपीगंज (मृ॰ सं॰ १६६६) (प्रयाग, सं० १६१८ : १६६४) माहेश्वरी देवी मु॰ कामताप्रसाद सर आनंदस्वरूप अनुकूलचंद्र चकवर्ती 'बुग्रा साहिवा' 'सरकार साहेव' (सं०१६३८:१६६४) (पवना, पूर्व बंगाल)

| (मृ० सं० १६६६) (मृ० सं० १६७१) 'साहेब जी' (श्रागरा)
| मेहताजी (श्रागरा)
| माधवप्रसाद सिंह योगेन्द्रशंकर तिवारी
(सं० १६१८: २००६) 'मैयाजी साहेब'
(प्रयाग व स्वामी (सं० १६३६—)
| बाग, श्रागरा)
| (४) 'सत्संग' का 'संत-मत'

लिए प्रयुक्त होता है, उस 'शब्द' के लिए प्रयोग में आता है जो सुष्टि के ब्रादि में सारे विश्व का मूल स्रोत बना था, उस 'संतगुर' वा 'परमगुर' के लिए व्यवहृत होता है जो इस भूतल पर उक्त परमात्मा के पूर्ण प्रतीक हैं तथा उस मत का नाम भी समका जाता है जिसके मूल-मत का मूल प्रवर्त्तक स्वामीजी महाराज ये। इस मत का मूल ग्रहस्य इसके सुध्ट-रचना-सम्बन्धी विचारों में निहित है। इसमें रहस्य पिंड व मानवशरीर को ब्राह्मांड का ठीक अनुकरण समका जाता है और इसी कारण जितने खंडों वा उपखंडों की कल्पना पिंड में की जाती है, वे सभी 'ब्रह्मांड' में भी माने जाते हैं । तदनुसार पिंड के तीन मिन्न-भिन्न प्रदेश माने गए हैं और उन्हें नीचे से क्रमशः पिंड देश, ब्रह्मांड देश व 'दयाल देश' कहा गया है। इनमें से प्रथम प्रदेश का ऋधिकांश भौतिक है श्रीर चेतन का अंश इसमें गीए रूप में ही वर्तमान है। द्वितीय प्रदेश में चेतन की प्रधानता है और भौतिक ग्रंश वहाँ पर गौगा हो जाता है और इसी प्रकार तृतीय प्रदेश शुद्ध चेतन का देश है जहाँ पर भौतिक ग्रंश कुछ भी नहीं पाया जाता । इन तीन प्रदेशों में भी क्रमशः छः, पाँच एवं सात उपखंडों की कल्पना की गई है और उन सब के प्रथक-प्रथक नाम दिये गए हैं। इन उपलंडों में सबसे उच्चतम वा परात्पर जो पद है, वह वास्तव में अशेय है; किन्तु उसका शान राधास्वामीदयाल के उन प्रतीकों की सहायता से उपलब्ध हो सकता है, जो समय-समय पर नर-रूप में आया करते हैं, अन्यथा वह सब के लिए सर्वथा गुप्त हैं और जितने भी मत व सम्प्रदाय आज तक चले हैं, उनमें

से किसी का भी अनुयायी वहाँ तक नहीं पहुँचा है।

'राधास्वामी' शब्द स्वयं परमात्मा अथवा सबसे उचतम पद परात्पर के

सारी विश्व-रचना का मूलस्रोत सोझामी, वापरम पिता है जो सबका झादि कारण भी है और वहाँ से चेतनधारा के रूप में प्रवाहित होनेवाली शक्ति को 'राधा' कहा जाता है जो सबकी परम माता स्वरूप है। यह 'राधा' उस 'सोझामी' को उसी प्रकार व्यक्त करती है, जिस प्रकार सूर्य की किरसूँ अपने मूलस्रोत सूर्य का पता दिया करती हैं और इन दोनों 'सोझामी' व शब्दों अर्थात् 'सोझामी' व 'राधा' को मिलाकर ही 'राधा' 'राधा स्वामी' होता है। इस राधास्वामी का स्वरूप उक्त तीनों प्रदेशों में भिन्न-भिन्न प्रकार का रहा करता है।

सबसे उच्चतम प्रदेश वा दयालदेश में उसका कोई पृथ्क व्यक्तित्व नहीं रहता; क्योंकि वह एक अपार सागर की भाँति पूर्णतः व्यापक व गम्भीर बना रहता है। उसके नीचेवाले प्रदेश या ब्रह्मांड देश में वह उक्त सागर को एक हिलोर वा तरंग की भाँति व्यक्तित्व धारण कर के विद्यमान रहता है और वही वेदांतियों का 'ब्रह्म', बौद्धों का 'निर्वाण' अथवा स्फियों का 'लाहूत' है। सबसे नीचेवाले पिंड प्रदेश में वह स्थून मौतिक पदायों का अधिकार लेकर उक्त तरंग की एक लहर का रूप प्रहण करता है और यही हिन्दुओं का 'ब्रह्म' है। मनुष्य इस प्रकार मूलतः उस परात्पर सागर के एक शुद्ध विन्दु का स्वरूप है, जो मौतिक प्रयंचों के संसगं में आकर बन्धन में पड़ गया है। इसका उद्धार तभी संभव है, जब वह उपरोक्त मेद की सारी बातों से अवगत होकर किसी संत सत्त्वक मूल की और उन्मुख होकर उसके दर्शनों के लिए प्रवृत्त हो सकेगा और अंत में उसका उद्धार होगा।

इसके लिए इमें चाहिये कि संत सतगुद की यतलायी 'जुगित' के सहारे सर्वप्रथम अपना सम्बन्ध उक्त धारा के साथ जोड़ने की चेष्टा करें और इस प्रकार 'सुरतग्रन्द योग' के अभ्यास द्वारा क्रमशः उस स्थिति तक पहुँच जायँ जिसके आलोक से ही हमें अपने अभीष्ट आनन्द की उपलांष्य हो सकेगी। इसी कारण मूल 'शब्द' से प्रकट होकर चतु-साधना दिंक विकीर्ण होनेवाली धारा में निहित उसके सूदम रूप को पहले अवण करना ही साधक का प्रवान ध्येय रहा करता है। उसे अवण करने का अभ्यासी होकर वह उस मूल शब्द के गुणों से क्रमशः परिचित होने लगता है तथा उसे एक नृतन शीतलता व निर्मलता का अन्यम होता है और अपने अभ्यास के हदतर होते जाने पर कुछ काल

के अनंतर उसकी चेतन शानेन्द्रियाँ आप से आप जागत हो उठती हैं और उसका हृदय गद्गद हो जाता है । सबसे पहले मिन्न-भिन्न भौतिक वस्तुश्रो वा सांसारिक प्रपंची के साथ जुड़े हुए मन की वृत्तियों को इटाकर उन्हें किसी प्रतीक पर केन्द्रित करना पड़ता है। साधक अपनी आँखें बन्द कर उनके मध्यविंदु पर अपने विचारस्रोत को केन्द्रित करता है तथा 'राधा सोआमी', 'राघा सोस्रामी' का मंद उचारण करता हुन्ना अपने सतगुरु के रूप वा दीपक की ली की कल्पना कर वहाँ प्रतिष्ठित करता है। इसके उपरांत वह अपने दोनों हायों को अपने ललाट पर रखकर उनकी कनिष्ठिकाओं को दोनों श्रांक्षों के बीच लगाता है श्रीर उनके दोनों श्रॅगुठों द्वारा अपने दोनों कानों को बंद कर देता है। तदनुसार उसे क्रमशः घंटिका आदि की घ्वनि सन पड़ने लगती है और अंत में उस 'अनाहत' शब्द का भी अनुभव हो जाता है जो गुप्त वा अगम्य है। यह 'संतमत' इसी कारण तीन प्रकार के साधनी का प्रयोग करता है जिन्हें कमशः 'समिरन', 'ध्यान' तथा 'मजन' कहा जाता है। 'समिरन' द्वारा भीन जप की सहायता से चित्त की वृत्ति को भगवान के प्रति उन्मुख करना है, 'ध्यान' के अभ्यास द्वारा उसे उस केन्द्र पर स्थिर करना है तथा 'मजन' द्वारा उसे शब्द बहा में लीन कर देना है और ये तीनों शब्द प्रायः उन्हीं तीन कियाओं की श्रीर संवेत करते हैं जिन्हें साधा-रण योग की परिभाषा में कमशः धारणा, ध्यान व समाधि कहा करते हैं।

फिर भी 'राघास्वामी सरसंग' की मुख्य साधना वास्तव में भक्तिप्रधान ही है और उसे साधारण प्रकार से उपासना वा तरीकत भी कहा करते हैं। इस मत के अनुसार उपासना या तो शब्दस्वरूप राधास्वाभी की हो सकती है अथवा संतगुरु वा साधुगुरु की भी की जा सकती है। 'संत सतगुरु'

उनको कहते हैं जो सत्तलोक में पहुँच चुके हैं और परम भक्ति की संत' उनको कहते हैं जो राधास्त्रामी के मुकाम पर प्रधानता पहुँचे हैं तथा 'साधुगुक' उनको कहते हैं जो ब्रह्म और पारब्रह्म के मुकाम तक पहुँचे हैं, किंतु जो ब्यक्ति वहाँ

तक भी न पहुँच सका हो, उसे केवल 'साधु' वा 'सत्संगी' कहा जाता है। इनमें से 'संतगुरु', 'परमसंत' एवं 'साधुगुरु' का वास्तविक स्वरूप शब्दस्वरूप है और उनमें तथा 'सत्तपुरुष' वा 'पारब्रह्म' में कोई मौलिक मेद नहीं समका जाता। इस कारण ऐसे गुरुओं की उपासना व सेवा शब्दस्वरूप सत्त पुरुष की ही उग्रसना है जिसका विधान भी इस मत में किया जाता है। 'हजूर महाराज साहेब' ने अपने प्रवचनों द्वारा वैराग्य से कहीं अधिक अन-राग एवं भक्ति पर ही जोर दिया था श्रीर कहा था कि व्यर्थ एवं अनचित टासनाओं का संयमित करना ही सच्चा वैराग्य है जो भक्ति एवं प्रेम का श्चभ्यास करते-करते स्वयं उत्पन्न हो जाता है । भक्ति का एक आवश्यक श्चंग दीनता है। "दीनता प्रेम का पैराहन हैं" तथा जिस प्रकार "गर्मी में रोशनी है, वैसे ही भक्ति में दीनता है। मगर जैसे बगैर रगडने के रोशनी प्रकट नहीं होती. वैसे ही बगैर द:ख व तकलीफ के दीनता नहीं खाती खौर जैसे स्टीम के बगैर कल नहीं चलती है, इसी तरह प्रेम और दीनता के विना खंतर में चाल नहीं चलती" । इसी प्रकार भक्ति के लिए शरकायन होने की भावना भी नितात आवश्यक है। इसके द्वारा ही 'जाती प्रीत' जागती है और तब असली उपासना शरू होती है । संसारी मुहब्बत प्रेम नहीं, प्रत्युत केवल मोह मात्र है और वह मन से ही संबंध रखती है, किंतु परमार्थी मुहब्बत सुरत की हुआ करती है और वही प्रेम है जिसकी धार की सहायता से सुरत मालिक की स्रोर पूरे उमंग व उल्लास के साथ स्प्रयसर हुआ करती है। अतएव, इस संतमत ने भक्ति के लिए दीनता, प्रपत्ति एवं प्रेम को एक समान आवश्यक बतलाया है और इन तीनों को अपनाने का नियम भी प्रचलित किया है।

राधास्वामी सत्संग वा पंथ के मुख्य श्रंग चार है जिन्हें 'पूरागुर', 'नाम', 'सत्संग' तथा 'श्रनुराग' कहते हैं। 'पूरागुर' वा सतगुरु से श्रामिप्राय संत सतगुरु वा साध सतगुरु से है, किंतु यदि वह न मिले तो जो कोई उसका सच्चा सेवक विरह व श्रनुराग के साथ श्रम्यास में लगनैवाला मिल जाय, उससे उपदेश ग्रह्ण कर लेना चाहिए श्रीर 'कुल मालिक' मत के प्रधान राधास्वामी दयाल का निश्चय चित्त में धारण कर श्रम्यास श्रंग श्रुरू कर देना चाहिए। चित्त में धारण कर श्रम्यास श्रंग श्रुरू कर देना चाहिए। चित्त में सदा संत सतगुरु के मिलने को श्रमिलाषा रखनी चाहिए, क्योंकि वे परमदयाल हैं श्रीर प्रेमी व श्रमिलाषों को श्रपनी दया से श्रवश्य दर्शन देते हैं। 'नाम' शब्द से भी श्रमियाय उस सच्चे नाम से हैं, जो ध्वन्यात्मक रूप में सभी घटों में ब्यास हो रहा है श्रीर जिसकी धार रूढ़ यानी जान की धार है श्रीर उसी

१. 'बचन परमपुरुष पूर्नधनी महाराजा साहेद' (वे० प्रे॰, प्रयाग मा० १)
प० १३: १४।

से तमाम बदन व श्रंग-श्रंग चेतन हैं। इसी घार के संग सुरत यानी जीव उतरकर पिंड-देश में ठहरा है और अंत समय पर इसी धार के साथ खिच जाता है यानी देह की मृत्य हो जाती है। वही शब्द स्वरूप में कुल रचना का आदि है और असल में शब्द और उसकी धार यानी आवाज में कोई मेद नहीं है। यही नाम 'जाती' है अर्थात इसी को 'निजनाम' कहते हैं और इसे नामी के मेदों के साथ समझना चाहिए, सिफाती वा कृत्रिम नामों से काम नहीं चल सकता । 'सत्संग' से मुख्य अभिप्राय संत सतगृद का संग, उनकी सेवा तथा उनके वचनों को मनोयोगपूर्वक सुनना और उनका दर्शन करना है। किन्तु यह भी बाह्य सत्संग है। श्रांतर का सत्संग सतगृह के बचनों को श्रपने भीतर मनन करना तथा उनकं उपदेशों के श्रनुसार सुरत लगाकर घट में होती हुई शब्द-ध्वनि को अवस करना श्रीर मन की जवान से सच्चे नाम का सुमिरन करते हुए उनके स्वरूप का ध्यान करना कहलाता है। वाह्य सत्तग की आवश्यकता तभी तक है, जब तक चित्त से भ्रम व संशय दूर न हो जाय और प्रेम प्रगट न हो ले, किंतु अंतर का सत्संग तब तक चलना चाहिए जब तक जीव शरीर में है। 'श्रुनुराग' का भी मुख्य श्रिभिप्राय वह सच्चा प्रेम है जिसमें मालिक के दर्शनों के लिए लालायित होना तथा साथ ही सांसारिक दुलों से भय करना भी सम्मिलित है।""

प्रिंद है कि संत शिवदयाल सिंह अर्थात् स्वामीजी महाराज ने राधास्वामी नाम पहले प्रकट नहीं किया था। वे केवल 'सत्तनाम' अनामी तक का मेद प्रकट करते ये और उसी का उपदेश दिया करते थे, जैसा कि पिछले अन्य संतों के समय से भी चला आता रहा। जब संतराय-सालिगराम बहादुर अर्थात् 'हुजूर महाराज साहेव' ने अपने सुरत

राधास्त्रामी शब्द के अभ्यास में उसकी ध्विन सर्वप्रथम सुनी तथा का सर्वप्रथम उसके दर्शनों का अनुभव किया, तब उन्होंने उस नाम से प्रयोग 'स्वामीजी महाराज' को ही पुकारना आरंभ कर दिया और उस समय के अनंतर उस 'राधास्वामी' नाम वा

'राधास्त्रामी' धाम का अभ्यास तथा उपदेश चलने लगे। 'हुजूर महाराज 'साहेव' ने कहा है,

> 'ढूँढ़त ढूँढ़त बन बन डोली। तब राधास्वामी की सुन पाई बोली॥

१. 'साधारण उपदेश' पृ० १३ : ५।

प्रीतम प्यारे का दिया संदेखा । शब्द पकड़ जाओ उस देशा ॥ कर सतसंग खुले हिये नैना । प्रीतम प्यारे के सुने वही बैना ॥ जब पहिचान मेहर से पाई । प्रीतम आप गुरु बन खाई ॥'

—'प्रेमवानी' (भा० ३) शब्दसावन ।

इस बात को स्वामीजी महाराज ने भी स्वीकार किया है, जो उनके वचन १४ से इस प्रकार प्रकट होता है, "फिर लाला परताप सिंह की तरफ मुतवज्जह होकर फरमाया कि मेरा मत तो सत्तनाम और अनामीका था और राघास्वामी मत शालिगराम का चलाया हुआ है। इसको भी चलने देना और सतसंग जारी रहे और सतसंग आगे से बढ़कर होगा।" इसके पहले वचन १३ में कहा गया है कि "फिर सुदर्शनसिंह ने पूछा कि जो कुछ पूछना होवे तो किससे पूछें" उस पर फरमाया कि "जिस किसी को पूछना होवे, वह शालिगराम से पूछें।""

डा॰ जे॰ एन॰ फर्जुहर ने लिखा है कि संत शिवदयाल सिंह वा स्वामीजी
महाराज का पूर्वनाम तुलसीराम था श्रीर इन्होंने वैष्णव-कुल में जन्म लिया
था। उनका यह भी कहना है कि इनका सम्बन्ध वृन्दावन के उन गुहन्नों
से भी था जो श्रोकृष्ण के श्रनुयायी होते हैं। तदनुसार ये तथा इनकी पत्नी
कभी-कभी कृष्ण व राघा के रूप धारण कर श्रपने
सत्संग का श्रनुयायिथों के समने उपस्थित होते ये श्रीर इन्हीं रूपों में
विकास इनकी पूजा भी हुत्रा करती थी। दितीय गुरु श्रयांत् संत
राय सालगराम बहादुर वा 'हुजूर महाराज साहेब' भी
कभी-कभी कृष्ण बना करते ये श्रीर इस प्रकार सत्संग द्वारा स्वीकृत गुरुमित
मूलतः वृन्दावन के गुरुशों की देन हैं । डा॰ फर्कुहर का यह भी श्रनुमान

मूलतः वृन्दावन के गुरुश्रों की देन हैं?। डा॰ फर्कुहर का यह भी श्रनुमान है कि स्वामीजी महाराज के गुरु तुलकी साहब थे। किंतु उक्त बातों के प्रमाण में उन्होंने कुछ भी नहीं कहा है। इस बात में संदेह नहीं कि हुज़्र साहेब की तीब बुद्धि तथा उनके विषय-प्रतिपादन की श्रपूर्व शक्ति ने सत्संग की उन्नित

१. लाला प्रतापसिंह सेठ: 'जीवनचरित्र हुन्त् स्वामीजी महाराज' ए० ११३ पर उद्भृत ।

२. डा॰ जे॰ पन॰ फर्जु इर : 'माडर्न रेलिजम मूवमेंट्स' पु॰ १६६

करके उसे सुदृद व सुज्यविस्थित बनाया था। उन्होंने सत्संग द्वारा श्रनुमोदित मत को अधिक से अधिक स्पष्ट किया, उसकी संस्था को सुचाह रूप से संगठित भी किया। किंतु उक्त सभी बातों में ये अपने गृह द्वारा श्रनुपाणित हो चुके ये और इनके प्राय: सभी कार्य उनके प्रथपदर्शन-सम्बन्धी संकेतों के श्रनुसार ही सम्पन्न किये गए थे। हुजूर महाराज साहेव के श्रनन्तर महाराज साहेव ने सं० १९५६ में राधास्वामी सत्संग की केंद्रीय सभा के संगठन व संचालन के लिए एक विधान का निर्माण किया और अनेक नियम तथा उपनियम बनाकर उनके अनुसार प्रयंध चलाने की एक परम्परा निश्चत कर दी। सत्संग के नियमानुसार उसके श्रनुयाथियों का निवृत्तिमार्ग स्वीकार करना आवश्यक नहीं है, किंतु इस विधान में उसके साधुओं के लिए भी कुछ विशेष व्यवस्था की गई है।

राधास्वामी सत्संग के नैतिक नियम केवल वे ही माने गए हैं जो जीव को मौतिक जीवन से मुक्त कर उसे आध्यात्मिक जीवन को ओर प्रवृत्त करें, तदनुसार मांस एवं मादक वस्तुओं का सेवन, मड़कीले वस्ताभूषणों का धारण, अधिक निद्रा व व्यर्थालाप में काल-यापन जैसे कमें निषद हैं। राजनीतिक आन्दोलनों व सभाओं में सम्मिलित होना अथवा मेले जैसे

नैतिक नियम प्रदर्शनों को देखने जाना भी उसी प्रकार त्याज्य है। इसकी सदस्यता के लिए अपने पूर्व धर्म का परित्याग

श्रावश्यक नहीं श्रीर न श्रापनी जीविका की श्रोर से ही किसी प्रकार उदासीन होना श्रानिवार्य है। सरसंग के सभी सिद्धांत शुद्ध वैज्ञानिक तथा श्रानुभवगम्य समके जाते हैं श्रीर उन्हें स्वीकार करनेवाला मनुष्य किसी भी स्थित में रहता हुआ, श्रापने उदार के लिए प्रयत्नशील हो सकता है। इन तथा कुछ श्रान्य इस प्रकार की वातों में सरसंग थियोसाफिकल सोसायटी के समान जान पड़ता है श्रीर श्रापनी कतिपय साधनाश्रों की दृष्टि से भी ये दोनों प्रायः एक ही प्रकार से कार्य करते हुए दिखलाई पड़ते हैं। इनके श्राध्यात्मिक वातावरणों में भी कदाचित् श्रीक विभिन्नता नहीं है। सरसंग की सभाएँ श्रीककतर शांत व श्राडंबरशूत्य हुआ करती हैं श्रीर उनमें भजन, पाठ एवं प्रवचन के श्रातिरक्त श्राप्य कोई कार्यक्रम नहीं रहता। इसके प्रत्येक श्रानुयायी के लिए संत सत्गुक श्रयवा उसके चित्रादि के समस्च श्रपनी श्रद्धा का प्रदर्शन मुख्य कर्तव्य माना जाता है। संत सत्गुक द्वारा स्थर्ण की गई वा व्यवहार में

१. 'डिस्कोसॅब' पृ० ३२९

लाई गई प्रत्येक वस्तु पवित्र व उपादेव है ब्रीर उसे विना तर्क-वितर्क किये श्राना लेना परम धर्म है।

'राधास्वामी सत्संग' का न्यूनाधिक प्रचार भारत के प्रायः प्रत्येक प्रांत में हो चुका है और उसके अनुयायियों की संख्या क्रमशः प्रचार बढ़ती हुई ही दीख पड़ती है। इसकी रहस्यमयी अंतरंग कार्यप्रणाली, इसकी प्राणायाम-विद्वीन योग्य साधना की बाह्य सरलता, इसका सादे व सद्भावपूर्ण व्यवहार की ओर अधिक मुकाब तथा आध्यात्मिक जीवन में भी समृद्धि लाभ संबंधी इसकी योजना इसके प्रति आकृष्ट करने के लिए पर्याप्त साधन हैं।

# ५. फुटकर संत

### (१) स्वामी रामतीर्थ( सं० १६३० : सं० १६६३)

स्वामी रामतीयं का जन्म पंजाब प्रांत के गुजरानवाला जिले के अंतर्गत मुरारीवाला गाँव में हुन्ना था। ये सं० १६३० में उत्पन्न हुए ये और इनके पूर्वज 'गोसाई' वंश के ब्राह्मण कहलाते ये जिनमें प्रसिद्ध गो० तुलसीदास का भी नाम लिया जाता है। ये एक प्रतिभाशाली व्यक्ति ये। इन्हें पहले उर्द् एवं फारसी की शिक्षा दी गई थी, किंतु ब्रागे चलकर

संचित इन्होंने गिर्मत के विषय में एम॰ ए॰ तक की डिग्री प्राप्त परिचय की । ये कुछ दिनों तक स्कूल एवं कालेज में अध्यापन का कार्य करते रहे। परंतु कृष्णभक्ति, गीतानुशीलन तथा

वेदान्त-दर्शन की श्रोर इनका ध्यान कमशः श्रिधिकाधिक श्राकृष्ट होता गया श्रीर इनके हृदय में एक श्रपूर्व भाव जाग्रत हो उठा। तदनुसार इन्होंने केवल श्रपनी २४ वर्ष की श्रवस्था में ही श्रपने पिता के पास एक पत्र लिख कर उन्हें स्चित कर दिया कि "श्रापका पुत्र श्रव राम के श्रागे बिक गया, उसका शरीर श्रव श्रपना नहीं रह गया। श्राज दीपमाला को श्रपना शरीर हार दिया श्रीर महाराज को जीत लिया। महागज ही हम गोसाइयों का धन है।" श्रीर इसमें संदेह नहीं कि उक्त 'महाराज' शब्द से इनका श्रमिमाय उस 'परमब्रहा' परमात्मा से ही था जो वेदांतानुसार परम तत्व का सूचक है। इस घटना के श्रनन्तर युवक राम ने क्रमशः हरिद्वार, हपीकेश, तपोवनादि की यात्रा की श्रीर सं० १६५५ में किसी समय एकांतवास के श्रवसरों पर इन्हें श्रात्मसाझात्कार की श्रमुभूति भी हो गई । फिर तो इनके जीवन का ढंग ही पूर्ण रूप से परिवर्तित हो गया श्रीर ये श्रात्मानन्द की मस्ती में सदा मगन दीख पड़ने लगे। सं० १६५७ में इन्होंने श्रपना श्रद्धापन कार्य छोड़ दिया श्रीर श्रगले वर्ष संन्यास प्रहण कर देश-विदेशों में भ्रमण करने तथा श्रपने हृदयस्थित भावों को व्यक्त करने के लिए निकल पड़े। श्रमिरिका से वापस श्राने पर इनसे कुछ लोगों ने किसी श्रपनी संस्था के प्रवर्तित करने का श्रनुरोध किया, किंद्र इन्होंने ऐसा करना स्वीकार नहीं किया; बल्कि उत्तर में कहा कि "भारतवर्ष में जितनी सोसाइटियाँ हैं, वे सभी राम की हैं, राम उन सब में काम करेगा। सभी भारतवासी मेरे श्रपने हैं।" फिर ये श्रपने देश में ही कुछ दिनों तक भ्रमण करते रहे श्रीर श्रंत में कार्तिक कुच्छ १५ सं० १६६३ के दिन टिहरी के निकट भ्रगुगंगा में स्नान करते समय इन्होंने जल-समाधि ले ली। इन्हें एक कन्या व दो पुत्र उत्पन्न हुए थे।

स्वामी रामतीर्थ की रचनात्रों में इनके कुछ व्याख्यान, कुछ पत्र श्रीर कुछ कविताएँ उपलब्ध हैं जिनसे इनकी 'ब्राझी स्थिति' की मज़क मिल जाती है। ये आत्मानुभृति द्वारा प्रमावित अपने व्यापक दृष्टिकीण से सभी कुछ को आत्मस्यरूप ही देखते थे। इन्होंने उसके रंग में अपने जीवन की प्रत्येक चेष्टा को पूर्ण रूप से रंग डाला था। इनकी भावकता

भत का सार इतनी तीव थी कि वह कभी-कभी भावावेश वा उन्माद की स्थिति तक पहुँच जाती थी और सर्वसाधारण इनकी वातें

सुनकर दंग रह जाते थे। किंतु इस बात के कारण इनके विचारों में किसी प्रकार की विश्व खलता नहीं लिच्चित होती थी और न ये अपने वास्तविक ध्येय आत्मानुभृति द्वारा विश्वकल्याण से कभी विचलित ही होते थे। इन्होंने अपनी मानसिक स्थिति का परिचय किसी समय A state of Balanced Recklessness 'अर्थात् संतुलित प्रमाद की अवस्था' के सकेते! द्वारा दिया था। ये अपने उपदिष्ट मत को बहुधा 'नकद धर्म' की संज्ञा दिया करते थे और कहा करते थे कि ''यह वर्तमान जीवन से सबंध रखता है। 'उधार धर्म' अंधविश्वास पर निर्भर रहता है, किंतु 'नकद धर्म' अंतःकरण के हढ़ विश्वास का होता है। 'उधार धर्म' कहने के लिए, 'नकद धर्म' करने के लिए हैं। धर्म के उस भाग, पर जो नकद है, सभी धर्मों या संप्रदायों की एकवाक्यता है। इस पर कहीं दो मत नहीं''। स्वामी रामतीर्य ने इस

१. 'स्वामी रामतीर्थ के लेख व उपदेश' ( जिल्द दूसरी, श्रीरामतीर्थ पश्लिकेशन लीग, लखनक, १९२९ ) ए० २०९:२१

'नकद धर्म' की परिभाषा के भीतर सत्य बोलना, ज्ञान संपादन करना और उसे आचरण में लाना, स्वार्थ से रहित होना, संसार के लालच व धमकियों के जादू में आकर वास्तविक चिद्रप को न भूल जाना तथा स्थिर स्वभाव रहना आदि की चर्चा की है।

स्वामी रामतीर्थं ने एक बार धर्म के संबंध में किसी के प्रश्न करने पर उत्तर में लिखा था कि "धर्म अपना आप उद्देश्य है और वही सारी विदास्त्रों का भी लच्य तथा श्रांतिम निष्कर्ष वा परिशाम है।" इन्होंने उसे चित्त की उस 'बढ़ी-चढ़ी अवस्था' का आधार बतलाया था, जिसके द्वारा शांति सती-गुग, उदारता, प्रेम शक्ति एवं ज्ञान इमारे लिए स्वाभाविक

धर्म का स्वरूप व निजी बन जायाँ। धर्म के द्वारा मनुष्य के जीवन में

एक अमूतपूर्व परिवर्तन आ जाना चाहिये और ऐसी स्थिति का अनुभव होने लगना चाहिये जिसमें "हमारी रहन-सहन ( आचार-व्यवहार ), वाशी श्रीर विचार एक परिच्छित्र शरीर श्रीर उसके दास की दृष्टि (देहाध्यास ) से न रहें, वरन् सर्वेंड्यापी विश्वातमा श्रीर जगत् पास की दशा हमारी दशा हो जाय।" "धर्म का प्राण हृदय का पिपलना या बुलना है, खुदी (देहात्मभाव ) के स्थान पर खुदाई (ब्रह्मभाव ) का आ जाना है। यह एक मात्र है ग्रौर वह किसी प्रकार बदलने के योग्य नहीं। धर्म के शरीर वा वाह्यरूप कई हो सकते हैं और देश, काल व अवस्था के अनुसार भिन्न-भिन्न भी हो सकते हैं। सर्वसाधारण धर्म के इस बाह्यरूप को ही अपना कर सामाजिक शीति-रिवाज, धार्मिक ग्रन्य, परलोक-संबंधी विचार वा वादविवाद के फेर में पड़े रह जाते हैं और उनका हुदय उक्त प्रकार से पिघलने नहीं पाता, जिस कारण उन्हें धर्म को बदलने तक की आवश्यकता पड़ जाती है"। स्वामी रामतीर्थ ने इस प्रकार संतों के मुख्य श्रमिप्राय को ही अपने शब्दों द्वारा प्रकट किया था श्लीर हनके जीवन का प्रधान उद्देश्य भी संतमत के ही अनुसार व्यवहार करना था । इन्होंने अपने अल्पकालीन सात्विक जीवन में ही एक अत्यंत उच्च कोटि का आदर्श सबके सामने रख छोड़ा ।

# (२) महातमा गाँधी (सं० १६२६ : सं० २००४)

क. जीवन-वृत्त

संत परंपरा के साथ महात्मा गाँधी के किसी प्रत्यच्च संबंध का पता नहीं

१. 'स्वामी रामतीर्थ के लेख व उपदेश' ( जिल्द दूसरी, श्रीरामतीर्थ पब्लिकेशन लीग, बसनक ) प्० १९४:५, २०३:४।

चलता, किंतु इसमें संदेह नहीं कि ये उन महान् व्यक्तियों में से ही एक थे। इनकी आस्तिकता, विश्वकल्याण की भावना मानव-समाज की एकता में पूर्ण विश्वास, विचार-स्वातन्त्र्य, स्वानुभृति के प्रति आस्था, बाह्य विडंबनाओं से असंतोष, सार्वभौम विचार, विश्वप्रेम तथा सबसे बढ़कर

संत गाँधी अपने शुद्धाचरण द्वारा सिद्ध किया श्रादर्श व व्यवहार का सामंजस्य संतों के ही अनुसार थे। ये अपने की सदा

एक धार्मिक व्यक्ति ही मानते रहे और अपने धार्मिक दृष्टिकोश के ही अनुसार इन्होंने मानव-जीवन के प्रत्येक अंग पर विचार किया। इन्होंने ठेठ सामाजिक पर्नों से लेकर आर्थिक एवं राजनीतिक समस्याओं तक को उसी धार्मिक भावना के साय इल करने का प्रयत्न किया । इन्होंने धोर भौतिक-बाद के युग से भी ब्राध्यात्मिक धारणा ब्रॉ का महत्त्व प्रतिष्ठित करना चाहा श्रीर श्रपने चरित्रवल तथा एकांत्रनिष्ठा के सहारे सर्वसाधारण का ध्यान एक बार फिर उन बातों की श्रोर श्राकृष्ट कर दिया जो वर्तमान समय के लिए सदा निरर्थक समक्ती जाती रहीं। इन्होंने संतों की अनेक स्वीकृतियों को खुले हृदय से अपनाया श्रीर उनकी उपयोगिता का स्वयं श्रन्भव कर उन्हें दूसरों के लिए भा आवश्यक ठहराया। मनुष्य की नैसर्गिक महानता का इन्होंने उसे फिर एक बार स्मरण दिलाया और अपनी सुप्त शक्तियों को जायत व विकसित करने के लिए उसे एक बार फिर सचेत किया तथा संसार के भीतर प्रति दिन दीख पड़नेवाले विविध दुःखों को दूर करने के लिये उसे कटिवद होना भी खिखलाया। महात्मा गाँधी भी संतो की ही भाँति स्वर्ग एवं नरक का कहीं अन्यत्र होना नहीं मानते ये और न मोज्ञ के लिए परिवार के त्याग को आवश्यक समझते थे। इन्होंने विविध विपदग्रस्त भूतल को ही स्वर्ग बनाने का प्रयत्न किया तथा व्यक्तिगत मोच्च एवं विश्वकत्यास में सामंजस्य प्रदर्शित किया ।

मोहनदास कर्मचन्द गाँधी का जन्म आश्विन चदी १२ संवत् १६२६ (२ अक्तूबर सन् १८६६ ई०) को पोरबंदर वा सुदामापुरी में हुआ था। इनके पिता एक व्यवहारकुराल, किंद्र निस्पृह व चरित्रवान् व्यक्ति ये और इनकी माता का भी स्वभाव धार्मिक था। बालक मोहनदास पर अपने माता-

पिता के आचरणों का बहुत बड़ा प्रमाव पड़ा था और ये प्रारंभिक उनके प्रति अदा के भाव अपने बचपन से ही प्रदर्शित वृत्तियाँ करने लगे थे। इन्होंने अपनी 'आत्मकथा' में लिखा है कि अपनी छोटी अवस्था में ही इन्हें 'अवसा पितमिक्तं' नाम की एक पुस्तक पढ़ने को मिल गई थी और इन्होंने किसी तस्वीर में देखा था कि अवरा अपने माता-पिता को काँवर में बैठाकर तीर्थ-यात्रा के लिए ले जा रहा है, जिसका प्रभाव इनके कोमल हृदय पर विना पड़े न रह सका । इसी प्रकार एक बार किसी नाटक-कम्पनी द्वारा प्रदर्शित 'इरिश्चन्द्र नाटक' के खेल ने भी इन्हें बहुत प्रभावित किया था और ये हरिश्चन्द्र का श्चनकरण करना श्रपना कर्तव्य मानने लगे थे। स्कूल में पढते समय इन्हें जितनी लज्जा का अनभव अपने पाठ के याद न कर सकने में होता था... उससे कहीं अधिक सदाचरण में चूकने से हुआ करता था। एक बार अपने पिट जाने के संबंध में लिखते हुए उन्होंने स्वयं कहा है कि "भूमे इस बात पर तो दु:ल न हुआ कि पिटा, परंतु इस बात का बड़ा दु:ख हुआ कि मैं दंड का पात्र समका गया। मैं फुट-फुट कर रोया। यह घटना पहली या दसरी कचा की है"। इसी प्रकार अपने माता-पिता को थोला न देने के अम विचार ने इनकी अपने एक मित्र के कारण पड़ी हुई मांस-भन्नण की आदत को भी छुड़ा दिया या और ये अपने को अधिक बहकने से संभाज सवे. थे।

सं० १६४४ में मैट्रिक पास करने के अनंतर ये बैरिस्टरी पास करने के लिए बिलायत मेजे गए। इनकी धर्मभीरु माता ने इनके चरित्र पर किसी न किसी प्रकार का धब्बा लग जाने की आशंका से इनसे धर छोड़ने के पहले ही तीन प्रतिशाएँ करा ली थीं, जिनमें से एक मांस-भद्मण न करने की, दूसरी मिद्रा-सेवन से विरत रहने की और तीसरी पर-विलायत के स्त्रीपसंग न करने की थी और इन्होंने इन तीनों का अनुभव पालन किया। जब कभी इनके सामने वहाँ इस प्रकार का कोई अवसर उपस्थित होता, इन्हें अपनी माता के शब्द स्मरण हो आते और ये सँमल जाते। इस प्रकार के संयत जीवन ने इन्हें कमशः प्रलोभनों की ओर से बचाकर इनकी मनोवृत्ति को सादे जीवन की और उन्मुख भी किया। वहाँ के विलासितापूर्ण समाज में रहते हुए भी इन्होंने अपने भोजन एवं रहन-सहन के विषय में मितव्यिता स्वीकार की और ये नियम के साथ रहने लगे। उसी समय इन्हें अपने किन्हीं वियासी- फिस्ट मित्रों की प्रेरणा से 'गीता' का अंग्रेजी अनुवाद पढ़ने का अवसर-

१. 'मंचिप्त भारमकथा' 'स्ता सारिहव मंदल, दिल्ली, १९३० ) ५०९।

मिला, जिसका इन पर गहरा प्रभाव पड़ा। तब से ये अपने हिंदू धर्म के अन्य अंथों को पढ़ने के लिए भी उत्सुक हुए और धार्मिक जीवन के वास्तविक रहस्य को समक्तने की और प्रवृत्त भी हुए। सं० १६४८ में इन्होंने वैरिस्टरी पास कर ली और उसी वर्ष वहाँ से भारत के लिए प्रस्थान भी कर दिया।

भारत में आते ही इन्होंने राजकोट में वकालत आरंभ कर दी और फिर थोड़े दिनों के लिए बंबई में भी काम किया। परन्तु कुछ ही समय के अनंतर इन्हें सं० १६५० में दिल्ला अफिका के लिए चल देना पड़ा, जहाँ अपनी जोविका चलाने के साथ-साथ इन्हें लोक-सेवा का भी अवसर मिलने लगा।

दिस्या अफ्रिका में रहते समय इनके जीवन में इतना दिस्या अफ्रिका परिवर्तन हो आया कि अपनी जीविका अथवा घर के कार्य रहस्थी के कार्य इनके लिए क्रमश: गौग से जान पड़ने लगे और इनकी प्राय: प्रत्येक दैनिक चेध्टा जनसेवा के

भावों द्वारा ही प्रेरित होने लगी । उस देश में भी सादे जीवन, स्वास्थ्य एवं भोजन-विशान के प्रश्नों में इनकी रुचि बनी रही और इन विषयों के अध्ययन व तदनुकुल प्रयोगों के आवार पर इन्होंने कुछ लेख भी लिखे। दक्षिण अफिका में ये २० वर्षों से अधिक समय तक रहे और बीच-बीच में कभी-कमी भारत भी आ जाते रहे। उस देश में रहते समय इन्हें अपने प्रवासी भार-तीय माइयो की विविध समस्याश्ची के सलकाने में अनेक बार सकिय भाग सेना पड़ा जिससे इन्हें बहुत कुछ अनुभव शाप्त हुआ। फिर भी सं० १६६१ की एक साधारण-सी घटना ने इनके जीवन में महत्त्वपूर्ण रचनात्मक परि-वर्तन कर डाला और यह बात एक पुस्तक के पढ़ लेने मात्र से थी। मिस्टर पोलक नाम के इनके एक मित्र ने अंग्रेज लेखक रस्किन की पुस्तक 'अनद्व दिस लास्ट' इन्हें देखने को दी जिसे इन्होंने आद्योगीत पट डाला । इनका कहना है कि "जो चीज मेरे अंतरतर में वसी हुई थी, उसका स्पष्ट प्रतिविंब मैंने रस्किन के इस ग्रंथ में देखा और इस कारण उसने मुक्तपर अपना साम्राज्य बना लिया एवं अपने विचारों के अनुसार समसे आचरण कर-वाया""। इस पस्तक का इन्होंने 'सर्वोदय' नाम से गुजराती-अनवाद भी कर डाला है।

१. संचित्र भारमकथा ( सस्ता साहित्य मंडल, दिल्ली ) ए० ८७।

उक्त पुस्तक का अध्ययन कर लेने के अनन्तर इनके विचार इतने स्पष्ट व परिष्कृत हो गए कि इन्होंने उनके अनुसार अपने जीवन को ही बदल डाला। उसी वर्ष इन्होंने फिनिक्स में एक आअम की स्थापना की जहाँ से इनका 'इंडियन श्रोपीनियन' नामक पत्र भी प्रकाशित होने लगा। आअम के

निवासियों को यथासंभव सभी प्रकार के कार्य आवस्यकता-

कायापलट नुसार करने पड़ते और स्वावलंबन का अभ्यास डालना व पड़ता। आश्रम को सपाई, उसमें काम आनेवाली उपयोगी संयत जीवन वस्तुओं को भरसक स्वयं तैयार करना, अनुशासन के प्रभाव में रहना और सभी प्रकार से एक सादा-साध्विक जीवन

व्यतीत करना वहाँ के प्रत्येक निवासी का परम कर्तव्य समभा जाता या' जिसे वे सभी सहर्ष पालन करते थे। महत्मा गाँधी ने यहाँ रहकर अपने जीवन का कार्यक्रम निश्चित किया और उसमें पूरी सफलता प्राप्त करने की इच्छा से सं० १६६३ में उसके लिये ब्रह्मचर्य बत पालन आरंभ कर दिया। इन्होंने क्रमशः दूघ का पित्याग किया, उपवास के प्रयोग आरंभ किये और इस प्रकार एक आदर्श संयत जीवन का सूज्यात कर दिया। आश्रम के निवासी एक संयुक्त परिवार के रूप में रहते थे और उनमें प्रायः सभी भारतीय प्रान्तो तथा जातियों व सम्प्रदायों के लोग सम्मिलत थे और उन सबके अगुआ ये ही थे। उनकी मिल्न भिल्न भाषाओं, उनकी मिल्न-भिल्न रहन सहन एवं भिल्न-भिल्न मतों का समन्वय महातमा गाँधी के नेतृत्व में बड़े सुन्दर ढंग से हो जाता था और किसी भी वर्ग के व्यक्तियों को कभी इस बात का अनुमव नहीं हो पाता था कि इम किसी प्रकार के प्रतिकृत्त वातावरण में जीवन यापन कर रहे हैं।

महात्मा गाँधी सं० १९७१ तक दिल्य अफ्रिका में रहकर वहाँ के भारतीय प्रवासियों के उपकारार्थ अनेक काम करते रहे। फिर वहाँ से भारत में लीटकर इन्होंने गोखले के परामशीनुसार यहाँ के लोगों की बास्तविक दशा का अध्ययन करना आरंभ किया और तदनुसार सारे देश में अमग

करने लगे। ऐसे ही अवसर पर इन्होंने (सं० १६७२ में)

भारत में साबरमती में अपना 'सत्याग्रह आश्रम' खोजा जिसे केंद्र कार्य बनाकर ये इधर-उधर धूमते थे। आश्रम में इन्होंने स्त कातने एवं वस्त्र बुनने का कार्यभी आरम्भ कर दिया और

ये शुद्ध स्वदेशी के प्रचारार्थ लोगों को उपदेश देने लगे। इन्होंने गिरमिट प्रथा के विरुद्ध श्रादोलन चलाया"। चंगरन के निलहे गोरों के श्रत्याचारों को

दूर करने का प्रयत्न किया और खेड़ा के किसानों को सविनय अवज्ञा के लिए आगे बढ़ाया। इस समय तक महात्मा गाँधी का संपर्क राष्ट्रीय कांग्रेस के साय भी हो चुका या और अपने विचारों का प्रचार ये उसके अधिवेशनों में करने लगे थे। श्रव समय-समय पर इनकी बातों पर विशेष ध्यान दिया जाने लगा था। इन्होंने 'रौलेट ऐस्ट' के विरुद्ध स्वदेशवासियों को उत्तेजित कर सं० १६७७ में अमहयोग आदीलन चलाया, जिस कारण इन्हें छः वधों की सजा पाकर जेल जाना पड़ा। इसी प्रकार सं० १६८७ में इन्होंने सविनय श्रवशा का आरम्भ डंडी में नमक वनाकर किया और श्रंत में सं॰ १६६२ में काँग्रेस से पृथक होकर श्रपने कार्य करने लगे। इनके कार्यक्रम के श्रंतर्गत इस समय हिंदू मुस्लिम-एकता, खह्र-प्रचार, हरिजनोदार व स्वराज्य-प्राप्ति की बातें प्रधान रूप से रह गई थीं जिनके लिए ये सदा लेख लिखते व व्याख्यान देते रहे । इसवे सिवाय इनका ध्यान इस समय विशेष रूप से धार्मिक वातों के प्रचार की ख्रोर भी ख्राकुष्ट हो गया था। ये नित्य-प्रति सायंकाल ईश-पार्थना किया करते जिसमें इनके साथ अनेक नर-नारी सम्मिलित हुआ करते और प्रार्थना के अनंतर इनका प्रवचन भी सुना करते । ऐसे ही अवसर पर एक दिन इनके प्रार्थना-मंडप में जाते समय एक नवसुवक ने इन पर गोली चला दी और उस दिन माध बदी ५ सं० २००४ को दिल्ली में इनका देहांत हो गया।

#### ख. महात्मा गाँधी का मत

महात्मा गाँधी ७८ वर्षों से भी अधिक जीवित रहे। किंतु जब से इन्हें चेतना मिली। ये निरन्तर आत्म-विकास के कार्य में संलग्न रहे और अपने जीवन को अपने उचादशों के अनुसार ढालते हुए आत्मोन्नति के साथ-साथ विश्व-कल्याण की ओर भी अग्रसर होते गए। इनका कहना था कि 'मैंने सत्य को

जिस रूप में देखा है और जिस राह से देखा है, उसे उसी सत्य का राह से बताने की हमेशा कोशिश की है"। मैं सत्य को ही अनुभव परमेश्वर मानता हूँ।" इस सत्य को पाने की इच्छा करने बाला मनुष्य जीवन के एक भी चेत्र से बाहर नहीं रह

सकता । यही कारण है कि मेरी सत्य-पूजा मुक्ते राजनीतिक चेत्र में घसीट तो गई। जो यह कहते हैं कि राजनीतिक से धर्म का कोई सम्बन्ध नहीं है, मैं नि:संकोच होकर कहता हूं कि वे धर्म को नहीं जानते और मेरा विश्वास है कि यह बात कहकर मैं किसी विनय की सीमा को लाँघ नहीं रहा हूँ।

महात्मा गाँधी का तत्वज्ञान आध्यात्मिक होने की अपेवा नैतिक अधिक है। इनका कहना है कि "विना आत्मग्रदि के प्राणिमात्र के साथ एकता का अनुभव नहीं किया जा सकता और आत्मश्रुद्धि के अभाव में अहिंसा धर्म का पालन करना भी हर तरह नामुमिकन है । चँकि अग्रदात्मा परमात्मा के दर्शन करने में असमर्थ रहता है, इसलिए जीवन-पथ के सारे चेत्रों में शुद्धि की जरूरत रहती है। इस तरह की श्रद्धि साध्य है: क्योंकि व्यक्ति और समध्य के बीच इतना निकट सम्बन्ध है कि एक की शब्दि श्रनेक की शब्दि का कारण बन जाती है श्रीर व्यक्तिगत कोशिश करने को ताकत तो सत्यनारायण ने सब किसी की जन्म ही से दी है। लेकिन मैं तो पल-पल पर इस बात का अनुभव करता हूँ कि शबि का यह मार्ग विकट है। शबि होने का मतलव तो मन से, वचन से श्रीर काया से निर्विकार होना, राग-द्वेपादि से रहित होना है। इस निर्विकार स्थिति तक पहुँचने के लिए प्रति पल प्रयत्न करने पर भी मैं उस तक नहीं पहुँच सका हूँ ।..... लेकिन मैंने हिम्मत नहीं हारी है । सत्य के प्रयोग-करते हुए मैंने मुख का अनुभव किया। आज भी उसका अनुभव कर रहा हूँ । लेकिन मैं जानता हूँ कि अभी मुक्ते बीहड़ रास्ता तय करना है। इसके लिए मुक्ते शून्यवत् बनना पड़ेगा । जब तक मनुष्य खुद होकर अपने आपको सबसे छोटा नहीं मानता है, तब तक मुक्ति उससे दूर रहती है। ऋहिंसा नम्रता की पराकाष्ठा है, उसकी हद है, और यह अनुभवसिद्ध बात है कि इस तरह की नम्रता के विना मुक्ति कभी नहीं मिल सकती।" श्रात्मशुद्धि व समाज-सेवा इन दोनों को एक साथ चलना चाहिए और इमारे भीतर ऐसी एक प्रकार की सांस्कृतिक प्रवृत्ति जागत हो जानी चाहिए।

उक्त उद्धरण महात्मा गाँधी की उस संद्वित आत्मकथा का अतिम श्रंश है, जो इनकी मृत्यु के कई वर्ष पहले लिखी गई थी। उसके बृहत् व मूल संस्करण का नाम इन्होंने 'मेरे सत्य के प्रयोग' दे रखा था और इसमें इन्होंने

<sup>2. &</sup>quot;One thing is certain that since the day of Buddha no Indian with the possible exception of Kabir, has attached so much importance or grown so eloquent over pure morafity as Gandhiji"—Prof. Wadia (Indian Philosophical Congress).

२. 'संविष्त भारमकथा' ( सस्ता साहित्य-मंडल, दिल्ली, सन् १९३९ ) ए० २४६ : ४८।

अपने जीवन द्वारा समाज की प्रयोगशाला में किए हुए सत्य के विविध प्रयोगों के विवरण दिये थे। इनका सारा जीवन एक सच्चे साधक का जीवन रहा जिसे आत्मशुद्धि की सहायता से इन्होंने उक्त सत्य के प्रयोगों के लिये सदा उपयोगी सिद्ध करना चाहा। ये प्रति प्रयोग पल उसके निर्माण में लगे रहते और अत्यंत सावधानी के साथ उसमें समय-समय पर आवश्यक स्थार भी करते जाते।

मानव-जीवन के महत्त्व पर इन्होंने बड़ी गंभीरता के साथ विचार किया था और इसी कारण उसके चुदातिचुद्र ग्रंग को भी संभालने व सुव्यवस्थित करने में ये सदा दत्तिचित्त रहा करते थे। इनकी सर्वांगीण साधना संत दादू-द्याल की पूर्णांग साधना से कहीं ग्रधिक व्यापक जान पड़ती है ग्रीर इनके श्रात्मविकास का ध्येय भी गुरु नानकदेव के ग्रादशों से कहीं ग्रधिक स्पष्ट व व्यवहारगम्य लिचत होता है। ये एक सच्चे कलाकर की भाँति जीवन को ग्रधिक से ग्रधिक सुंदर स्वरूप देने के प्रयत्न किया करते थे। इनके सत्य के प्रयोग इस कारण, न केवल समाज के ग्रंतर्गत किये गए, अत्युत इनके जीवन का निर्माण भी उन्हीं प्रयोगों का परिणाम रहा। जिस प्रकार पृथ्वी का ग्रह श्रपनी धुरी पर ग्रपने ग्राप घूमता हुन्ना भी प्राकृतिक नियमों के ग्रनुसार सूर्य के चतुर्दिक चक्कर काटता रहता है श्रीर इस प्रकार एक साथ दो-दो कार्य नियमपूर्वक होते चलते हैं, उसी भाँति महातमा गाँधी श्रपनी श्रात्म-श्रुद्धि की साधना के साथ-साथ समाज एवं विश्व के कल्याण की चेध्टा भी प्राय: समानांतर ढंग से करते गये ग्रीर इस प्रकार ग्रपनी श्रनेक भावनाश्रों को ये कार्य-कर में परिणात कर सके।

महात्मा गाँधी को मानव-जीवन की एकता व अभिन्नता में हद विश्वास या। उनका कहना था कि "मैं यह नहीं समक्त पाता कि किस प्रकार किसी एक व्यक्ति का आध्यात्मिक विकास सम्भव हो सकता है, जब कि उसके पड़ोसी दु:खों से पीड़ित हो रहे हैं। मैं अद्भैत में आस्था रखता हूँ और मुक्ते

मनुष्य की एकता तथा उसी के अनुसार सारे प्राशियों मानव-जीवन की भी एकता में विश्वास है। अतएव मेरी घारणा की है कि यदि एक मनुष्य आध्यात्मिक उन्नति प्राप्त करता है, एकता तो सारा विश्व उसके साथ लाभ उठाता है और यदि एक का पतन होता है, तो उसी प्रकार संसार भी गिर जाता है।"

१. 'यंग इंडिया' ( ४. १२. २४ ) प्० ३९= ।

इसके तिवाय "मनुष्य का अतिम उद्देश्य परमात्मा की उपल्लि है, जिसकी ओर ध्यान रखते हुए उसे अपनी प्रत्येक चेध्या को, चाहे वह सामा-जिक हो, राजनीतिक हो वा धार्मिक हो, उन्मुख करना कर्तव्य हो जाता है। सारी मानव-जाति की सेवा उसके लिए इस कारण आवश्यक हो जाती है कि परमात्मा को उसकी सुष्टि के अंतर्गत ही पाना और उसके साथ एकता का अनुभव करना संभव है। जब मैं संपूर्ण का एक अंगमात्र हुँ, तब उससे अलग रहकर मेरा परमात्मा की खोज करना हो नहीं सकता और इसी कारण सबकी सेवा का महत्त्व है।"

इसी प्रकार ये धर्म के बास्तविक रहस्य की प्रकट करते हुए भी कहते हैं कि "धर्म वही है, जिसके द्वारा मनुष्य के ठेठ स्वमाव में परिवर्तन हो जाय. जो उसे सत्य के साथ सदा के लिये जोड़ दे श्रीर जो उसे बराबर शुद्ध व पवित्र करता रहे। यह मानव-स्वभाव का एक स्थायी खंग है जो अपने को पूर्णतः व्यक्त करने के लिये कुछ भी उठा नहीं रखता धर्म का रहस्य और जो आत्मा को परमात्मा के साथ मिल जाने व उसके साथ सच्चे सम्बन्ध का अनुभव करने के लिये आतुर व बेचैन कर देता है।" धर्म का संबंध केवल आदशों से न डोकर व्यावहारिक बातों के साथ ही अधिक रहा करता है। धर्म यदि व्यावहारिक बातों की परवाह नहीं करता श्रीर न उनकी समस्यात्रों के सलकाने में सहायक होता है, तो वह धर्म नहीं है । कोई कार्य जितना ही आध्यात्मक वा धार्मिक होगा, उतना ही उसे व्यावहारिक भी होना चाहिये । वास्तव में "परलोक जैसा कोई भी स्थान कहीं नहीं है। सारा विश्व एक व ग्राखंड है। इसमें 'यहाँ' वा 'वहाँ' का कोई प्रश्न ही नहीं उठता । जैसा जीन्स ने बत-लाया है कि छपूर्ण विश्व, जिसमें दूर से दूर तक के नचत्र व तारे शामिल है श्रीर जो बड़े से बड़े दूरवीच्या-यंत्र से भी दीख नहीं पड़ता, एक परमाग्र के भीतर संकुचित है। इसलिये मैं ऐसा समक लेना अनुचित मानता हूँ कि श्राहिंसा का उपयोग कंदरा के निवासियों तक ही सीमित रहना चाहिये. अथवा परलोक में इसके द्वारा एक बहुत अच्छा स्थान मिला करता है। कोई भी नैतिक गुरा तब तक अपना कोई अर्थ नहीं रखता, जब तक उसका उप-

योग भी जीवन के प्रत्येक च्या में न किया जाता हो। स्वर्ग को भूतल पर

२. 'इरिजन' ( २९. ८. ३५ ) ५० २३६ ।

२. 'यंग इंडिया' (१२. ५. २० ) ए० १०७०।

उतारने का वास्तविक रहस्य यही हो सकता है" । इस विचार से सभी धर्म वा सम्प्रदाय एक ही उद्देश्य की सिद्धि अर्थात् हृदय-परिवर्तन वा काया-पलट के लिये निश्चित किये गए भिन्न-भिन्न मार्ग हैं, और वास्तव में धर्मों की संख्या उतनी ही कही जा सकती है, जितनी भिन्न-भिन्न व्यक्तियों की होगी। यदि कोई मनुष्य अपने धर्म के मूल तक पहुँच पाये, तो उसे प्रतीत होगा कि वह सभी धर्मों की तह तक पहुँच गया। धर्म एक व्यक्तिगत बात है और हमलोग अपने आदर्शानुसार जीवन यापन कर अन्य के साथ भी अपनी सवींत्तम वस्तु का आनंद उठा सकते हैं।

महातमा गाँधी ने अपने जीवन का उद्देश्य बतलाते हुए भी कहा है कि 'भें पूर्णता की उपलब्धि में निरत एक साधारण साधक हूँ। मैं उसके मार्ग से भी परिचित हूँ, किंतु केवल मार्ग का ज्ञान मात्र प्राप्त कर लेना ही अपने उद्देश्य तक पहुँच जाना भी नहीं कहा जा सकता"?। "पूर्णता तो ज्यामिति की रेखा अथवा विंदु की भाँति कोरे आदर्श की बात है

पूर्ण सत्य का जिसके लिये इमें अपने जीवन के प्रत्येक पल में प्रयत्न स्वरूप करते रहना चाहिये।" सत्य के पूर्ण स्वरूप का इम अनुभव नहीं कर सकते, अपनी कल्पना द्वारा उसे हिस्टात

मात्र कर सकते हैं और इसी कारण हमें हार मानकर केवल विश्वास पर निर्मर रहना पड़ता है। सत्य का एक निरमे द्व रूप है जो देश-काल की सीमा से परे और अवधित है और उस नित्य वस्तु को हम केवल 'अस्तित्व' की भी संशा दे सकते हैं, किंद्र उसी का एक अन्य रूप सामे भी हो सकता है, जिसे हम उस वस्तु की उपलब्धि के मार्ग में अपनी पहुँच के अनुसार अहरण कर पाते हैं और जितना कि हमारे लिए संमव कहा जा सकता है। सत्य ही इंश्वर है; जो न केवल हमारे अंतस्य है; किंद्र हमारे परे भी है, जो न केवल सारे विश्व का जीवन है, प्रत्युत इसके वाहर भी रहनेवाला तथा इसका खटा, पालनकर्ता एवं न्यायकर्त्ता भी है। इसी कारण इन्होंने उसके व्यक्तित्व की भी कल्पना की हैं और उसे शक्ति, विचार तथा प्रेम से सपन्न भी सममा है। वह सर्वत्र व्यापक है और उसी के नियमानुसार बड़े से बड़े अथवा छोटे से छोटे भी कार्य हुआ करते हैं।

१. इरिजन, २६. ७. ४२, ५० २४=।

२. यंग इंडिया, ३. ४. २४।

इंश्वर की इन्होंने कमी-कभी अपने अंतः करण की 'आवाज' कहकर भी स्चित किया है और इस संबंध में एक स्थल पर लिखा है कि "जब मैंने अळ्ळूतोद्धार के लिये २१ दिनों का अनशन किया था, उस समय की बात है। मैं सोच रहा था। मुक्ते लगभग १२ बजे रात के समय किसी ने जगाया और

किसी आवाज ने अचानक मेरे कानों में कहा, 'त् अवश्य

श्चंत:करण की अनशन कर। मैंने पूछा, 'कितने दिनो तक ?' उसने कहा, प्रवृत्ति '२१ दिनों तक ।' मैंने फिर पूछा, 'कब से आरंभ कहाँ ?' उसने उत्तर दिया, 'कल से आरंभ कर दो।" मेरा मन

इसके लिये तैयार नहीं या और इससे भागता भी या, किंतु यह घटना इतनी स्पष्ट थी, जितनी कर्य कोई भी हो सकती है। " और इसी प्रकार के एक और अनुभव का भी बहुत स्पष्ट वर्णन इन्होंने एक दूसरे स्थल पर किया है। किर भी महात्मा गाँधी की आस्तिकता साम्प्रदायिक नहीं और न उसमें किसी प्रकार की संकीर्णता ही पायी जाती है। इस विषय में इनके विचार अत्यंत उदार हैं। ईश्वर को ये सत्यस्वरूप तो मानते ही हैं, उसे प्रेम, नियम, अंत:करण की प्रवृत्ति, नैतिक आधार, विशुद्ध तत्व आदि अन्य अनेक नामों से भी स्चित करते हैं और एक स्थल पर इन्होंने यहाँ तक कह डाला है कि "ईश्वर अपने प्रति अधिक से अधिक सीमा तक की गई 'आस्था' के सिवाय और कुछ नहीं है" । "हम किसी एक सिद्धांत को मानते हैं, अपने जीवन का रंग उस पर चढ़ा देते हैं और कह देते हैं कि यही हमारा ईश्वर है। मैं तो इतना ही पर्याप्त समक्तता हूँ।" महात्मा गाँधी के लिए इसी कारण मनुष्य एवं ईश्वर में भी कोई मीलिक भिन्नता नहीं है।

इंश्वर के लिये भिन्न-भिन्न धर्मों व सम्प्रदायों ने भिन्न-भिन्न नाम दिये हैं; "किंद्र ऐसे नाम उसके व्यक्तित्व के बोधक नहीं, उसके गुणों के परिचायक मात्र हैं, जिन्हें अपने अनुसब के अनुसार निर्धारित कर मनुष्य ने उसे दे रखा है। वह स्वयं सारे गुणों से परे है, वह अनिवंचनीय है और उसे हम अपनी किसी तील की सीमा में नहीं ला सकते" । "मेरे राम,

१. ब्रिजन' (१०.१२. १८) ए० ३७३।

२. वही, (१४. ५. ३८) पूर ११०।

३. वही, ६. ५. ३३।

४. ध्यंग इंडिया ( भा० २ ) ५० ४२१।

५. 'हरिजन' (३०. ३. ३४) ५० ५५।

ह. वहीं, १२. =. ३= ।

जो हमारी प्रार्थना के समय स्मरण किये जाते हैं, वह ऐतिहासिक राम नहीं जो अयोध्यानरेश दशरथ के पुत्र थे। मेरे राम तो नित्य अजन्मा और अदितीय हैं और मैं उन्हीं की उपासना करता हूँ। मैं उसी का राम अवलंब चाहता हूँ और आप लोगों को भी उसी का आअय अहण करना चाहिये।" "वह कालातीत, निराकार, निःकलंक है और वही राम मेरा प्रभु और शासनकर्त्ता है।" "मैं पहले सीता के पित राम की ही उपासना करता था, किंतु जैसे-जैसे मेरा अनुभव बढ़ता गया, मेरे राम अमर व सर्वव्यापी होते गये। इसका अर्थ यह नहीं कि राम सीता के पित नहीं रह गए, किंतु सीतापित राम का अभिप्राय कमशाः अधिक से अधिक व्यापक होता गया और तदनुसार उनका स्वरूप भी मेरी हिस्ट में अधिक से अधिक व्यापक होता गया। जगत का विकास इसी प्रकार होता है" । इस प्रकार सत्य ही वास्तव में राम, नारायण, ईश्वर, खुदा, अल्लाह

महात्मा गाँधी ने राम का प्रतीक रामनाम को वतलाया है और कहा है कि वह सत्य को सूचित करता है। "ईश्वर कोई व्यक्ति नहीं, वह सर्वत्र व्याप्त है, सर्वशक्तिमान है। जो कोई उसे अपने भीतर अनुभव करता है, वह एक विचित्र शक्ति द्वारा अनुपाणित हो जाता है, जो विजली से भी कहीं

वा गाड है और उसके सिवाय अन्य कछ भी नहीं।

श्रिषिक शक्तिसंपन व सूच्म है और उससे कही श्रिषिक रामनाम स्थायी प्रभाव भी डालती है। " रामनाम का स्मरण की श्रिपने भीतर उस अपूर्व शक्ति का श्रस्तित्व जमाये रखने साधना का श्रावश्यक साधन है, जिसका श्रम्यास यथासंभव निरं-तर होना चाहिये। हृदय से रामनाम लेने का श्रमिपाय

एक अनुलनीय शक्ति से बल ग्रहण करना है। इसमें हृदय का हो महत्त्व अधिक है, बुद्धि तो उसके अनंतर काम देती है। "प्रार्थना के समय शब्दो-ब्चारण से कहीं अधिक आवश्यकता हृदय की ही होती है। प्रार्थना उस अंतरात्मा की स्वष्ट प्रतिक्रिया ( Response ) में होनी चाहिये जो इसके

१. 'इरिजन' ८. ४. ४६।

२. वधी, १४ ११. ४६ ।

३. वही, २२. ९. ४६ ।

४. 'संग इंडिया' १४. प. २४ ।

५. 'रामनाम'-दि इनफैलिवुल रेमेडी' (कराची, १९४७) ५० ८७।

लिए आर्त रहा करती है और जिस प्रकार एक मृखा मनुष्य सुभोजन पाकर उसका स्वाद आनंद पूर्वक लेने लग जाता है, उसी प्रकार भूखी आत्मा भी हृदय से उत्पन्न प्रार्थना से तृत हुआ करती है'' । ऐसी दशा में रामनाम के प्रत्येक बार का दुहराना एक नवीन अर्थ रखता है और हमें कमशा ईश्वर के निकट ले जाने में समर्थ होता है। ''मैं तो एक ऐसे समय की प्रतीद्धा में हूँ जब कि रामनाम का स्मरण भी हमारे लिए बाधक सिद्ध होगा। जब मैं इस बात का पूर्ण अनुभव कर लूँगा कि राम हमारी वाणी से परे हैं, तब मुक्ते रामनाम के दुहराने की आवश्यकता ही न रह जायगी'' । रामनाम के स्मरण को सार्यक करने के लिये जीवन में वैसी सेवा का भी करना कर्तव्य है, जो वास्तव में राम के उपयुक्त हो। ''रामनाम का हृदय से स्मरण किया जाना तभी कहा जा सकता है, जब कि सत्य, भावशुद्धि एवं पवित्रता का अभ्यास भी भीतर व बाहर दोनों ओर से कर लिया गया हो'' ।

महात्मा गाँधी के अनुसार सारे ईश्वरीय नियम पवित्र जीवन में समाहित हैं। सबसे पहली बात अपनी तृदियों से परिचित हो जाना है जिसका तात्पर्य यह होता है कि प्रत्येक मनुष्य को अपना चिकित्सक स्वयं बन जाना चाहिए और अपनी कमियों का पता लगा लेना चाहिए। प्राकृतिक चिकित्सा में भी सबसे महत्त्वपूर्ण बात यही है कि जीवन के प्रति बने हुए

प्राक्तिक अपने वर्तमान दृष्टिकोण में परिवर्तन व सुधार कर लिया चिकित्सा जाय और अपने जीवन को स्वास्थ्य-सम्बन्धी नियमों के अनुसार दाल दिया जाय । "प्राकृतिक चिकित्सा का वैद्य

स्वास्थ्य के अध्ययन को अधिक महत्त्व देता है। उसका वास्तविक कार्य वहीं से आरम्भ होता है, जहाँ से साधारण डाक्टर वा वैद्य का कार्य समास होता है। रोगी के कष्ट को सर्वथा निर्मूल कर देना ही प्राकृतिक चिकित्सा का ध्येय है, जो दूसरे प्रकार से एक ऐसे जीवन का प्रारम्भ है जिसमें किसी रोग को कोई स्थान न हो। प्राकृतिक चिकित्सा, इस प्रकार जीवनथापन का एक मार्ग-विशेष है, किसी उपचार की किया नहीं है।"" महात्मा गाँधी ने इसी कारण

१. 'यंग इंडिया' (२३. १. ३८)।

२. वही, (१४. २. २४)।

३. 'हरिजन' (२५. ५. ४६ )।

४. 'हरिवन' (७. ४. ४६)।

इस चिकित्सा प्रणाली को दो मागों में विभक्त किया है, जिसका पहला अंश रोगों को दूर करने के लिए रामनाम के स्मरण को प्रधानता देता है और जिसके दूसरे अंश का सम्बन्ध सात्विक एवं स्वास्थ्यपद जीवन द्वारा रोगों के दूर करने से है। "प्राकृतिक चिकित्सा-पद्धति को स्वीकार करना प्रकृति वा ईश्वर की ओर अप्रसर होना है, जिससे उसके प्रति कमशः आत्मतमर्पण करते हुए हम अपने विचारों तथा चेश्टाओं पर पूर्ण अधिकार प्राप्त करने योग्य हो जाते हैं।""

महात्मा गाँधों के जीवन का कार्यक्रम श्रत्यंत व्यापक व विस्तृत या श्रीर वे उसकी पूर्ति में श्रामरण निरत रहे। उन्होंने व्यक्तिगत एवं धार्मिक प्रश्नों को इल करने के लिए ब्रह्मचर्य, श्रिहेंसा, निर्मीकता, साइस व संयत जीवन को श्रपनाया तथा श्रास्तिकता, प्रार्थना एवं रामनाम के प्रचार पर विशेष ध्यान दिया; समाज की उन्नति के लिए श्रञ्जतोद्वार,

पूर्णतः व्यापक जनसेवा, चरित्रवल, विश्वप्रेम, पारिवारिक जीवन, नारी-कार्यकम श्रविकार, श्रनुशासन जैसी वार्तो के महत्त्व को स्पष्ट किया;

आर्थिक मुधार के लिए खादी-पचार, गोपालन, अपरिप्रह, मित्व्ययिता आदि के उपदेश दिये तथा राजनीतिक संघर्ष में प्रयोग करने के लिए असहयोग, सत्याप्रह, सविनय अवज्ञा जैसे साधनी की उपयोगिता सिद्ध कर दिखायी। ये स्वास्थ्य के लिए मुक्ताहार विहार की आवश्यकता अनुभव करते थे, रोगनिवारण के लिए उपवास व प्राकृतिक चिकित्सा का आश्रय लेते थे, शिला का उपयोगिता उसके स्वावलंबी व सच्चरित्र बनाने में ही माना करते थे, राष्ट्रभाषा की एकता में विश्वास रखते और उसका प्रचार करते ये तथा भौतिकवाद व उसके दुष्परिणामों से बचने के लिए शुद्ध श्राम्यजीवन व पंचायत के श्राधार पर निर्मित 'रामराज्य' के आदशों की कल्पना करते थे। इनके 'सर्वोदय' का प्रधान उद्देश्य सत्य को यथासंभव श्चात्मसात् कर तथा उसके साथ तद्रपता का श्रनुभव कर व्यक्तिगत जीवन में लायी गई पूर्णता द्वारा सामाजिक जीवन के स्तर को भी उचाति उच करना श्रीर इस प्रकार उसे विश्वकल्यास के योग्य बना देना था। 'सर्वेदिय' ही उनके अनुसार जीवन तथा समाज के सामूहिक उदय व विकास का विज्ञान है, जिसे कार्यान्वित करना प्रत्येक मनुष्य का लच्य होना चाहिए । उसे व्यवहार में लाने की इन्होंने भरपूर चेष्टा की श्रीर उसकी सिद्धि के लिए

१. 'हरिजन' २६. ५. ४६ ।

एक सच्चे कर्मयोगी की माँति प्रयवशीत रहते हुए ही इन्होंने अपना शारीर छोड़ा।

## ६. उपसंहार

भारतीय साधना के इतिहास से पता चलता है कि प्राचीन वैदिक काल से लेकर विकस की लगभग दर्शी : हवीं शताब्दी तक भिन्न-भिन्न प्रकार की साधना-पद्धतियाँ प्रयोग में श्राती रही थीं श्रीर उनके कारण साधक-समुदाय के अंतर्गत बहुधा मेद-भाव भी प्रकट होते आये थे। वैदिक काल में प्रकृति की उपासना की गई, पितरों का पूजन हुआ, यशों के विधान बनाये गए और कभी-कभी जाद-टोने तक से भी काम लिया गया। सिंहावलोकन इन बातों में पूरी आस्था न रखनेवालों ने फिर उसी समय के लगभग तपीविद्या, एकांत-सेवन व चितन तथा अद्यामयी भक्ति को अपनाया और बहुत-से साधकों ने केवल इन्हीं की उपयोगिता में पूर्ण विश्वाध न रखते हुए शुद्ध श्राचरण को श्रविक महत्त्व दिया । इस प्रकार साधना-पद्धतियों की इस अनावश्यक वृद्धि को अयस्कर न सममनेवाले व्यक्ति इनके पारस्परिक समन्वय की खोर प्रवृत्त हुए और 'शीमद्भगवद्गीता' द्वारा श्रीकृष्ण ने श्रपने ढंग से एक प्रकार की 'ज्ञानकर्मसमुख्ययात्मक भक्ति' का प्रतिपादन कर इस ब्रोर पथ प्रदर्शन का कार्य ग्रारम्भ किया । परन्तु श्रीकृष्ण का उक्त सुकाव भी न्नागे चलकर विस्मृत-सा होने लगा ग्रौर पशुवलि एवं शास्त्र विधि के ग्रत्यधिक ग्रानुसरस् की प्रतिकिया में उत्पन्न हुए बौद एवं जैन धर्मों के कारण उपर्यंक बातों के विवेचन की त्रीर एक बार ध्यान फिर से आकृष्ट हो गया। विकम की प्रथम ब्राट शताब्दियों तक इस प्रकार प्राचीन वैदिक धर्म तथा उक्त धर्मों की भावनाओं में संवर्ष चलता रहा और दोनों दलों द्वारा अनेक प्रकार का आदान-प्रदान होते आने पर भी संशय, मिध्याचार, विडंबना व पासंड का अस्तित्व नहीं मिट सका, प्रत्युत साधनाश्चों के चेत्र में एक प्रकार की श्रराजकता-सी लच्चित होने लगी।

ऐसे ही अवसर पर स्वामी शकराचार्य ने अपने अद्देतवाद एवं स्मार्च-धर्म का प्रचार आरंभ किया और वीद धर्मावलम्बी सहजयानी सिदों ने भी अपनी चित्तशुद्धि एव सहजसिद्धि के कार्यक्रम को अधिक अग्रसर किया।

स्वामी शंकराचार्य की पदति में प्राचीन धर्म-प्रन्थों का आश्रय लेकर चलना तथा प्रत्येक बात को पूर्वपरिचित मर्यादा आहें के ही भीतर लाकर स्वीकार करना आवश्यक माना गया था। किंत् सिद्धों की प्रणाली वही इससे नितांत भिन्न व विरुद्ध थी और इनके विचारों के लिए पहले की भाँति कोई दार्शनिक पृष्ठभूमि भी आवश्यक नहीं थी। फिर भी इनके ही प्रचारों द्वारा प्रभावित 'नाथयोगी-सम्प्रदाय' का आविभाव हुआ जिसने शांकरदैत के दार्शनिक सिदांतों को भी अपना लिया। इसी प्रकार प्राचीन भक्तिवाद का अनुसरण करनेवाले भक्तों ने भी उसी उद्देश्य से विविध वैष्ण्य तथा शैव सम्प्रदायों का प्रचार किया। विक्रम की द्वीं शताब्दी से लेकर उसकी १३वीं तक का समय इस प्रकार भिन्न-भिन्न सम्प्रदायों की समन्वयात्मक चेष्टाश्चों में व्यतीत हुआ और इस काल के श्रंत में कतिपय फुटकर व्यक्तियों ने भी उक्त ध्येय की उपलब्धि में सहायता प्रदान की । इसके विवाय मुस्लिम देशों की श्रोर से श्राये हुए सूकी सम्प्रदाय के प्रचार-कार्य ने भी उक्त प्रवृत्ति को आगे बढ़ाने में सहयोग दिया। किंतु इन सबके प्रयत्न वस्तुत: अध्रे ही जान पड़े और उन्हीं की पूर्ति के लिए फिर उन सब पर विचार भी करते हुए अंत में संत-परम्परा की नींव डाली गई,

जिसका स्पष्ट नेतृत्व कथीर साहब ने ब्रह्ण किया।

संत-परम्परा के कम का सूत्रपात आज से प्रायः नव सौ वर्ष पहले मक्त
जयदेव के समय में ही हो चुका था, किंतु इसकी निश्चित रूप-रेखा उसके
दो सौ वर्ष पीछे कथीर साहब के जीवन-काल में उनके क्रांतिकारी विचारों
द्वारा प्रकट हुई। कथीर साहब तथा उनके पूर्ववर्त्ती एवं समसामयिक संतो
की प्रवृत्ति अपने मत को किसी वर्गाविशेष के साम्प्रदायिक
वहीं रूप में ढालने की नहीं थी और न उन्होंने कभी इसके
लिए प्रयत्न किया। वे अपने विचारों को व्यक्तिगत अनुभव
पर आश्रित समकते थे और सर्वसाधारण को भी उसी प्रकार स्वयं निर्णय
कर लेने का उपदेश देते थे। परिस्थिति की निष्यस्त आलोचना, उसके
आधार पर निश्चित किए गए स्वतन्त्र विचार और तदनुसार व्यवहार करना
ही उनके जीवन का प्रधान लच्च था और उसी के द्वारा वे विश्वकल्याण में
भी सहायता पहुँचाने में विश्वास रखते थे। परंतु कबीर साहब के लगभग

५० वर्ष अनंतर गुरु नानकदेव के समय से संतमत को अधिक सुव्यवस्थित रूप देने वा उसे प्रचारित करने की भी आवश्यकता का अनुमव होने लगा श्रीर इस श्रोर विशेष रूप से प्रवृत्त होनेवाले संतों ने श्रपने-श्रपने पंथों वा सम्प्रदायों का संगठन श्रारंभ कर दिया। तब से इस प्रकार की योजना न्यूनाधिक मनोयोग के साथ प्राय: डेंद्र सी वधों तक बनती हुई निरंतर चली श्राई श्रीर कदाचित् किसी भी प्रमुख संत को श्रपनी संस्था को किन्हीं संकुचित व संकीर्ण विचारों का एक पृथक् वर्ग स्थापित करने का भी श्रवसर नहीं मिला।

परंतु विक्रम की १८वीं शताब्दी अथवा संत वाबालाल के समय से संतमत के प्रचारकों ने उसके तुलनात्मक अध्ययन की ओर भी ध्यान देना आरंग किया और तब से इसके महत्त्व की परीचा अन्य प्रचलित मतो व सम्प्रदायों के विचार से भी की जाने लगी। किंतु इस निरे मूल्यांकन की प्रवृत्ति ने इसके अनुयायियों को क्रमशः अन्य सामयिक धमों के धनिष्ठ सम्पर्क में भी ला दिया और उनकी विचार-धारा तथा विविध वाह्य पद्धतियों तक से इनका प्रभावित होना एक प्रकार से अनिवार्य-सा हो गया। फिर तो संतमत के अनुयायी प्राय: अन्य डेढ़ सी वर्षों तक भी अधिकतर अपनी-अपनी संस्थाओं के साम्प्रदायिक संगठन में ही लगे रह गए ग्रीर इनका ध्यान जितना पारस्परिक मेदों की सृष्टि एवं सुदम बातों के विस्तार की ख्रोर ख्राकृष्ट हुआ, उतना अपने मत के मूल व्यापक सिद्धांतों वा सवांगीस साधनाओं की स्रोर न जा सका।इस समय के कुछ संतों ने इस प्रवृत्ति को संभालने के लिए शुकदेव मुनि व कवीर साहव जैसे महापुरुषी द्वारा अपना अनुवासित होना बतलाया, कुछ ने ऋपने नवीन अवतार धारण करने तक का विश्वास दिलाया तथा दूसरों ने आदर्श स्थिति के बहाने किसी काल्यनिक परलोक का आकर्षक वा अलौकिक चित्र खींचकर सर्वसाधारमा को अपनी अंर लाने का प्रयास किया और किसी-किसी ने कर्मकांड की भी विश्तृत ( Elaborate ) व्यवस्था कर उसकी स्रोर लोगों को प्रवृत्त करना चाहा। किंतु ऐसी बातों के कारण संतमत की विशेषटाएँ कमशः श्रीर भी लुप्त होती गई जिसके फल-स्वरूप उसमें तथा अन्य धार्मिक सम्प्रदायों में कोई स्पष्ट अंतर नहीं रह गया । श्चतएव स्वयं कुछ संतों को भी यह कहने का श्रवसर मिलने लगा कि वास्तव में आज कवीर साहब द्वारा प्रदर्शित मार्ग छूट गया है और उनके अनुयायी कहे जानेवाले मानो प्रवंचित से हो रहे हैं।

फिर भी संतमत के मूलत: सहज व सार्वभीम सिद्धांतों पर ही प्रतिष्ठिता

रहने के कारण उसके पुनब्त्यान का होना भी स्वाभाविक था। इस कारण विक्रम की गत उन्नीसवीं शताब्दी के प्रायः मध्यकाल से ही इसके लच्चगा दीख पड़ने लगे। संतमत का चेत्र श्रव कोरा घार्मिक वा साम्प्रदायिक ही न वना रहकर पूर्ण आध्यात्मिक व सांस्कृतिक भी समका जाने लगा और इसका रूप क्रमशः पलटने लगा। संतमत किसी वर्ग-विशेष के निजी सिडांतों का संग्रह मात्र नहीं है - श्रीर न वह किसी श्रादर्श-विशेष वा अमुक-अमुक उपदेशों वा संकेतों की कभी अपेचा ही करता है। उसके अनुयायियों की उक्त परम्परा भी केवल कतिपय संतों की एक विशिष्ट प्रणाली के कुछ काल तक अवाधित रूप से निरन्तर चलती आने के ही कारण स्थापित हुई नहीं समसी जा सकती है। संतमत के मूल नियम वस्तुतः नित्य, सर्वच्यापक, सर्वोपयोगी एवं सर्वमुलभ हैं - ग्रौर उनके मानने के लिए देवल स्वतंत्र विचार, ग्रात्मचितन, एकतिनिष्ठा तथा आदर्श एवं व्यवहार के सामंजस्य भर की आवश्यकता है, जिसके लिए किसी सम्प्रदाय-विशेष में दीचित होना किसी प्रकार अनिवार्य नहीं कहा जा सकता। इसका लच्य प्रत्येक व्यक्ति का गुद्ध-सात्विक जीवन है, जिसके द्वारा ही यह विश्वजनीन कल्यास व शान्ति की भी श्राशा रखता है। श्रतएव. आधुनिक संतों ने न तो कवीर साहब के समय से आती हुई परम्परा का प्रत्यच आश्रय प्रहेशा करना आवश्यक माना और न किन्हीं अन्य महापुरुषी

संत-परम्परा के इस नवीन युग के प्रमुख संत महात्मा गाँधी कहे जा सकते हैं, जिन्होंने अपनी योग्यता व तपस्या द्वारा संतमत के महत्त्व की ओर सारे संसार का ध्यान अत्यंत स्पष्ट रूप में आकृष्ट कर दिया है। इन्होंने अपने जीवन के क्रमिक व कलात्मक विकास, उसके सर्वांगीण सुधार तथा उसके द्वारा उपलब्ध व्यापक परिणाम का उदाहरण सबके समझ नयी प्रवृत्ति रख दिया है। इन्होंने अपने आदर्श जीवन द्वारा सिद्ध कर दिया है कि पूर्ण संत का पद प्राप्त करने के लिए शारीरिक वा मानसिक सावनाओं का पृथक्-पृथक् अभ्यास करना आवश्यक नहीं और न आध्यात्मिक उन्नति को मानव-जीवन का एक पृथक् अंग मान बैठना ही कभी उचित कहा जा सकता है। हमारे जीवन की पूर्णता की अरेर सर्वांगीण विकास का एक साथ होना दु:साध्य नहीं है। अतएव शारीरिक,

वा धर्मीपदेशों की कभी दुहाई दी, प्रत्युत अपने निजी विचारों तथा अनु-

भवों के ग्राधार पर ही इसे ग्रवलंबित रखा।

मानिसक एवं धार्मिक जैसी व्यक्तिगत बातों से लेकर आर्थिक, सामा-जिक, नैतिक व राजनीतिक तथा विश्वजनीन आवश्यकताओं की भी पूर्ति के लिए एक साथ प्रयास किया जा सकता है। इस सिद्धांत का मुख्य शिला-धार सारे विश्व व विश्वात्मा की एकता तथा उस सत्य की नित्यता व एक-सस्ता में निहित है जिसके आस्तित्व में पूर्ण विश्वास रखना इस मार्ग के प्रत्येक यात्री के लिए संबल-स्वरूप है, क्योंकि उस दशा में ही किसी प्रकार के अम वा धोखे का प्रवेश कभी संभव नहीं हो सकता।

संत-परम्परा का साम्प्रदायिक क्रम विविध पंथों के रूप में इस समय भी वर्तमान है, यद्यपि संतमत के मौलिक आदर्श उनमें आज पूर्ववत् लिखता नहीं होते और न इससे प्रारंभिक युग की भावनाएँ अब उस प्रकार काम ही कर रही हैं। संतों के अनेक वर्ग अपनी-अपनी विशेषताएँ भूल कर आज

हिंदू-समाज के साधारण अग में अपना अस्तित्व खोते-से संतों का जा रहे हैं। फिर भी इतना निश्चित-सा है कि जिस उद्देश्य को लेकर प्राचीन संतों ने अपना कार्य आरम्भ किया था, उसका महत्त्व आज भी उसी प्रकार बना हुआ है और

जब कभी उसकी पूर्ति के लिए प्रयत्न किए जायँगे, उनके नाम एक वार अवश्य लिये जा सकते हैं, जिन्होंने इसके लिए अपने सुकाव दिए ये तथा जिन्होंने अपने उपदेशों वा आचरणों के द्वारा उन्हें कार्यान्वित करने का कुछ प्रयास भी किया था। कबीर साहब से लेकर महात्मा गाँधी के समय तक प्रायः छः सौ वधों का एक लंबा युग होता है जिसमें चिरित्रवल की आवश्यकता, स्वावलंबन के महत्त्व, समाजगत साम्य के आदर्श व विश्वप्रेम एवं विश्वशांति के स्वप्न की चर्चा करनेवाले अनेक महापुरुषों का आविभाव हुआ है और ऐसे विशिष्ट व्यक्तियों की अंगी में हम उन प्रमुख संतों को भी निःसंकोच रख सकते हैं जिनके परिचय पिछले पृथ्ठों में दिए जा चुके हैं। उनके उद्देश्य, उनकी साधना, उनके प्रयत्न व उनकी सफलता का उचित मूल्यांकन उन सब के साथ ही किया जा सकता है।

इन संतों के वास्तविक रूप को ठीक-ठीक न पहचान सकने के कारण कुछ लोग इनके विषय में बहुधा भ्रमात्मक वार्ते कह बैठते हैं। वे कह डालते हैं कि इन्होंने इहलोक की अपेदा किसी श्रमरलोक का भूतल पर आदर्श रखा था जिसके भुलावे में पड़कर लोग यहाँ की स्वर्ग बातों से सदा उदासीन रहने लगे और इस प्रकार समस्याओं

के पड़ने पर इन्होंने पलायन-त्रति भी प्रदर्शित कर दी । परन्त उक्त प्रकार के काल्यनिक लोकों की सुध्ट किस संत ने कब ग्रीर कहाँ पर की, यह बतलाया नहीं जाता। इस देख चुके हैं कि कबीर साहब ने अपने वातावरण की आलोचना करते समय उसे भ्रमजनित विचारों पर श्चाश्रित ठहराया था । उन्होंने स्पष्ट शब्दों में कहा था कि जिन-जिन बातों को हम सत्य माने हुए बैठे हैं, उनकी वस्तुहियति कुछ श्रीर है, जिसके समझने के लिए भिन्न दृष्टिकीया दीना चाहिये । उन्होंने उस दृष्टिकीया की एक रूप-रेखा भी बतला दी थी और कह दिया था कि उसके अनसार देखने पर इमारा ब्रादर्श नितात भिन्न हो जाता है। वह ब्रादर्श उनके ब्रनुसार किसी स्थान विशेष की अपेद्धा नहीं करता और न वह किसी स्वप्न की वस्तु है। बड़ी वास्तविक स्थिति है जिसे वर्तमान स्थिति को सधारकर इसकी जगह ला देना अत्यंत आवश्यक है। उक्त आदर्श के लिए कही अन्यत्र जाना नहीं है और न वह मरने के उपरांत हमें उपलब्ध होगा। वह तो यहीं और इस वर्तमान समय में ही इसी भूतल को स्वग बनाकर व्यवहार में परिशात किया जा सकता है। यह सच है कि उस आदर्श का वर्णन आगे चलकर भिन्न-भिन्न नामकरणों के कारण कुछ भ्रमात्मक हो गया, किंतु वह स्वयं स्पष्ट व दोषरहित है। वह 'सतलोक', 'सचखड', 'धाम', 'अभयलोक', 'संतदेश', 'श्रमरलोक' वा 'श्रनामी लोक' जैसे नामों से श्रमिहित होता हन्ना भी उसी प्रकार स्थान-विशेष की सीमा में नहीं आता, जिस प्रकार महातमा गाँधी का 'रामराज्य' किसी त्रेतायुगी नदाशरथी रामचंद्र के शासनकाल की अपेक्षा नहीं करता।

उक्त समालोचक संतों को इनके क्रांतिकारी विचारों के लिए भी कोसते हैं और कहते हैं कि इन्होंने 'शताब्दियों के परीक्षित सदाचार, धर्मतत्व और सामाजिक अदशों को एक ही उच्छ्वास में फूँक दिया।' इससे प्रकट होता है कि ऐसे लोग उन सारी बातों के प्रति अपनी ममता दिखलाते हैं जो रूढिगत

व पुरानी है तथा जिन्हें अपनाते समय सर्वसाधारण विचार- अपनी बुद्धि से काम न लेकर अंधानुसरण-मात्र में प्रवृत्त स्वातंत्र्य हो जाते हैं। उनके विचार से धर्मतत्व के सम्बन्ध में जो कुछ भी धारणा इमारे पूर्वपुरुषों ने स्थिर कर रखी है,

बह शाश्वत व सनातन है। जो सदाचार का मानदंड उन्होंने एक बार अपने समय में निर्धारित कर दिया, वह सदा के लिए उपयुक्त है और जिन-जिन सामाजिक आदशों को उन्होंने एक बार महत्त्व दे दिया, वे अनन्त काल के लिए इमारे पथ-पदर्शक बने रहेंगे। वे लोग कदाचित् इस बात में भी विश्वास रखते हैं कि जो कुछ भी सुष्टि के भीतर दीख पड़ता है, वह आदि-काल से प्रायः ज्यों का त्यों विद्यमान है, उसमें कोई प्रगति नहीं, ख्रीर न कोई परिवर्तन ही हुआ। फलतः हमारे आदर्श महापुरुशे का आविर्माव कभी प्रारं-भिक युग में ही हो गया था, जिन्होंने आगे की पीढ़ियों के लिए कुछ बातें निश्चित कर दी थीं, जिन्हें हमें बिना किसी हिचक वा संकोच के सहर्ष मान लेना चाहिए। दूसरे शब्दों में घामिक व सामाजिक नियमों के विवेचन का अवसर अब कभी न आने दैना चाहिए, कोरी अदा व विश्वास से ही काम लेना चाहिए। परन्तु क्या इस प्रकार के विचार कमी उचित ठहराये जा सकते हैं अथवा इन्हें कोई भ्रांति-रहित कह सकता है १ ऐसे विचारों के भीतर तो इमें एक ऐसी अवहेलना की गन्ध आती है जो शताब्दियों से वस्तुस्थिति का अध्ययन कर स्थिर किये जाते हुए उपलब्ध सिद्धान्तों के प्रति प्रदर्शित की गई है। इनमें आज तक किये गए वैशानिक अनुसंधान व दार्शनिक चिंतन के साथ-साथ उस सामाजिक विकास के भी प्रति उपेचा दीखती है जो इमारे इतिहास-द्वारा सिद्ध होता है। ऐसे आलोचकों के अनुसार विचार-स्वातंत्र्य का कोई मूल्य नहीं और न इम कभी अपनी विविध सामाजिक समस्यात्रों को इल करने का प्रयत्न ही कर सकते हैं। स्पष्ट है कि इस प्रकार की प्रतिगामिता का उपदेश देनेवालों के आचेपों की कोई गुरुता नहीं हो सकती। इम देख चुके हैं कि संतों ने जिस बात की श्रोर विशेष ध्यान दिलाया है, वह सर्वसाधारण के विभिन्न दु:खो व पारस्परिक क्रगड़ो को सदा के लिए इटा देना है और इसके लिए इन्होंने सबके व्यक्तिगत सुधार व सदाचरण वे उपदेश दिये हैं। वे व्यक्ति के समुचित विकास के आधार पर ही समध्टि-गत विकास एवं पूर्णता के ब्रादर्श को कार्यान्वित करना चाहते हैं ब्रीर महात्मा गाँधी ने भी अपने जीवन में इसे ही अनेक प्रयोगों द्वारा सिद्ध कर इनके स्वप्नों को साकार बनाने की चेध्टा की है । पुराने संतों का कार्य समयानुसार अधिकतर धार्मिक चेत्र तक ही सीमित रहा और उनका सामा-जिक प्रश्नों के सुलकाने का ढंग भी वैसी ही भावना से प्रेरित था । महात्मा गाँधी ने अपने कार्यचेत्र को कहीं अधिक विस्तृत कर दिया और वे एक ही साथ समाज की सवींगीण उन्नति में लग गए। विश्व-कल्याण उन संतो का भी लच्य रहा। यदि उन्हें इसकी उपलब्धि में पूरी सफलता नहीं मिल. सकी, तो इम इसके लिए उन्हें दोषी नहीं ठहरा सकते और न उन्हें इसी कारण लोक-विरोधी ही कह सकते हैं। यह बात श्रीर है कि जिस प्रकार किसी

राज्यशासन के विक्त स्र द लन करनेवाले व्यक्ति स्राम्मल होने पर राजद्रोही कहलाकर दिख्डत होते हैं और यदि वे ही सकल हो जाते हैं तो देशोदारक बनकर पूजे जाते हैं। उसी प्रकार उन संतों को भी लोकधर्म व मर्यादा के पृष्ठपोपक कुछ काल के लिए बुरा-भला कह सकते हैं और ऐसा करना वैसी मनोवृत्तिवालों के स्ननुसार कदाचित् न्यायसंगत भी हो सकता है। परन्तु विश्व की जटिल समस्याएँ स्नभी सुलक्त नहीं सकी हैं स्नौर न इसके लिए प्रयत्न ही बन्द किये जा सकते हैं। स्नत्य जब कभी उस स्नोर सफलता मिल सकेगी स्नौर इसके लिए उद्योगशील व्यक्तियों की चर्चा होगी, उस समय ये संत भी संभवत: विश्वोद्धारकों में ही गिने जायँगे।

संत-परम्परा के लोगों का प्रधान लच्य कभी स्वार्थपरक नहीं या और न उन्होंने आत्मानुभृति की अपेद्धा विश्वकल्याणों को कभी हैय माना । वे दोनों की सिद्धि के एक साथ हो सकने में विश्वास रखते ये और इसी उद्देश्य को लेकर उन्होंने अपने-अपने जीवन भर कार्य किये । उनके जीवन उनके उपदेशों से

भी कहीं अधिक महत्त्वपूर्ण ये और उनमें हमें उनके उद्देश्यों, का आदशों व व्यवहारों की रूपरेखा कहीं अधिक स्पष्ट मिल र्ग सकती थी। किन्तु हमें उनकी घटनाओं का कोई विवरण

उपलब्ध नहीं श्रीर उनके विषय में इमारी सारी धारखाएँ

कतिपय संकेतों पर ही निर्मार रह जाती हैं। इसके सिवाय उनकी रचनाओं में मी हमें उनके जीवन के अधूरे चित्र ही मिलते हैं, जिस कारण उनके प्रति हमारी घारणा कमी-कमी विपरीत रूप तक प्रहण करने लगती है। कबीर साहब के तो समकालीन समाज ने भी उनके महत्त्व को मली माँति नहीं समक पाया और न उनके अनुकरण में पंथों वा सम्प्रदायों की स्थापना करनेवाले संतों का ही उनके समाजों ने समुचित आदर किया। बहुत-से संतों को तो अपने जीवन में कघ्ट तक मेलने पड़े। शासकों द्वारा यंदी बनाया जाना, शारीरिक यातनाओं को भोगने के लिए विवश किया जाना तथा समाज के उपहास का लघ्य बन जाना तो साथारण बातें थीं। कुछ संतों को अपने प्राणों से हाथ घोना तक पड़ गया और ये सभी घटनाएँ उन्हें पूर्णतः न समक सकने के ही कारण हुई। महात्मा गाँधी अपने कार्य में कदाचित् उन सबसे अधिक सफल कहे जा सकते हैं, किंतु उनका भी देहान्त उसी प्रकार एक इत्यारें की गोलियों के कारण हुआ।

उत्तरी भारत की संत-परम्परा का सूत्रपात कर उसे सर्वप्रथम प्रवर्तित करने

वाले कबीर साहव के शारीर त्याग किये आज से सैकड़ों वर्ष व्यतीत हो गए और संतमत की जो रूप-रेखा उन्होंने सर्वसाधारण के सामने रखी थी, उसमें समयानुसार बहुत कुछ हेर-फेट हो गया। इस कारण संतों की वास्तविक

देन का पता लगाना और उसका उचित मूल्यांकन करना पुनरावर्चन इस समय कठिन हो गया है। कबीर साहब का समय दो

विभिन्न धर्मों के संघर्ष का युग था और उस काल में किसी भी प्रश्न को केवल धार्मिक दृष्टिकोश से देखना अनिवार्य-सा हो गया था। फलत: उन्होंने अपने अंतिम व्यापक उद्देश्य को ओर संकेत करते दृष्ट तथा उसका उपलब्धि के लिए प्रवृत्त होते हुए भी धर्म की ओर ही विशेष ध्यान दिया, जिसका परिणाम यह हुआ कि उनके पोछे आनेवाले संत भी ठेठ धार्मिक द्वेत्र की ही सीमा में कार्य करने की ओर अधिक उन्मुख दीख पड़े और उनके द्वारा स्थापित संस्थाओं ने क्रमशः साम्प्रदायिक रूप प्रहण्ण कर उसे एकांगी व संकीर्ण बना दिया। परन्तु जैसा पहले कहा जा चुका है, संत-परम्परा की इस प्रवृत्ति की आलोचना स्वयं संतों द्वारा ही आरम्म हो गई है। इघर की संत-प्रवर्तित संस्थाएँ अपने कार्यचेत्र को कुछ अधिक विस्तार देने लगी हैं और महात्मा गाँधी ने उनके मौलिक आदर्श की अब्बक्त व अस्पष्ट भावना को कहीं अधिक निश्चत व सस्पष्ट रूप देकर उसे साध्य होना भी सिद्ध कर दिया है। अब वह कोरा स्वय्न नहीं रह गया है। उसे वास्तविक रूप दिया जा सकता है।

महात्मा गाँची एक अत्यन्त उच्च कोटि के महापुरुष ये और उनके स्तर तक पहुँचना सर्वसाधारण का काम नहीं हो सकता। उनके निकटवर्ची शिष्य व अनुयायी भी उनका अनुसरण पूर्ण रूप में कर सर्वेगे वा नहीं, इसमें अभी संदेह है। परन्तु जिन बातों का उपदेश उन्होंने दिया है और

जिन्हें कर दिलाने के लिए वे अपने मरणकाल तक आशा प्रयत्नशील रहे हैं, उनका महत्त्वपूर्ण होना प्रायः सभी स्वी-

कार करने लगे हैं। उनके आदशों का प्रकाश इस समय कुछ ऐसे चेत्रों तक भी पहुँच रहा है, जो अभी कल तक स्वतः पूर्ण समके जाते रहे हैं और उनके कार्यकर्ता अब उसके आलोक में अपने उद्देश्य एवं

जाते रहे हैं श्रीर उनके कायकता श्रव उसके श्रालाक में अपने उद्देश प्र साधनों की एक बार फिर से देखभाल करने को उत्सुक दीख पड़ते हैं। श्रवएव यह संभव नहीं कि जिस संत-परम्परा के श्राविभाव के वे श्रादर्श कभी मूल कारण ये श्रीर जिसने उन्हें इतने काल तक प्रत्यच्च व श्रप्रत्यच्च रूप में मुरिक्त रखा, उसके श्रंगीभूत विविध पंथ व सम्प्रदाय भी उनसे एक बार फिर श्रनुप्राणित होंगे और इस मुश्रवसर से सदा के लिए वंचित रह जायेंगे।

संतमत एवं गाँचीवाद के मीलिक सिद्धान्तों में कोई भी श्रंतर नहीं श्रीर न इन दोनों के प्रमुख साधनों में हो किसी प्रकार का मेद बतलाया जा सकता है। यदि दोनों को भिन्न-भिन्न ठहराने का कोई कारण हो सकता है, तो केवल यही कि पहिले की कार्यपदित में जहाँ ठेठ श्राध्यात्मिक बातों को बहुत श्रिषिक स्थान दिया जाता था श्रीर श्रन्य प्रश्न केवल

संत-परम्परा गौगा बने रह जाते थे, वहाँ दूसरे को कार्यप्रणाली जीवन का भविष्य के प्रत्येक पार्श्व की क्रोर समुचित ध्यान देती है और उसके कार्यक्रमानसार प्रत्येक बात का एक साथ ही विकसित

होती हुई पूर्णवा तक पहुँच जाना असमव नहीं समक पड़ता। यह अंतर भी वस्तुत: मौलिक आदशों का अंतर नहीं, अपितु वह उनके विकसित रूपों में लिक्त होनेवाली विशेषता के कारण सुघारी गई कार्यपदित के क्यांतर का परिणाम है। संतों की परम्परा अब एक ऐसे युग में प्रवेश कर रही है, जो विकम की चौदहवीं शताब्दी से कई बातों में नितांत मिन्न है और जिसकी विविध आवश्यकताओं का प्रभाव किसी विचारपदित वा आन्दोलन पर विना पड़े नहीं रह सकता। यह प्राकृतिक नियमों की माँग है जिसके सभी अधीन है। अतएव संत परम्परा के अवशेष वगों ने भी यदि इसे पहचान पाया तथा अपने को फिर सँमाल लिया, तो उनका प्रथक अस्तित्व निश्चत है, नहीं तो मौलिक भावनाएँ अपने आप काम करती आगे बढ़ती चली जायँगी और उन्हें बरबस पिछड़कर साधारण समाज में ही धुल-मिल जाना पड़ेगा।

श्राज का समय कोरी श्रास्था, शुष्क श्रात्मचितन वा रूढ़िगत नैतिक जीवन मात्र का नहीं रह गया है श्रीर न श्रपनी साधनाश्रों को केवल भक्तिभाव, श्रान वा सदाचार तक सीमित रहने देना श्रव किसी प्रकार सुसंगत प्रतीत होता है। परिस्थित प्रत्येक व्यक्ति वा वर्ग को एक दूसरे के निकटतर खींचती हई सारे विश्व को एक व श्रखंड सिद्ध करने की श्रोर

हुई सार विश्व का एक व असड सिद्ध करने की आर वस्तुस्थिति स्वयं प्रवृत्त है और एक का दूसरे के द्वारा किसी न किसी रूप में प्रभावित होता जाना अब अनिवार्य-सा हो रहा है।

त्रयच वर्तमान का इमें स्पष्ट संकेत है कि इम अपने जीवन के प्रत्येक च्या व चुद्रातिचुद्र कर्म का भी वास्तविक महत्त्व समझने का प्रयत्न करें और आज तक पाठशाला के समान समके जानेवाले इस विश्व को अपनी प्रयोगशाला के रूप में परिण्त कर उसमें सत्य का साम्रात्कार करें। महातमा गाँधी का जीवन इसी ध्येप की आंर लच्च करता है और उक्त साधना को अधिक सिक्रय बनाने का भी हमें उपदेश देता है। अतएव यदि इम चाहें तो उससे उचित लाभ उठाकर न केवल अपना, प्रत्युत समस्त प्राणियों का भी एक साथ कल्याण कर सकते हैं जो संतों के जीवन का सदा परम उद्देश्य रहता आया है और जिसकें शुद्ध स्वरूप को बहुत कुछ भूल जाने के ही कारण संत-परम्परा तक के महापुक्यों को इधर वैसी सफलता हिटगोचर न हो सकी थी।

## परिशिष्ट

## (क) कवीर साहब का जीवन-काल

क्वीर साहब का जीवन-काल निश्चित करने की चेष्टा प्रायः गत सी वधों से निरंतर होती चली आ रही है और जो कुछ भी साधन इस विषय के अभी तक उपलब्ध हैं, उनकी छानबीन भी आज तक होती ही जा रही है । पहले के विद्वान् प्रत्यच्च प्रमाणों के अभाव में अधिकतर अनुश्रुतियों का ही सहारा लिया करते वे और कभी-कभी यत्र-तत्र विसरे हुए

उपक्रम विविध प्रसंगों का भी उपयोग करते थे। परन्तु कुछ दिनों से उक्त लेखकों द्वाराः निकाले गए परिणामों तथा उन तक

पहुँचने के लिए प्रस्तुत की गई उनकी युक्तियों पर भी विचार किया जाने लगा है और इस प्रकार के आलोचनात्मक अध्ययन से उक्त विषय के अधिकाधिक स्पष्ट होते जाने की आशा की जाती है। किंतु इस प्रश्न को लेकर इस समय एक से अधिक मत प्रचलित हैं और सभी एक दूसरे का खंडन करते हुए-से दीख पड़ते हैं। फिर भी यदि उक्त प्रकार की सभी उपलब्ध सामग्रियों पर इम एक बार फिर से विचार करें, तो कदाचित् किसी ऐसे निश्चय पर पहुँच सकते हैं जो वर्तमान परिस्थिति में अधिक से अधिक मान्य व युक्तिसंगत माना जा सके।

कदीर साहब का जीवन-काल निश्चित करते समय कभी कभी कुछ ऐसी पंक्तियाँ भी उद्भृत की जाती हैं जो उसके लिए प्रमाणस्वरूप समक्ती जाती है। किंद्र उन्हें आधार की भाँति स्वीकार करते समय उनके भी मूल का पता नहीं लगाया जाता, श्रिपिद्र उन्हें केवल बहुत दिनों से प्रचलित रही आई ही मानकर उनमें से किसी न किसी को श्रिपनी प्रवृत्ति के

प्रमाण-संबंधी की पुष्टि कर दी जाती है। ऐसी पंक्तियाँ भी अधिकतर पंक्तियाँ कबीर साहब के अंतिम काल से ही संबंध रखती हैं और उनके द्वारा मृत्यु-काल का संकेत पाकर हम उनके पूरे

जीवन-काल की अविधि भी निर्धारित कर डालते हैं। ऐसे अवसरों पर हमें कभी-कभी इस प्रकार की कुछ अन्य पंक्तियों का भी सहारा मिल जाया करता है जो कबीर-पंथी साहित्य में कबीर साहब के प्रकट होने के प्रसंग में उल्लिखित पायी जाती हैं। उक्त सभी प्रकार की पंक्तियाँ बहुधा भिम्न-भिन्न व परस्पर-विरोधी मत प्रकट करती हैं श्रीर उन सबको यदि एकत्र किया जाय तथा उनके मूल खोतों का भी पता लगाया जा सके, तो वह स्वयं ही एक मनोरंजक विषय होगा। श्रस्तु, उक्त पंक्तियों के कुछ उदाहरख इस प्रकार दिये जा सकते हैं:—

- सम्बत पन्द्र सी पछत्तरा, किया मगहर को गवन ।
   माध शुरी एकादशी, रलो पवन में पवन ॥
- २. पन्द्रह सी श्री पाँच में, मगहर कीन्हों गीन। अगहन सुद एकादसी, मिल्यो पीन में पीन॥
- ३. पंद्रह से उनचास में, मगहर कीन्हों गीन । अगहन सुदि एकादसी, मिलो पीन में पीन ॥
- ४. मुमत पंद्रासी उनहत्त्वरा रहाई । सतगृह चले उठि हंसा स्याई ॥
- प्र. संबत बारह सी पाँच में, ज्ञानी कियो विचार । काशी में परगट भयो, शब्द कहो टकसार ॥
- ६. चौरह सी पचपन साल गए, चंद्रवार एक ठाट ठए। जेठ सुदी बरसायत को, पूरनमांसी प्रगट मए॥ इत्यादि।

कबीर साइव का मृत्यु-काल निर्वारित करनेवाले आवकल अधिक-तर उपर्युक्त पहले तीन पद्यों में से ही किसी न किसी एक की सहायता लिया करते हैं और शेष में से अंतिम अर्थात् छठे को कमो-कभी उनका जन्म-संवत् भी स्वीकार कर लेते हैं। तीवरे पद्य को माननेवालों में आपस में थोड़ा-बहुत मतभेद भी जान पड़ता है और चौथे

चार भिन्न-भिन्न श्रथवा पाँचवें के समर्थ को की संख्या इस समय श्रधिक मत नहीं पायी जाती । इस संबंध में एक बात यह भी उल्लेखनीय है कि ये पंक्तियाँ भिन्न-भिन्न दीख पड़ने

पर भी संभवतः कबीर-पंथ के अनुयायियों की ही रचनाएँ हैं और ये उनकी इस धारणा के साथ प्रस्तुत की गई हैं कि कबीर साहब वस्तुतः अमर व अजन्मा हैं, केवल हंतों के उद्वारार्थं कभी-कभी युगानुसार अवतार धारण कर लेते हैं। इसके सिवाय, इन पंक्तियों का आश्रय न प्रहण कर स्वतंत्र रूप से विचार करनेवाले भी कुछ विद्वान हैं, जो कबीर साहब के पूरे जीवन-

काल को विशिष्ट संवतों वा सनों के भीतर न रख सकने के कारण उसे किसी न किसी एक शताब्दी में वा भिन्न भिन्न शताब्दियों के भागों में रखना श्रिषक युक्ति संगत समझते हैं और उनमें भी श्रापस में कुछ न कुछ मतभेद है। इस प्रकार स्थूल रूप से देखने पर इस समय कुल मिलाकर केवल चार प्रकार के ही मत श्रिषक प्रसिद्ध हैं, जो निम्नलिखित हैं:

- (१) मृत्यु-काल को सं० १५७५ में ठहराते हुए भिन्न-भिन्न जन्म-सेवत् वा जन्म-काल माननेवालों का मत;
- (२) मृत्यु-काल को सं०१५०५ में अथवा १५०७ के आसपास मानकर भिन्न-भिन्न जन्म-संवत् वा जन्मकाल ठहरानेवालों का मत,
- (३) मृत्यु-काल को सं० १५५१ वा १५५२ में निश्चित कर भिन्न-भिन्न जन्म-संवत् देनेवालों का मत ; तथा,
- (४) मृत्यु व जन्म के संवत् श्रयवा पूरे जीवन-काल को ही मिन्न-मिन्न संवतों के बीच वा शताब्दियों के श्रनुसार बतलानेवालों का मत।
- उक्त (१) के अनुसार सं० १५७५ को कबीर साहब का मृत्यु-काल माननेवालों की संख्या कदाचित् सबसे अधिक होगी। इस मृत के समर्थन में जो दोहा; 'संवत् पन्द्रह सै पछत्तरा किया मगहर को गवन। माघ शुदी एकादशी, रलो पवन में पवन ॥' दिया जाता है, उसके मूल रचिता का पता नहीं चलता। 'कबीर-कसौटी' ग्रंथ के लेखक बाबू लैहनासिंह

आलोचनाः कबीर-पंथी के अनुसार यह 'साखी' उन्हें किसी ''लाला माधो पहला मत राम साहित पाएलवाले से'' मिली थी, जब वे ''साल-सम्बत् श्री कबीर जी साहेब के प्रकट होने'' की तलाश करते फिर रहे थे

श्रीर एक दूसरे स्थान पर उन्हें यह भी पता चला था कि "श्री कवीर जी काशी में एक सी वीस बरस रहकर मगहर को गए।" काशी से "माघ सुदी एकादसी, दिन जुधवार, सं० १५७५" को उन्होंने मगहर के लिये प्रस्थान किया था श्रीर उसी दिन वहाँ से चलकर काशी से मगहर तक की 'छः मंजिल' की दूरी तय की; वहाँ पहुँचकर किसी संत की एक छोटी कोटरी में, जो वर्तमान श्रमी नदी के किनारे पर थी, लेटकर चादर श्रोढ़ ली, बाहर से ताला बन्द करा दिया श्रीर एक श्रलीकिक ध्वनि के साथ सत्यलोक सिधार

१. बाबू लैंडना सिंह : कबीर-कसीटी' (भूमिका) पू ३:४ (वस्वई, सं० १९७१) २. वडी, पू० ५३:५५।

गए। वहाँ का नवाब विजली खाँ पठान कवीर साहब का मुरीद था, जो उनकी लाश को पहले से ही दफनाना चाहता था और बीर सिंह बचेला जो पहले से ही अपनी लश्कर लेकर वहाँ पहुँच गया था, उनका शिष्य था और उनके शब का अपिन संस्कार करना चाहता था। दोनों ने कबीर साहब से अपनी अपनी इच्छा प्रकट की थी और दोनों को उन्होंने मृत्यु के पहले ही समझा दिया था। अतपव ताला खोलने पर जब वहाँ "फकत् कमल के फूल और दो चहर ही "थाई गई, तब उन दोनों ने उन्हें आपस में बाँटकर अपनी-अपनी विधि का निवांह किया। परन्तु बिजली खाँ और बीर सिंह का एक साथ उस समय वहाँ पर एकत होने की संगति किसी ऐतिहासिक प्रमाण से बैठती हुई दील नहीं पड़ती और उक्त तिथि को ही मृत्यु-दिवस निश्चित मानकर दोनों का पहले से युद्ध के लिए मौके पर उपस्थित रहना, कबीर साहब का उन दिनों के बीहड़ व लम्बे मार्ग को मान्न महीने के एक ही दिन में तय कर उक्त ढंग से प्रबन्ध करते हुए शरीर-त्याग करना आदि बार्त केवल अदा के ही बल पर सची घटना मानी जा सकती हैं। इसके सिवाय उक्त मान्न सुदी ११ को बुधवार का पड़ना भी अभी तक सिद्ध नहीं।

'कवीर-कसीटी' की रचना संवत् १६४२ में हुई थी श्रीर उक्त वातें उसके पहले से प्रचलित रही होगी। किंतु इतने से ही दोहे की रचना का समय निश्चित नहीं किया जा सकता। यह दोहा संभवतः उस समय भी प्रसिद्ध था, जब कि गासी द तासी ने श्रपनी फ्रेंच पुस्तक 'इस्त्वार द ला लितेरात्यूर ऐदूई

ऐदुस्तानी' श्रयांत् हिंदी व हिंदुस्तानी साहित्य के इतिहास' की रचना सं० १८६६ में की थी। उनके पीछे इस दोहे को एक प्रामाशिक सूत्र के रूप में मानकर

उसके अनुसार अनेक विदान सं० १५७५ को कवीर साइव का मृत्यु-काल निश्चित करते आये हैं और इस सम्बन्ध में रे० वेस्टकाट (सं० १६६४), मैकालिफ (सं० १६६६), बालेश्वर प्रसाद (सं० १६६६), अंडरहिल (सं० १६७२), डा० मांडारकर (सं० १६७५), रे० फर्कुहर (सं० १६७५), डा० श्यामसुन्दर दास (सं० १६८५), पं० रामचन्द्र शुक्ल (सं० १६८६), मनोहरलाल जुत्सी (सं०१६८७), रे० के (सं० १६८८) आदि के नाम लिए जा सकते हैं। इनमें से भी मैकालिफ, बालेश्वर प्रसाद, भाँडारकर, श्यामसुन्दरदास आदि ने कवीर साइव के एक सी बीस वर्षों तक जीवित रहने का भी किसी न किसी रूप में समर्थन किया है। किंतु बेस्टकाट, अंडरहिल, फर्कुहर और के को यह बात मान्य नहीं और वे उनका जन्म-काल सं० १४६७ में ही

ठहराते हैं। सं॰ १५७५ को कवीर साहय का मृत्यु काल मानने के पन्न में जनश्रुति एवं दोहे के अतिरिक्त को प्रमाण इन विद्वानों ने प्रस्तुत किये हैं, उनमें से मुख्य इस प्रकार हैं:

१. कबीर साहब को सिकन्दर शाह लोदी (शासन-काल सं० १५४६: १५७४) ने उनके धार्मिक सिद्धांतों के कारण दरिष्ठत किया था और उसके बनारस आने के समय अर्थात् सं० १५५१ में ही संभवत: उन्हें काशी छोड़कर मगहर जाना पड़ा था;

२. गुरु नानकदेव ( सं०१५२६:१५६६ ) के साथ कवीर साहब की मेंट सं० १५५३ (अर्थात् गुरु नानकदेव के २७वें वर्ष) में हुई थी ;

३. कवीर साहव के प्रसिद्ध शिष्य धर्मशास ने सं०१५२१ ( श्रयांत् उनके जीवन-काल ) में ही उनकी रचनाश्चों का संग्रह किया था ;

४. कबीर साहब के जो प्रामाणिक चित्र उन्लब्ध हैं, उनसे उनकी वृद्धा-यस्था स्चित होती है श्रीर यह बात उनके जन्म-काल के सं० १४५५ वा १४५६ होने से भी मेल खाती है।

श्रीर स्पष्ट है कि इनमें से किसी के भी श्राधार पर मृत्यु-काल का सं० १५७५ में ही होना सिद्ध नहीं होता। चित्रों में लिख्त होनेवाली वृद्धावस्था जन्मकाल के काफी पहले होने पर किसी भी पूर्वोक्त मत के श्रनुसार सम्भव है। सं० १५२१ में धर्मदास द्वारा कवीर साइव की रचनाश्रों का संग्रहीत होना भी केवल जनश्रुति मात्र हो जान पड़ता है। वास्तव में श्रमी तक धर्मदास के ही जीवन-काल का निर्णय श्रन्तिम रूप में नहीं हो पाया है। गुरु नानक देव की किसी प्रामाश्यिक जीवनी में इन दो महान् सन्तों की मेंट की चर्चा नहीं मिलती। वेवल इतना ही पता चलता है कि सं० १५५३ वा १५५४ में एक बार स्नान करते समय किसी नदी के किनारे गुरु नानक देव से किसी एक सन्त से मेंट हुई थी, जिनसे वे बहुत प्रभावित हुए थे। किंद्र केवल इतने से ही यह सिद्ध नहीं होता कि वे महात्मा कवीर साहब ही थे। कम से कम स्वयं नानक जी ने, उनके श्रध्यों ने श्रयवा किसी भी जानकार समके जानेवाले व्यक्ति ने कहीं पर इस विषय में कोई संकेत नहीं किया है। इसी प्रकार सिकन्दर शाह लोदीवाले प्रसंग के विषय में भी किसी समकालीन इतिहासकार ने कोई उल्लेख नहीं किया है। सिकन्दर शाह के समय

१. शालियाम : 'गुरुनानक' प्० ३६ ( प्रयान, सं० १९७६ )।

में किसी घार्मिक विष्त्रव का होना प्रायः सभी स्वीकार करते हैं और किसी-किसी के अनुसार एक ब्राह्मण सन्त का सिकन्दर शाह के अधिकारियों द्वारा प्राण्दंड दिया जाना भी बतलाया जाता है। किंतु कबीर साहब को उक्त शाह की आज्ञा-द्वारा कष्ट पाना अथवा काशी से निकाल बाहर कर दिया जाना केवल अनुमान के ही सहारे समका जा सकता है।

उक्त (२) द्वारा निर्दिष्ट मत के समर्थकों में सर्वप्रथम नाम उन श्रद्धालु कवीर-पंथियों का श्राता है जो कवीर साहब का जीवन-काल ३०० वर्षों का होना बतलाते हैं श्रीर श्रपने मत की पुष्टि में दो दोहे । उद्भुत करते हैं जिनमें से दूसरा वा मृत्यु-काल-संबंधी उपर्युक्त दूसरा दोहा श्रीरों को भी मान्य है। उनका जन्म-काल-सम्बन्धी उक्त पाँचवाँ

आलोचनाः दोहा 'संवत बारह सी पाँच में, शानी कियो विचार । दूसरा मत काशी में परगट भयो, शब्द कहो टकसार ॥' स्चित करता है कि कबीर साहब (शानी) ने सर्वसाधारण के

उदार के निमित्त काशी में अवतार घारण किया और अनेक महत्त्वपूर्ण उपदेशों का प्रचार किया, और दूसरे दोहे 'पन्द्रह सी औ पाँच में, मगहर कीन्ही गौन । अगहन सुद एकादसी मिल्यो पौन में पौन ।' से प्रकट है कि सं० १५०५ में उन्होंने मगहर की यात्रा की और वहीं अगहन सुदी ११ को अपना शरीर छोड़ दिया । इनमें से प्रथम दोहे के अनुसार मत निश्चित करनेवालों की संख्या नितात अल्प है और दिन प्रति दिन और भी कम होती जा रही है, किंतु केवल दूपरे दोहे को आधार मानकर निर्णय करनेवालों में अनेक विदान हैं, जो अपने मत की पुष्ट अन्य प्रमाणों के सहारे भी करने की चेप्टा करते हैं । उक्त दोनों दोहों में से किसी में भी रचिता का पता नहीं चलता, किंतु जान पड़ता है कि कम से कम दूसरा दोहा भी प्राय: उतना ही प्राचीन है जितना पहले मत का सं० १५७५ वाला दोहा पुराना है । अनुमान किया जाता है कि यह दोहा डा० एच० एच० विलसन (सं० १८८५) को भी मिला या और कदाचित इसी के आधार पर उन्होंने कबीर साहब का मृत्यु-काल सं० १५०५ में मान लिया था।

पं० शिवशंकर भिश्र : 'भारत का धार्मिक इतिहास', प० २७१ (कलकत्ता, सं० १९८०)।

२. डा० पी० द० बर्घ्वाल : 'दि निगु<sup>\*</sup>स स्कूल भाफ इन्दी पोसट्टी' ए० ३०३। ( बनारस, सन् १९२६ ई० )।

फिर भी सिकंदरवाले प्रसंग में भी वे कुछ ग्रास्या रखते हुए दीख पड़ते हैं, श्रीर फिरिश्ता-द्वारा किए गए तस्कालीन धार्मिक विष्त्रव संबंधी उल्लेखों के श्राधार पर कवीर साहब श्रथवा कम से कम जनके किसी शिष्य के ही विषय में साम्प्रदायिक संगड़े का उस समय खड़ा होना संभव समसते हैं। प्रो॰ बी॰ बी॰ राय ( सं॰ १६६३ ) ने सं॰ १५०५ में मृत्य-काल होने का समर्थन इस बात से भी किया है कि गुरु नानकदेव (सं० १५२६ : १५६६ ) कबीर साहब द्वारा प्रभावित थे। वे कहते हैं कि "गुरु नानक जो कबीर के बाद मौजूद था श्रीर जिसने कवीर की बहत-सी तालीमी बाते अपने 'श्रादिग्रंथ' में इत्तिवास की, सन् १४६० ई० (सं०१५४७) में अपनी तालीम देनी शरू की, सो कबीर का उससे थोड़ी महत मीजद होना ही समकिन है"र । परन्तु 'ब्रादिग्रंथ' केवल गुरु नानक देव की ही रचना न होकर एक संग्रह ग्रंथ है जिसमें गुरु नानक, कबीर आदि के अतिरिक्त उन सिक्ख गुरुओं की भी रचनाएँ संग्रहीत हैं जो गुरु नानक के भीछे हुए ये और उसका संग्रह-काल वास्तव में पाँचवें गुरु श्रंजन देव (सं० १६२० : १६६३ ) के समय सं० १६६१ में बतलाया जाता है। इस विषय में केवल इतना ही कहा जा सकता है ( जैसा कुछ अन्य लेखकों ने भी अनुमान किया है ) कि गुरु नानकदेव १५: १६ साल की अवस्था में अपने पिता की बाजा से भाई बाला के साथ ब्यापार करने निकले थे, उस समय लाड़ीर के मार्ग में जो मुखे साधुश्री का अखाड़ा चोरकाना के पास मिला था, वह कवीर-पंथियो का ही रहा होगा<sup>3</sup> तथा ये लोग उन दिनों अपने मत के प्रचारार्थ दूर-दर तक फैल गए होगे. और इस प्रकार अप्रत्यन्त रूप से कबीर साहब के सिद्धांतों द्वारा उनका प्रभावित हो जाना कोई ग्रसम्भव बात नहीं।

सं० १५०५ को मृत्यु-काल माननेवालों में प्रमुख नाम आचार्य चिति-मोइन सेन (सं० १६८६) तथा डा० वर्ध्वाल (सं० १६६३) के भी समम्मे जाने चाहिए। चिति बाबू ने अपनी पुस्तक 'मिडीवल मिस्टिसिज्म' अथवा 'मध्यकालीन रहस्यवाद' में उक्त संवत् के समर्थन में किसी 'भारत-

१. एच्० ९च्० बिल्सन : 'ए श्केच आफ दि रोलंजस सेक्ट्स आफ दि हिन्दूज'

२. प्रो० बी० बी० राय : 'सम्प्रदाय' ५० ६० ( लुधियाना, सन् १९८६ 🕏 )।

३. शालियाम : "गुरुनानक" पु० २७ ( प्रयाग, सं० १९७६)।

भ्रमण्' ग्रंथ की चर्चा की है, जिसके अनुसार कवीर साहय का जीवन-काल सं० १४५५ से सं० १५०५ तक बतलाया गया है। परन्तु 'भारतभ्रमण्' में व्यक्त किए गए उक्त मत के किसी आधार का पता नहीं चलता और न इस ओर दिति बाबू ने ही कोई संकेत किया है। सं० १५०५ के पद्म में वे प्रयूहर की

उस रिपोर्ट का भी उल्लेख करते हैं जिसमें श्रमी नदी के किनारे वर्तमान व बस्ती जिले के खिरनी स्थान पर निर्मित कबीर के रोजे का बिजली खाँ द्वारा सन् १४५० ई० (सं० १५०७) में बनायां जाना तथा नवाब फिदाई खाँ द्वारा सन् १५६७ ई० (सं० १६२४) में उसका जीगोंद्वार होना लिखा है। उनका श्रपना श्रनुमान है कि कबीर साहब की मृत्यु होते ही बिजली खाँ ने वहाँ एक मकबरा बनवा दिया था श्रीर दो वधों के श्रमन्तर उसी स्थल पर फिर एक रोजा भी निर्मित करा दिया। परंतु विजली खाँ के कबीर का श्रनुयायी होने का कोई ऐतिहासिक प्रमाख श्रभी तक नहीं मिला श्रीर न डा॰ प्यूईर ने ही सन् १४५० ई० के लिए कोई श्राधार दिया है। यह बात किसी शिलालेख श्रादि से भी सिद्ध नहीं होती।

डा॰ बर्थ्वाल इस विषय में तर्क करते समय स्वामी रामानन्द को कबीर साइय का गुरु निश्चित रूप से मानकर चलते हैं और सं॰ १५७५ को उनका मृत्यु-काल इसलिए स्वीकार नहीं करते कि वैसी स्थिति में उनका जन्मकाल स० १४५५ मान लेना पड़ेगा और तब उनकी स्वामीजी (मृ०

सं० १४६८ ) के शिष्य होने की बात कुछ असम्भवनी कही क्वेन लगेगी। इसके िवाय उन्हें कबीर साहब का मूँसीवाले तकी (मृ० सं० १४६६) का समस्यामिक होना भी मान्य है और वैसा समक्त लेने पर इस बात में भी संदेह को स्थान मिल सकता है। मूँसीवाले मीर तकी के साथ कबीर साहब का परिचय वे जनअति एवं मूँसी में वर्तमान कबीरनाले के कारण भी सिद्ध करते हैं। डा० बथ्वाल ने रैदास व पीपा को भी स्वामी रामानंद का शिष्य माना है और पीपा को कवीर साहब से अधिक अवस्था का समक्ता है। इनके अनुसार कबीर साहब का जन्म-काल सं० १४२७ में मानना चाहिए, जिससे मृत्य के समय उनकी आयु ७८ वर्ष की होगी। परन्तु ये सारी वातें उन्होंने

(बनारस सन् १९३६ ई०)।

१. चितिमोहन सेन : 'मिहीवल मिस्टिसिउम' पृ० ८८ (लन्दन, सन् १९२९ )।

२. डा॰ पी॰ द० बर्ध्वाल : 'दि निर्मुण स्कूल आफ दिन्दी पीयट्री' ए० २५२:३

कारे अनुमान पर ही आशित रक्खी हैं और सिवाय इसके कि स्वामी रामानंद उनके गुरू ये तथा पीपा व रैदास ने उनके सम्बन्ध में कुछ चर्चा की है (जिनकी संदिग्धता इसी पुस्तक में अन्यत्र सिद्ध की जा चुकी है), कोई अन्य प्रमाण उन्होंने उनका जीवन काल निश्चित करने के लिए नहीं दिया है। डा॰ बर्ध्याल को सिकन्दर-प्रसंग की सचाई में विश्वास नहीं है, और उन्होंने इस बात को कबोर साहब को 'प्रह्ल द भक्त की भाँति कष्ट पाकर भी बच जानेवाला' सिद्ध करने की चेध्या में रची गई मनगढ़ंत घटना ठहराया है।' चितिज बाबू कबीर साहब का जन्म सं० १४५५ में होना मानते हैं जिससे मृत्यु के समय उनकी अवस्था केवल ५० वर्षों की ही रह जाती है।

उक्त (३) वाले मत का आधार-स्वरूप दोहा "पंद्रह से उनचास में मगहर कीन्हों गीन । अगहन सुदि एकादशी मिलो पीन में पीन ।" श्री रूपकलाजी (सं० १६६५) द्वारा की गई नाभादास की 'मक्तमाल' को टीका में उद्भृत हुआ है और इसके अनुसार वे उक्त संयत् में तीन वर्ष और जोड़ कर मृत्यु-काल का सं० १५५२ में होना निश्चित करते हैं।"

आलोचना: परन्तु ये तोन वर्ष उन्होंने क्यों बढ़ा दिये, इसका कोई भी तीसरा मत उन्होंने समाधान नहीं किया है। उनके अनन्तर सं० १५५२ को मृत्युकाल माननेवाले हरिश्रीध (सं० १९६६),

मिश्रबंधु (सं०१६६७), पं० चन्द्रवली पांडेय (सं०१६६०) तथा डा॰ राजकुमार वर्मा (सं०२०००) ने इसकी संगति अधिकतर सिकंदर-प्रसंग के साथ वैठाई है और डा० वर्मा ने उक्त सं०१५५२ को भी सं०१५५१ इस कारण कर दिया है कि इतिहासकारों के अनुसार सिकंदर लोदी वस्तुतः उसी वर्षे काशी आया हुआ था। इस प्रकार उक्त मत का एकमात्र शिलाधार सिकंदर-प्रसंग को ही मानना चाहिए; क्योंकि उसी के प्रमाणित होने वा न होने पर इसके विषय में कोई निश्चित निर्णय किया जा सकता है। डा॰ वर्मा ने उक्त प्रसंग की पुष्टि में जो तक प्रस्तुत किये हैं, वे इस प्रकार हैं: 3

१. प्रायः सभी इतिहासकार (जिनकी एक सूची उन्होंने अपनी पुस्तक में दी है ) कबीर साहब और विकंदर लोदी का समकालीन ठहराते हैं ;

१. डा० थी० द० बर्ध्वात : 'दि निर्नुष स्कूल आफ (स्दी पोस्ट्री' पृ० २५२, (बनारस, सन् १९३६ ई०)।

२. नामादास: 'भक्तमाल' (श्री रूपकला-कृत 'भक्त सुधाबिदु स्वाद' टीका-सहित लखनक, सन् १९२६ ) ए० ४९७।

३. डा० रामकुमार वर्मा : 'अंत कवीर' ( इलाहाबाद, सन् १९४३ ई०) ए० ३७:४० ।

२. क्रिस ने सिकंदर का सं० १५५१ में ही बनारस झाना कहा है ;

३. प्रियादास ने अपनी नामादास की 'भक्तमाल' की टीका में सिकंदर और कबीर साइव का संघर्ष दिखलाया है;

४. अनंतदास की रचना 'श्री कबीर साइब की परचई' में इस बात की चर्चा की गई है;

५. 'ब्रादिशंथ' में ब्राये हुए कवीर साइव के रागु गौड़ ४ तथा रागु मैरड १८ वाले पदों के ब्राधार पर भी इम दोनों को समकालीन मान सकते हैं। श्रीर

६. बस्ती जिले में स्थित विजली खाँ का रीजा कबीर साहब का मरण-चिह्न न होकर केवल स्मारक मात्र भी हो सकता है, जिसे उक्त पठान ने कबीर साहब द्वारा काशी में ऋच्य कीर्ति प्राप्त करने के उपलच्च में भिक्त के आवेश में बनवा दिया है।

परन्तु डा॰ वर्मा ने जिन इतिहासकारों के नाम अपनी स्ची में दिये हैं, वे सभी बहुत पीछे के हैं और उनमें से सबने अधिकतर अनुमान से ही काम लिया है तथा सिकंदर-प्रसंग को उन्होंने एक प्रचलित्त किंबदन्ती से अधिक महत्त्व नहीं दिया है। ब्रिग्स का केवल इतना कहना भी कि सिकंदर सं १४५१ में बनारस की ओर आया था, यह स्चित नहीं करता कि उस

वहीं से श्रीर कवीर साइव से कभी भेंट भी हुई थी। प्रियादास की टीका भी इस विषय में विश्वसनीय नहीं कही जा सकती;

क्यों कि बहुत अर्वाचीन होने के साथ ही सर्वत्र अलौकिक वातों की ही भर-मार है और ऐतिहासिक तथ्य की रहा करने की जगह रचियता का उद्देश्य उसमें सब कहीं चमस्कार-पूर्ण बातों के उल्लेख द्वारा भक्तों का महत्त्व दर्शाना ही अधिक दीख पड़ता है। अनन्तदास की रचना 'श्री कबीर साहिय की पर-चई' अवश्य एक पुरानी पुस्तक है। किंतु जो इस्तिलिखित प्रति ( सं०१८४२ की ) डा० वर्मा को मिला है, उसकी प्रामाश्यिकता विना अन्य प्रतियों से मीलान किये सिद्ध नहीं की जा सकती और उसमें प्रद्यित अंशों के आ जाने की भी सम्भावना है। इसके अतिरिक्त स्वयं अनंतदास का आविर्माव भी सं०१६४५ के लगभग माना जाता है जो सिकंदर के सं०१५५१ में बनारस आने से प्राय: सी वर्ष पीछे को बात है और इतने दिनों के भीतर उस युग में ऐसा अनैतिहासिक वा काल्पनिक बातों का क्रमशः प्रवादमात्र से उस्नित करते-करते भन्न-चित्रों तक में प्रवेश कर जाना वैसी आश्चर्य की बात नहीं। अनंतदास से प्रायः ४०:५० वर्ष पहले मीरां बाई (सं०१५५५:१६०३) ने भी अपने पदों में

> 'दास कबीर घर बालद जो लाया, नामदेव की छान नवंद । दास धना को खेत निपजायो, गज की टेर सुनंद।' आदि

जैशी घटनाश्चों की चर्चा करना आरंभ कर दिया या। उक्त सिकंदरप्रसंग का उल्लेख भी वास्तव में श्रनंतदास के ही समय से आरम्भ हुआ।
जान पड़ता है; क्योंकि उनके श्रतिरिक्त वधनाजी (सं० १६५०), हरिदास
जी (सं० १६५६) एवं रच्जवजी (सं० १६६०) ने भी अपने पदों
में उसका उल्लेख किया है, और उसके अनंतर सं० १६६१ में संग्रहोत
'आदिग्रंथ' के श्रंतगंत राग गौग ४ तथा रागु भैरव ६८ वाले पदों के
आ जाने से इसे और भी शिक्त मिल गई है। इन पदों में भी सिकंदर का
नाम नहीं श्राया है और इनमें कही गई घटनाएँ अन्य शासकों के विषय
में भी समकी जा सकती हैं। इसके साथ ही इस संबंध में यह भी विचारग्रीय है कि कवीर और ''सिकंदर लोदी के संबंध का उल्लेख 'भक्तमाल',
'श्राईन', 'अखवादत श्रित्यार', 'दिवस्ता' में नहीं मिलता। इसके अलावे
'आक्रयात मुश्ताकी', 'तारीख दाऊरी', 'तारीखखान जहाँ लोदी', निजामुद्दीन, बदायूनी, और 'तारोखिकिरिश्ता', श्रादि जिनके श्राधार पर सिकंदर

२. 'भीरा वाई की पदावली' (हिंदी साहित्य सम्मेतन, प्रयाग ) पू० ६७: =।
(सं० १९९=)।

२. 'कासी माहि सिकंदर तमक्यो, गल में दारि जंबीर का। जिनको आय मिले परमेसुर, बन्धन काटि कवीर का॥ 'बधनाजी की वार्या', (जयपुर ) पृ० १४८।

इ. 'अगनिन जालै जाले नहिं हुनै, महि-महि पहें चंजीर। जन हरिदास गोकिन्द भजे, निरमें मतै कवीर ॥ ४ ॥ मारि-मारि काजी करैं, कुंजर वन्धे पाव। जन हरिदास कवीर कुं, लगें न ताती वाव॥ ५ ॥ 'श्री हरि पुरुष जी की वाली' ( जोचपुर ) पुरु ४०१।

<sup>%. &#</sup>x27;जन कवीर जिर्द जेंदीर बोरे जल माहीं। अम्बन नीर गल बास राखें कियाँ नाहीं।। 'सर्वागी' से 'वीखा' (वर्ष ९, अंक ७ ) पुरु ५३% पर उद्भुत ।

<sup>4. &#</sup>x27;गुरु ग्रंथ साहिबर्जी' (गुरु खालसा प्रेस, अमृतसर) ए० ८६९: ७० और

का विश्वसनीय इतिहास लिखा जाता है, उनके संबंध का उल्लेख नहीं करते"। वस्ती जिले में वर्तमान विजलीखाँ के रीजे का निर्माण वास्तव में यदि सन् १४५० वा सं० १५०७ में ही हुआ था (जैसा कि डा॰ वर्मा भी मानते हुए स्पष्ट जान पड़ते हैं), तो यह बात की वह मरशा-चिह्न है अथवा कवीर साहब की अच्चय कीर्ति का केवल स्मृति-चिह्न मात्र है, यही आसानो से समझा जा सकेगा। इसके लिए कोई भी प्रमाण नहीं कि कवीर साहब उस समय तक ही वैसे यशस्वी हो चुके थे, जन्म-भूमि मगहर से काशी जा भी चुके थे और विजली खाँ को इतना प्रभावित कर चुके थे कि उसने उनके जीवन-काल में हो स्मृति चिह्न के निर्माण का आयोजन किया। आभी तक तो बहुत लोगों की यहां घारणा रहती आई है कि उनका जन्म काशी में हुआ था और सरने के केवल कुछ ही पहले वे मगहर गए जहाँ पर अभी नदी वा नाले के निकट उक्त रोजा बना हुआ है।

पं॰ चन्द्रवली पांडेय का मुख्य उद्देश्य यह विद्व करना जान पड़ता है कि यदि सं॰ १५७५ की पुष्टि में दिये गए 'शंथावली' की प्रस्तावनावाले प्रमाण ठोक हो, तो उनके द्वारा उक्त संवत् की जगह सं॰ १५५२ को ही स्वीकार कर लेना अधिक युक्तिसगत होगा। वे सं॰ १५५२ में हुई विकंदर लोदी व कवीर साहव की किसी बातचीत का भी अपन-

वहीं मान करते हैं श्रीर कहते हैं कि "संभव है श्रीर श्रिषक संभव है कि जायसी ने 'श्रखरावट' में श्राई हुई 'रावर

श्रागे का कहै, जो सँवरे मन लाइ । तेहि राजा नित सँवरै, पूछे धरम बुलाइ ॥ तेहि मुख लाया लूक, समुक्ताए समुक्ते नहीं । परे खरी तेहि चूक, मुहमद जेइ जाना नहीं ॥' पंक्तियों द्वारा इसी श्रोर संकेत किया हो । उनका यह भी मंतव्य है कि "नानकदेव कबीर को सत्तुष्ठ समक्तते थे । यदि कबीर संव १५७५ तक जीवित रहते, तो नानक श्रीर न जाने कितनी बार उनसे मिलते ।' उनके अनुसार गुरु नानक संव १५५३ में कबीर साहब से नहीं मिले थे, बल्कि संव १५५२ में ही मिले थे। श्रीर उसी वर्ष कबीर साहब का देहांत भी हो गया । वे 'सभा' में सुरिक्ति संव १५६१ वाली हस्तिलिखत

१. डा॰ रामप्रसाद त्रिपाठी : 'कबीरजी का समय' ( 'ईंड्स्तानी', भा॰ २, अ॰ २, पृ०२०७)।

२. पं चन्द्रवली पंडेय 'कवीर का जीवनकृत' ('नागरी प्रचारिखी पत्रिका' भा० १४, ए० ५३९: ४०)।

प्रति की प्रतिलिपि का, कवीर साइव की मृत्यु के अनंतर, किया जाना इस कारण मानते हैं कि प्रतिलिपि काशी में हुई और यदि उस समय तक कबीर साइव वहाँ वर्तमान रहते, तो उनसे अवश्य प्रमाणित करा ली गईं होती। अंत में वे स्वामी युगलानंद के दिए हुए कबीर साइव के चित्र एवं 'प्रंथावली' के कितप्य अवत्ररणों के आधार पर यह भी सिद्ध करना चाइते हैं कि कबीर साइव की अवस्था मरने से पहले सौ से अधिक नहीं, विल्क उसके लगभग ही रही होगी, जिसकी पुष्टि में जायसी के 'अखरवाट' के 'ना नारद तब रोइ पुकारा। एक जुलाहे सो में हारा ॥ प्रेम तन्तु नित ताना तनई। जप तप साधि सैकरा भरई॥' उद्धृत कर उसके 'सैकरा भरई' में भी इसी ओर के कुछ संकेत को कल्पना करते हैं। उनका कहना है कि 'उस समय कबीर यातना में पड़े ये और लगभग १०० वर्ष के थे।' द

सं० १५७५ को मृत्यु-काल मानने के सम्बन्ध में हम अपने विचार इसकें पहले ही प्रकट कर चुके हैं। सं० १५७५ को सं० १५५२ वा सं० १५५१ में बदल देने पर भी उसकी पुष्टि में दिये गए प्रमाशों को सहायता नहीं मिलती और न वे कुछ अधिक युक्ति-संगत दीख पड़ने पर भी अकाट्य बन जाते हैं। नानकदेव कधीर को सतगुढ समझते थे, इस बात का

वहीं कोई प्रमाण नहीं दिया गया। जहाँ तक पता है, गुरु नानक देव ने अपनी रचनाओं में कबीर साहब की कहीं

चर्चा तक भी नहीं की है और "हका कबीर करीम त् वे ऐव परवरदगार" जैसे स्थल पर जहाँ उन्होंने 'कबीर' शब्द का प्रयोग किया है, वहाँ भी स्पष्ट है कि उनका अभिपाय 'कबीर' साइव से न होकर परमात्मा से ही हो सकता है। और फिर कबीर साइव के प्रति उनके भाव बहुत उच्च रहे भी हो, तो भी उक्त दोनों संतों का समसामयिक भी होना तथा विशेषकर उनकी भेंट का भी अवश्य होना सिद्ध नहीं हो जाता। इसी प्रकार 'काशी नागरी प्रचारिशी समा' की इस्तिलिखित प्रति में दिये गए सं० १५६१ के प्रामाशिक होने में जब तक संदेह करने के लिए पूरी गुंजाइश देखी जा रही है, तब तक उसे कबीर साइव के जीवनकाल में लिखी मानकर उसके आधार पर भी तक करना उचित नहीं जान पड़ता।

१. प० चन्द्रवली पांडेय : 'कवीर का जीवनवृत्त' (नागरी-प्रचारिखी प्रविका, मा० १४), ए० ५४१।

२. वहीं, प्० ५४४।

३. 'गुरु अथसाहव' रागु तिलंगा १, ५० ७२१।

इमारा ता अनुमान है कि इस प्रसंग में जायसी के 'अखरावट' वाले उद्धरखों से भी उचित से अधिक अर्थ निकाला गया है। स्व० पं० रामचंद्र शुक्क ने स्व-संपादित 'जायसी-अंथावली' की भूमिका में कहा था कि ''कवीर को वे (जायसी) एक बड़ा साधक मानते थे" और इसके प्रमाख में उन्होंने

उक्त "ना नारद तव रोइ पुकारा... सैकरा भरई" को भी बही उद्भव किया था। श्री पंडियजी उस स्थल से कुछ श्रीर भी पंक्तियाँ लेते हैं श्रीर उक्त कथन को श्रांतिम निर्णय-सा

सममते हुए गर्व के साथ सुचित करते हैं कि 'अखरावट का रचना-काल' नामक लेख में हमने भी यही प्रतिपादित किया है। 332 इस सम्बन्ध में मतभेद प्रकट कर 'जुलाहे' को केवल प्रतीक-मात्र माननेवाले स्व अलाला सीताराम के प्रति वे कुछ कटाच-सा भी कर देते हैं और आवेश में यहाँ तक कह डालते हैं कि "हमारे विचार में किसी भी विवेकशील व्यक्ति के लिए इसमें संदेह करने की सामग्री कुछ भी नहीं है।" उनके अनुसार "जायसी ने यहाँ पर कवीर को पारमाधिक व व्यावहारिक दोनों पत्न का जुलाहा माना है और यह भी संवेत किया है कि किस प्रकार उन ( क्बीर ) का आदर-सत्कार तथा ताइन राज-दरवारों में होता था। उनको बुलाकर राजा धर्म की पछताछ करता था और उनसे सहमत न होने पर श्रांख दिखाता था।" श्री पांडेयजी ने यहाँ पर किसी 'राजा' का नाम तो नहीं लिया है, किंतु अनुमान किया है कि "जुलाहे से जायशी का आशय कवीर से है" तथा इसी प्रकार 'राजा' से भो उसका मतलब यहाँ संभवतः सिकंदर लोदी से ही होगा । परन्तु उक्त उद्धरणों में कहीं भी इस श्रोर कोई स्पष्ट संकेत नहीं मिलता, बल्कि "तेहि राजा नीति संबरे" से तो यह भी बोध होता है कि वह 'राजा" उक्त 'जुलाहे' की 'नित्यश:' अपने दरवार में बुलाकर धर्म-सम्बन्धी प्रश्न पृद्धा करता था जो बनारस तक बहुत कम पहुँच पानेवाले युद-निरत सिकंदर के विषय में कहना ठोक नहीं जान पहता।

श्री पांडेयजी एक दूसरे स्थल पर<sup>3</sup> भी लिखते हैं कि "यह कहने की

१. एं० रामचंद्र शुक्त : 'जायसी-ग्रंथावली' (भूमिका) प्०११।

२. पं० चंद्रवली पांडेय: 'जायसी का जीवन-वृत्त' (नागरी प्रचारिगी पत्रिका, भा० १४, प्र० ४१५)।

३. पं वन्द्रवली पांडेय: 'पद्मावत को लिपि तथा रचनाकाल' ( ना॰ प्र० पत्रिका,. भा० १२ ) ए० ११६.

आवश्यकता नहीं जान पड़ती कि उक्त जुलाहा महातमा कबीर दास ही है,'
तथा "अब तो यह स्पष्ट ही है कि अस्तरावट की रचना कबीर के जीवन-काल
में ही हो रही था।" 'अस्वरावट का रचना-काल' नामक उनका लेख देखने

को नहीं मिला जिससे पता चलता कि किन-किन प्रमाणों वहीं के आधार पर कौन-सा निश्चित समय उन्होंने इसके लिए माना है। यहाँ पर 'पद्मावत' का रचना-काल वे सन्

१५२० ( सं० १५७७ ) से पीछे सन् १५४० ( सं० १५६७ ) तक ठहराते हैं श्रीर 'श्रखरावट' का रचना-काल उसके पहले बतलाते हैं तथा उसी स्थल पर यह भी कह देते हैं कि "क्यीरदास की निधन-तिथि के सम्बंध में स्रंतिम तिथि सं १५७५ मानी जाती है जो सन् १५१८ में पड़ती है।" इस प्रकार यदि श्री पांडेयजी के कुल तकों को एकत्र कर उनपर विचार किया जाय, तो जान पहेगा कि 'ग्रखरावट' की पंक्तियों द्वारा कवीर साहब का समय तथा कवीर साइव के अनुमानिक समय के आधार पर 'अखराबट' का रचना-काल निर्धारित किया जा रहा है श्रीर यह तर्क-प्रशाली चकावर्तन-सी बन जाती है । इसके सिवाय इस संबंध में यह भी विचारशीय है कि जायसी ने नारद के शेकर पुकारने के समय का निर्देश 'तव' शब्द द्वारा किया है जो भूतकाल का द्योतक होगा और चॅकि जुलाहे का पूरा वर्णन उसी के मुख से कराया गया जान पहता है, श्रतएव उक्त उदरखों में श्राये हुए 'सैकरा भरई' से ही 'श्रखरावट' की रचना के समय कबीर शहब की आयु का लगभग सी वधों का होना बतला देना अपनी कल्पना-शक्ति का असंयत प्रयोग करना ही कहा जायगा। 'सैकरा भरई' का सी वर्ष पुरा करने के अर्थ में प्रयोग कहीं अन्यत्र नहीं देखा गया और यहाँ तो 'बनाई' के किसी पारिभाषिक शब्द-समृह के रूप में ही इस इसे यदि मान लें, तो अधिक युक्ति-संगत होगा; क्योंकि उक्त जुलाहे का सैकरा भरना यहाँ जप-तप की साधना द्वारा व्यक्त किया गया है। श्रांत में श्री सैवद आले महम्मद मेहर जायसी के अनुसार जायसी के कथन "भा अवतार मोर नीसदी। तीस वर्ष ऊपर कांव बदी।" के 'नौसदी' का अर्थ यदि वास्तव में ६०० हिजरी व सन् १४६४ (सं० १५५१ ) ही है, तो सं० १५५२ श्रर्थात् श्री पांडेय जी के श्रनुसार कबीर साहब के मत्यु-कालवाले संवत् में जायसी केवल लगमग २ वर्ष के ही वे और उस समय भी 'अखरावट' की

१. सैवद आले मुहम्मद मेहर जायसी: 'मलिक मुहम्मद जायसी का जीवन-वरित' (मा० प्र० पत्रिका, वर्ष ६५) ए० ४३।

रचना को होना नितांत असंभव है; उसके पहले के लिए तो कुछ कहा ही नहीं जा सकता। कहना न होगा कि श्री पांडेयजी द्वारा स्वामी युगलानंदवाले चित्र एव 'कवार-ग्रंथावली' से उद्भुत पंक्तियों के आधार पर निकाले गए परिणाम भी इसी प्रकार कल्पित व पूर्वग्रह-प्रभावित ही समक पड़ते हैं।

उक्त (४) वाले मत के समर्थक किसी दोहे ग्रादि को ग्राधार मानकर नहीं चलते। उन्हें शुद्ध ऐतिहासिक उल्लेखों की ग्रसंदिग्धता में ही विश्वास है। हंटर ने ग्रपने इतिहास में कबीर साहब के पूरे जीवन-काल की सन् १३०० व सन् १४२०, ग्रायांत् स० १३५६ व सं० १४७७ के बीच बतलाया था। किंतु उसने कोई स्वष्ट प्रमास नहीं दिये। डा०

श्चालोचना: रामप्रसाद त्रिपाठी श्चरने एक निवंध र (स० १६८६) चौथा मत में श्रनेक बातों की श्चालोचना करने के उपरांत इस परिस्ताम पर पहुँचे हैं कि यह समय विकंम की पंद्रहवीं

शताब्दी के आगे जाता हुआ नहीं जान पहता और सिकंदर-प्रसंग को वे कई कारणों से प्रामाणिक मानने को तैपार नहीं हैं। उनका कहना है कि "क्बीर जी के समय और उनके जीवन की घटनाओं का आधार जिन ग्रंथों पर है, उनमें से कोई भी सोलहवीं शताब्दों के उत्तरार्द्ध से पहले का नहीं है" श्रीर इसके श्रनन्तर उन्होंने कई ऐसी रचनात्रों के नाम भी उनके रचना-काल के साथ दिये हैं। उक्त 'सोलहवीं शताब्दी का उत्तराख", ईस्वी सन् से संबंध रखता है जो विक्रम की १७वीं शताब्दी के लगभग द्वितीय चरण में यहेगा । श्रीर प्रायः इसी समय से नाभादास की 'भक्तमाल' (सं० १६४३ ), अनतदाम की 'परचई' ( सं० १६४५), 'आईन-ए-अकवरी' ( सं० १६५५ ) तथा 'ब्रादिशंय' ( छं० १६६१ ) जैसी रचनाथी का भी पहले पहल आरंभ होता है श्रीर इनमें भी कवीर साइव के किसी जन्म वा मरग्-संवत् का कहीं उल्लेख नहीं मिलता । डा॰ त्रिपाठी ने सन् १३६० से सन् १३६४ ( श्रयात् सं १४१७ से सं १४५१) तक के समय के विषय में लिखा है कि "बे चालीस वर्ष पूर्व देश में क्रांति के ये" श्रीर "इन दिनों राजनीतिक क्रांति श्रीर धार्मिक क्रांति साथ-साथ चलती रहीं" श्रीर कवीर साइव जैसे "प्रवल प्रचारक श्रीर उनके जैसे प्रवल प्रचार के लिए" वही समय "सबसे उप-

१. डा० इंटर : 'इंडियन एम्पायर', अध्याय =।

२. डा॰ रामप्रसाद त्रिपाठी: 'कशोरजो का समय' ('हिन्दुस्तानो' मा० २, थं० २), ५० २०४: २१५।

युक्त था"। उक्त मत के एक दूसरे समर्थक डा॰ मोइन सिंह (सं॰ १६६१) ने भी सिकंदर-प्रसंग को निराधार माना है और कई बातों पर आलोचना- तमक विचार करने के अनंतर वे इस परिगाम पर पहुँचे हैं कि कवीर साइव की मृत्यु का समय सन १४२० व १४४६ (अर्थात् सं० १४७७ व १५०६) के भीतर रहा होगा और वे सन् १३८० (बल्कि सन् १३६०) और सन् १३६८ अर्थात् सं० १४३७ (बल्कि सं० १४१७) और सं० १४५५ के बीच में ही उत्पन्न हुए होंगे। सिकंदर के समय में वे किसी बोधन का संभल में सन् १४६६: १५०१ (सं० १५५६: ५८०) में मारा जाना कहते हैं।

फिर भी उक्त चारों मतों का तुलनात्मक अध्ययन करने पर पता चलता है कि (१) व (३) अर्थात् कमशः सं०१५७५ व सं०१५५१ वा १५५२ वाले मतों के समर्थकों में से सिकंदर लोदीवाले प्रसंग में प्रायः सभी को विश्वास है और यदि अंतर है तो केवल इतना ही कि (३) वाले जहाँ कवीर साइव का सिकंदर लोदी द्वारा दमन के कारण उसी संतुलात्मक च्या वा शीन्न ही मगहर जाकर मर जाना सममते हैं, समीचा वहाँ (१) के अनुसार वे उक्त घटना वा कम से कम दोनों की मेंट के अनंतर भा बांसे वर्ष तक जीवित रहकर इधर-उबर घूमते किरे और अंत में मगहर जाकर मर गए और इस संबंध में विशेषतः डा० फर्कुंडर तथा एवालन अंडरहिल के अनुमान देखे जा सकते हैं। उक्त दोनों मतवाले कवीर साहव को स्वामी रामानंद

१. डा॰ मोहनसिंह: 'कबीर, दिज बायोग्राफी' १० ४०: १ (लाहीर, सन् १९३४ ई०) २. वही. १० २७।

The Emperor (Sikandar Lodi) vanished him from Banaras and he thereafter lived a wandering life and died at Maghar near Gorakhpur.' An Outline of the Religious Literature, p. 332.

amongst various cities of northern India, the centre of a group of disciples continueing in exile....he died at Maghar near Gorakhpur." One Hundred Poems of Kabir, Introduction, p. XVIII.

का शिष्य और एक वैष्णव भक्त होना ही बतलाते हैं, केवल (३) के समर्थंक मी० गुलाम सरवर (सं० १६०७) ने "शेख कवीर जोलाहा शेख तकी के उत्तराधिकारी श्रीर चेले ये" कहकर उनकी गिनती सुफियों में की है और (१) के एक समर्थक रे॰ वेस्टकाट (सं० १६६६) ने भी उक्त विचार के सम्बन्ध में बहुत दूर तक अपनी आस्था प्रकट की है। उक्त (३) के ब्रन्य समर्थक श्री चंद्रवली पांडेय ने भी कहा है कि "क्या भाषा, क्या भाव, क्या विचार, क्या परम्परा, सभी दृष्टियों से कबीर 'जिंद' ही ठह-रते हुँ "र ग्रीर 'जिंद' शब्द को 'जिन्दीक' शब्द का रूपांतर बतलाकर इसका अर्थ उन्होंने 'देशरा' वा 'आजाद स्फी' किया है। इसके सिवाय उक्त (१) के समर्थकों में से कुछ ने कबीर साइव के साथ गुढ़ नानकदेव की मेंट होने का भी उल्लेख किया है और कुछ ने उनके शव के श्रांतिम संस्कार के विषय में यिजली खाँ तथा वीरिसंह यथेला के किसी कलह की भी चर्चा की है। इसी प्रकार (२) तथा (४) के समर्थकों में भी कोई विशेष श्रंतर नहीं दीख पड़ता, क्योंकि दोनों ने ही सिकंदर-प्रसंग को श्रसंमव श्चयवा बहुत संदिग्ध बतलाया है, स्वामी रामानन्द को कम से कम कबीर साइव का समकालीन समका है, गुरु नानक का उनके द्वारा अधिक से अधिक प्रभावित मात्र होना अनुमान किया है, विजली खाँ द्वारा निर्मित रीजे के समय ( सं ० १५०७ ) के प्रति स्पष्ट शब्दों में अपना अविश्वास नहीं दिखलाया है और किसी न किसी तकी का कवीर साहब का सम-कालीन होना भी मान लिया है। दोनों के मध्य खंतर केवल कोई निश्चित संवत देने वा न देने मात्र का है तथा एक यह भी कि (२) का पद ग्रह्ण करनेवाले किसी जनअति वा दोहे पर भी आश्रित समक पड़ते हैं। वास्तव में पूरी छान-बीन करने पर असंदिग्ध रूप से मृत्यु-समय बतलाने वाले केवल सम्वत् १५७५ तथा सं० १५०५ के ही दो समर्थक रह जाते है और इनके बीच मतभेद के मुख्य कारण भी स्वामी रामानंद, शेख तकी, सिकंदर लोदी, गुरु नानक श्रीर विजली खाँ तथा वीरसिंह बघेला में से किसी न किसी के साथ एक विशेष आनुमानिक सम्पर्क वा समसामयिकता में ही निहित हैं। मैकालिफ ने तो सं ० १५७५ को मृत्यु-सम्बत् मानते हुए

१. 'खर्जानतुल असिकया' ( लाहीर, सन् १८६८ ई०) ५० २५-६।

२. श्री चंद्रवली पांडेय : 'विचार विमर्श' (हिंदी साहित्य सम्मेलन, प्रथान, संव

<sup>184</sup> of ( 2002

भी सं० १५०५ के समर्थन में किसी मराठी 'भरतखंड अर्वाचीन कोश' का इवाला अपने मंथे में दिया है और डा० बर्घ्वाल ने सं० १५०५ वाले दोहे के ''औ पाँच मो'' का सं० १५७५ वाले के 'पचहत्तरा' में कालानुसार परिवर्तित मात्र हो जाने का अनुमान किया है। <sup>२</sup>

श्रतएव जान पड़ता है कि समकालीन एवं प्रामाशिक ऐतिहासिक सामग्री उपलब्ध न हो सकने के कारश उक्त लेखकों द्वारा श्रधिकतर श्रनुमान एवं जनश्रुति के ही श्राधार काम में लाये गए हैं। उन लोगों ने श्रपने काल्पनिक मतों की पुष्टि में कतिपय ऐतिहासिक व्यक्तियों को मनमाने ढंग

से अपना साधन बना डाजा है तथा कुछ भक्ती व अदालुखों की रचनाखों में श्रितिरंजित की गई निराधार घटनाओं को भी ऐतिहासिक तथ्य समझ तोने की चेष्टा की है। उदाहरण के लिए, स्वामी रामानंद एक ऐतिहासिक व्यक्ति थे, इसमें कोई भी संदेह नहीं । उनका एक शक्तिशानी व क्रांतिकारी सधारक होना तथा उनके द्वारा अपने समय (सं० १३५६ : १४६७ ) में कम से कम उत्तरी भारत के अंतर्गत एक प्रवल धार्मिक बांदोलन का चलाया जाना और सर्वेशधारण का उससे बहुत कुछ प्रभावित होना ऐतिहासिक ग्रंथों के श्राधार पर सिद्ध किया जा सकता है। परन्तु केवल इसी कारण कबीर साहब का उनका दीचित शिष्य भी होना नहीं कहा जा सकता, जब तक इसके लिए हमें सीधे व असंदिग्ध प्रमाण भी नहीं मिल जाते। कबीर साहब ने स्वयं इस विषय में कुछ भी नहीं कहा है और डा॰ वर्ध्वाल आदि कुछ विद्वानों का इसकी पृष्टि में 'बीजक' एवं 'कवीर-प्रथावली' व 'ग्रादिशन्य' के एकाध पदों का खींचातानी-पूर्वक अर्थ लगाना प्रयाप्त नहीं समक पहेता। कवीर साइव के तथाकथित गुरुभाई सेना नाई, पीपा, रैदास, धन्ना श्रथवा उस काल के किसी अन्य व्यक्ति ने भी इसे नहीं बतलाया। सेना नाई के एक पद में केवल इतना जान पड़ता है कि 'राम की मक्ति के वास्तविक जानकार

१. 'दि सिख रेलिजन' ( भा० ४ ) पृ०१२२।

२. 'दि निर्मुण स्कूल धाफ हिन्दी पोयट्री' ए० २५२।

इ. 'बीजक', पद ७७ ( वेलवेशियर प्रेस, पृ० ५९ ) और 'कबीर-प्रधावली', पद १८९, पृ० १५२ तथा 'गुरु ग्रंथ साहब' पद ६४, पृ० ४६२।

४. "रामा भगति रामानंद जानै, पूरन परमानंद बखानै" ( 'श्री गुरु ग्रंथसाहिव' श्री सेणु धनासरी १, ५० ५९४ )।

स्वामी रामानंद ही हैं, जो पूर्ण परमानंद की व्याख्वा करते हैं ख्रीर इसके ख्राघार पर इसके ख्रांतिरिक्त ख्रीर कुछ भी नहीं कहा जा सकता कि सेना नाई उक्त स्वामीजी के समकालीन रहे होगे ख्रीर उन्होंने उनकी प्रशंसा में ये पंक्तियाँ कही हैं। इस पद में स्वामीजी को अपना गुरु भी नहीं स्वीकार करते। इसी सेना नाई ख्रीर कवीर साहब के संबंध में उक्त रैदास ने इस प्रकार लिखा है, जैसे वे कभी के मर खुके हो। सेना नाई ख्रीर कवीर साहब, इन दोनों को वे नामदेव, त्रिलोचन ख्रीर सवना की भाँति होतर गए हुए ख्रथवा मुक्त हो गए हुए कहते हैं ख्रीर कवीर साहब को तो एक दूसरे पद में ख्रपने समय तक तीनों लोकों में प्रसिद्ध तक बतलाते हैं। इसी प्रकार सेना नाई, कबीर तथा रैदास को भी धन्ना भगत ने ख्रपने से पहले ही प्रसिद्ध भक्तों की श्रेणी तक पहुँच गया हुआ कहा है ख्रीर यह भी स्पष्ट कर दिया है कि इन्हीं लोगों की प्रसिद्ध से प्रेरित होकर मैंने भक्ति की साधना ख्रंगीकार की ख्रीर भगवान के प्रस्वा दर्शन किये । पीपाजी के विषय में 'बीजक' में ख्राये हुए एक प्रसंग से पता चलता है कि जिस पद में उनका नाम ख्राया है, उसकी रचना उनकी मृत्यु के द्यनंतर ख्रवश्य हुई होगी। उस पद में उनका

१. 'नामदेव कवीर तिलोचन साधना सेयु तरे'। 'युक् अंथसाहिव', राग मार १, १० ११०४।

२. 'तिहूरे लोक परितय कवीरा', वहीं, राग मलार २, ५० १२९२।

इ. 'बुनना तनना तिक्षांगि कै प्रीति चरन कवीरा ।
नीच कुला कोलाइरा भवत गुनी जगदीरा ॥ १ ॥
रिव्दासु बुंक्ता ढोरनी तितिनी तिक्षांगी मादका ।
परगढ़ दोका साथ सींग इरि दरसनु पाइका ॥ २ ॥
सैनु नाई बुतकारिका बहु घरि घरि सुनिका ।
दिरदै दसिका पार कहा भगता मदि गनिका ॥ ३ ॥
इदि विधि सुनि कै बाटरी उठि भगती लागा ।
किलै प्रतीव गुसांदका थना बहुमांगा ॥ ४ ॥ वही, कासा २, ५० ४८७ : ८

४. महा बरुन कुबेर पुरन्दर पीपा औ प्रश्तादा। हिरनाकुस नस ब्दर बिदारा, तिनहुँ को काल न राखा:। गोरख ऐसे दत्त दिगम्दर, नामदेव, जयदेव दासा। तिनकी सबर कहत नाह कोई, कहा कियो हे बासा॥ आदि, भीतक पर नह, पुरु ६२।

नाम जयदेव, नामदेव, गोरख जैसे दिवंगत महापुरुपों के साथ तो श्राया ही है, उसे प्रहलाद के नाम के साथ भी जोड़कर "तिनहूँ को काल न राखा" बतलाया है जिससे स्पष्ट है कि यदि वह रचना कबीर साहब की है, तो पीपा जी उनके पहले अवश्य मर चुके होंगे । किंतु डा॰ रामकुमार वर्मा ने अपने अन्य 'संत कबीर' में जो एक पद किसी 'सरवगुटिका' नाम की इस्तलिखित पुस्तक से उद्धत किया है, उससे विदित होता है कि वास्तव में पीपा ने कबीर से ही अपनी नामोपासना की चेतना प्राप्त की थी और इस प्रकार संभव है. इन दोनों में कवीर साहब ही अवस्था में पीपाजी से बड़े हों। कछ भी हो, उक्त विवरणों के अनुसार कालकम से स्वामी रामानन्द, सेना नाई, कवीर साहब, धीपाजी ( अथवा धीपाजी, कबीर साहब ), रैदास जी व धनना भगत के नाम दिये जा सकते हैं श्रीर इन सभी महापुरुषों के एक साथ श्रविक दिनों सक समकालीन कहलाने में पर्याप्त संदेह की गंजायश है। सीधा गुरु-शिष्य का संबंध भी स्वामी रामानन्द का उक्त पाँचों के साथ इसी कारण निश्चित रूप से नहीं बतलाया जा सकता। कबीर साहब और स्वामी रामानंद के शिष्य-गुरु-संबंध को सबसे पहले प्रकट करनेवाले हरिराम व्यास वा व्यासजी कहे जाते हैं जो सं॰ १६१२ में वर्तमान ये श्रीर जिन्होंने कवीर साहब को अपने भक्तकल का भी माना है। र परंतु स्वामी रामानंद की मृत्यु के प्राय: सौ वर्षों के अनंतर की रचना में एक मक्त द्वारा ऐसी बातों का यों ही भी सम्मिलित कर लिया जाना कोई श्रसंभव बात नहीं।

जैसा पहले भी कहा जा चुका है, मीरांबाई के समय अर्थात् संवत् १५५५: १६०२ से ही कबीर साहब के संबंध में अलीकिक बातें कही जाने लगी थी

जो कलि मांन कबीर न होते।
 तौले...वेद अरु कलिजुन मिलिकरि भनति रसातल देते।

नाम कवीर साच परकास्या तहाँ पीपै कछु पाया। 'श्री पीपानी की वाखी' (संत कवीर, पृ० ४४, प्रस्तावना)। २. 'सीचै साधु जुरामानंद।

जाको सेवक कवीर धीर आति सुमति सुरस्रानंद' आदि, तथा 'बतनो है सव जुड्म हमारी। सैन, धना, औ नामा, पोपा, कवीर, रैदास चमारो।' आदि 'स्रदास', पृ० २३ (राथाकुप्यदासकृत)।

श्रीर मीरांबाई ने धन्ना भगत व पीपाजी को भी वैसा ही भक्त समका था<sup>9</sup>। श्रव यदि धन्ना भगत सचमुच स्वामी शमानन्द के तथाकथित शिष्यों में सब से पीछे तक वर्तमान रहे हों श्रीर उनके संबंध में भी स्वयं भगवान द्वारा विना बीज के भी गेंहूँ उपजाने की बात कही जाने लगी हो, तो उसके

लिये पर्याप्त समय व्यतीत हो चुकने का अनुमान बही करना अनुचित न होगा। उसके लिये यदि सौ नहीं, तो कम से कम ७०: ८० वर्षों तक अपेच्चित होना तो आसानी से

मान लिया जा सकता है। जान पड़ता है कि उक्त समय तक उन सभी संतों की गर्मा प्राचीन भक्तों में प्रथानुसार होने लगी थी, उनके जीवन की घटनाझों पर पौराणिकता की छाप लगने लगी थी छौर उन पर चमत्कारों का रंग भी चढ़ाया जाने लगा था। इतना ही नहीं, प्राय: निश्चित रूप से मीरां बाई से कहीं पहले मुक्त हो जानेवाले रैदासजी के विषय में उन्हीं की रचनाओं में कहा जाने लगा था कि वे उनसे स्वयं मिले थे। मीरांबाई का स्वष्ट शब्दों में कहना है कि 'मुक्ते रैदासजी गुरु मिले, जिन्होंने ज्ञान की गुटकी प्रदान की छौर 'सुरत सहदानी' से परिचित कराया? ।' यह मृत संतों द्वारा उपदेश देने छौर सतगुरु के रूप में प्रस्वा दर्शन देकर दीव्यित करने की परम्परा छागे छौर भी प्रचलित होती गई छौर हम देखते हैं कि मीरांबाई के संभवतः कुछ ही छानंतर इसी प्रकार धर्मदास को कवीर साहब ने 'विदेही' होते हुए भी 'क्तीने रूप' में दर्शन दिये, चरखदास (सं० १७६०: १८३६) को शुक्तदेव मुनि ने उपदेश दिये छौर गरीवदास (सं० १७७४: १८३६) को कवीर साहब ने ही फिर छाकर छपना चेना बनावा। धर्मदास ने छपने विषय में कवीर साहब के साथ की मेंट की स्वयं चर्चा की है उछौर इस बात की

 <sup>&#</sup>x27;दास धना को खेत निपनायों, गज की टेर सुनंद ।' भीरांबाई की पदावली, पद १३७, पू० ६७ : = ।
 'पीपा को प्रमु पर्स्यो दीन्हों, दियारे खजीनापूर'। वहीं, पद १३२, पू० ६६ ।

२. 'शुरु मिलिया रैदास जी दोन्डी ग्यान की गुटकी ।' मीरांबाई की पदावलो, पद २४, पूठ १२: १३। 'पैटास संत मिले मोडि सनगर, दीन्डा सरत सहदानी ।' वडी, पद १५

<sup>&#</sup>x27;रैदास संत मिले मोहि सतगुरु, दीन्हा सुरत सहदानी।' वही, पद १५९, पूठ ७७ ।

३. 'साइंव कवीर प्रमु मिलै विदेशी, मीना दरस दिलाश्या ।' धरमदास की वानी, पृ० ५६ (वेल० प्रेस, प्रवाग )।

पुष्टि 'अनुरागसागर' तथा 'अमर मुखनिधान' की कुछ पंक्तियों से भी हो जाती है। मीरांबाई के समय ( सं० १५५५ : १६०३ ) तक कबीर साहब के विषय में चमत्कार-पूर्ण वर्णनों का आरंभ हो जाना, व्यासजी (सं ) १६१२ में वर्तमान ) के समय से उनके रामानन्द शिष्य कहे जाने की प्रथा का चलना, अनंतदास (सं० १६४५) के लगभग से सिकंदर लोदी के प्रसंग का दीस पड़ना3, अबुल फजल (सं०१६५५ में वर्तमान) के समय से उनके शव के लिए हिंद व मुसलमानों के बीच कलह उत्पन्न होने की चर्चा का फैलना र तथा और आगे चलकर उनके शेख तकी का शिष्य होने अथवा गुरु नानक से भेंट करने की कल्पनाओं का भिन्न-भिन्न रचनाओं में स्थान पाने लगना उपलब्ध सामग्रियों की जाँच-पहताल करने पर क्रमशः आये हए प्रसंगों के रूप में दीख पड़ते हैं। इन सभी में काल पाकर कुछ न कछ बातें बढती ही गई है श्रीर श्रपनी-श्रपनी धारणा के श्रनसार इनमें से किसी न किसी को लोग ऐतिहासिक महत्त्व भी देते गए हैं। कालांतर में पहती गई कल्पना-निर्मित 'गर्द श्रो गुवार' को यदि मूल ऐतिहासिक वातों के ऊपर से इम किसी प्रकार इटा सकें, तो भिन्न-भिन्न संकेती का सारा कगड़ा आसानी से तय हो जाय श्रीर केवल थोडी-सी भी स्वच्छ व निखरी सामग्रियों के आलोक में हमें सत्य का श्राभास हो जाय।

पुरुस अवाज वठी तिहि बारा। ज्ञानी वेग जाहु संसारा।।

शानी वेि, जाडु तुम बंसा । धर्मदास के मेरहु संसा ॥'
'बनुरागसागर' ५० ८४: ५ ( वेल० प्रेस, प्रयाग ) ।

'स्याद सिकंदर कासी भाया । काजी मुला कै मिन भाया ।।

'बांध्यो पग मेल्यो जंजीरू। ले बोरयो गंगा के नीरू॥' 'श्री कबीर साहिब जी की परचई' (संत कबीर, पु० ३०: १ पर उद्धृत)।

१. 'जुलहा की तब अवधि सिरानी । मशुरा देह धरी तिन आनी ।

२. 'जिंदरूप जबधरा सरीरा। धरमदान मिलि गए कवीरा॥ 'अमर सुस्तिधान' ( उक्त धरमदास की बानी के पृ०२: ६ में उद्धृत )।

v. "He was revered by both Hindus and Muhammadans for his catholicity of doctrine and the illumination of his mind, and when he died the Brahamans wished to burn his body and the Mahammadans to bury it". 'Ain-e-Akberi' (translated by Col. H. I. Jerret) vol. II Calcutta, 1891, p. 129.

कबीर साहब के समकालीन समक्ते जानेवाले सन्तों व मक्तों में कमाल तथा पद्मनाभ के भी नाम लिए जाते हैं। इनमें से कमाल का कवीर साहवा का पुत्र तथा पद्मनाभ का उनका शिष्य होना प्रसिद्ध है। कमाल की कुछ रचनाएँ भी उपलब्ध हैं जिनसे प्रकट होता है कि वे अपने को कबीर साहब का 'पूत' वा 'बालक' कहा भी करते थे। " इसके तियाय यह भी कहा जाता है कि वे कवीर साहब की आशा लेकर संतमत का प्रचार करने अहमदाबाद की श्रोर गए ये <sup>२</sup> तथा दादृदयाल ( सं० १६०१:१६६० ) की गुरु-परम्परा में (कमाल, जमाल, विमल, बुड्दन वा बोधन श्रीर दाद्दयाल के अनुसार) उनके ऊपर पाँचवीं पीढ़ी में हुए थे। 3 एक दूसरे मत के अनुसार कमाल की गिनती शेख कमाल के नाम से स्फी-सम्प्रदाय के लोगों में भी की जाती है श्रीर उनकी कब का कड़ा मानिकपुर में होना भी बतलाया जाता है। 'जायसी ग्रंथावली' की भूमिका में " पं॰ रामचन्द्र गुक्ल ने जायसी की जो गुर-परम्परा उद्धत की है, उससे पता चलता है कि शेख कमाल के गुरुमाई शेख मुवारक ये श्रीर ये दोनों शेख हाजी के शिष्य ये जो स्वयं सैयद अशरफ जहाँगीर के चेले थे। इन ग्रशरफ जहाँगीर का मृत्यु-काल सन् १४०१ ई० ( सं०१४५८ ) बतलाया जाता है। इसतएव इस हिसाब से यदि प्रत्येक पीर की पीढ़ो २५ वधों की मान ली जाय, तो शेख कमाल का सं० १५०८ तक रहना सिद्ध किया जा सकता है श्रीर उसी प्रकार दाददयाल की गुरु-परम्परा पर भी विचार करने पर यदि दाददयाल की

१. 'उत्तर म्यांने भयो कबीरा, राम चरण का बंदा है। जनीका पूत कहै कमाल दोनों का बोलवाला है।' ३: 'गाथा पंचक' पद २, ५० ७५ ४० 'कहै कमाल कबीर का बालक, मन किताब सुनावेगा।' वही, पद ५२, ५० ८७। 'गंगा जसुन के अंतरे निर्मल जल पाण। कबीर को पूत कमाल कहै, जिन इह गति जांखी॥' 'कमाल बानी' ( अा० बध्वांल द्वारा 'निर्मुण स्कृत आफ इंदी पीयद्री' ५० ३०४ पर उद्दुत)।

२. 'चले कमाल तब सीस नवार । अहमदाबाद तब पहुँचे आई।।' 'बोधसागर' पु० १५१५।

३. डा० बर्खाल : 'दि निर्गुण स्कूल आफ हिंदी पोयट्री' ए० २५०:९।

४.डा० मोहनसिंह: 'कवीर, दिन वायोग्राफी' पृ० ९३।

५. ५० रामचन्द्र शुक्त : 'आयसी-ग्रंथावली' ( भूमिका ) ५० ८७।

इ. सैयद आले मुहम्मद मैडर जायसी: 'मलिक मुहम्मद जायसी का जीवनचरित्र' ('नागरी-प्रचारिखी पत्रिका' वर्ष ४५, श्रंक १ ) ए० ५१:५२।

जीवनी लिखनेवाले जन गोपाल का कहना ठीक ही कि उनके गुरु अत्यंत वृद के रूप में उनसे प्रथम ११ वर्ष की अवस्था में और फिर खंत में ७ वर्ष पीछे मिले ये और उक्त गुरु की मृत्यु दूसरी घटना के एक वर्ष पीछे सम्भव हो, तो कमाल का सं० १५४५ तक रहना भी कहा जा सकता है और उक्त दोनों संवतों में ३७ वधों का खंतर खाता है। पता नहीं उक्त दोनों कमाल एक ही थे वा नहीं श्रीर यदि नहीं, तो इनमें से कोई भी एक वे समक्ते जा सकते हैं कि नहीं। यदि इनमें से किसी एक की भी संगति बैठ जाय, तो कमाल के "उत्तर म्यांने भयो कवीरा" से हम कवीर साहब के मृत्यु-काल के विषय में कुछ अनुमान कर सकते हैं। पद्मनाभ के विषय में नाभादास ने अपनी 'भक्तमाल' में एक छप्पय दिया है और रूपकलाजी ने उनका सं॰ १५७४ के लगभग वर्तमान रहना बतलाया है। एक नागर ब्राह्मण पद्मनाभ का और भी पता चलता है। उन्होंने सं० १५१२ में 'कहानदंडे प्रबंध' नाम का एक ऐतिहासिक ग्रंथ गुजराती भाषा में लिखा है। र इनके विषय में ग्रीर कछ भी शात नहीं । फिर भी डा॰ मोहनसिंह को संदेह है कि कहीं ये ही न कवीर साइव के उक्त शिष्य रहे हों। 3 परंतु कवीरपंथी परम्परा के अनुसार पद्मनाभ ने 'राम-कवीर-पंथ' भी चलाया था जो अयोध्या में फैला और उक्त इतिहासकार पद्मनाम का गुजरात प्रदेश की स्रोर का होना लच्चित होता है -तथा उन्हीं का कवीर साहब द्वारा शिष्य बना लिया जाना किसी श्रन्य प्रमाणों से भी अभी तक लिख नहीं, इसलिए इस विषय में कोई निश्चय नहीं किया जा सकता। इसके अतिरिक्त रूपकलाजी के दिये हुए सं० १५७४ के लिए भी कोई अन्य आधार अपेद्मित है और उसे भी हम तब तक उक्त पद्मनाभ का आविर्माव-काल मानने की बाध्य नहीं, जब तक कोई अन्य प्रमाण भी इस सम्बन्ध में उपलब्ध न हो जाय ।

सारांश यह कि कबीर साहब का जीवन-काल पूर्ण रूप से निर्धारित करने के लिए अभी तक यथेष्ट सामग्री उपलब्ब नहीं है और इसी कारण इस विषय में हम अंतिम निर्णय असंदिग्ध रूप से देने में असमथे ही कहे जा सकते हैं। तो भी जो कुछ साहित्य इस प्रश्न को मुलमाने के लिए आज तक प्रस्तुत किया गया हमारे सामने दीख पड़ता है, उससे सारांश इतना स्पष्ट है कि सभी बातों पर पूर्वार विचार करते हुए

१. नामादास : 'मक्तमाल' (रूपकला की टीका 'मक्ति-मुधा-स्वाद' सहित) ए० ५४०।

२. के० एम० भावेरी : 'माइल स्टोन्स इन गुजराती लिटरेचर' पू० ४८।

३. बा० मोहनसिंह: 'कवीर, हिन वायोग्राफी' ए० ८९

उनके मृत्यु-काल को लोग पीछे की जगह कुछ पहले की छोर ही ले जाने के लिए अधिक प्रयवशील है। इस तो समझते हैं कि उक्त-समय का विक्रमीय संवत् की सोलइवीं शताब्दी के ब्रारम्भ में रक्खा जाना श्चनुचित नहीं कहा जा सकता और इस दृष्टि से सं० १५०५ भी कदाचित् ठीक हो सकता है। ऐसा सिद्ध हो जाने पर कवीर साहब का स्वामी रामानंद का समकालीन तथा उनके द्वारा बहुत कुछ प्रभावित होना अपने निराले क्रांतिकारी विचारों की सहायता से सतमत की बुनियाद को सुदृढ़ बना उसे पूर्ण बल प्रदान करना, सेना, पीपा, रैदास, धन्ना व कमाल जैसे साधकों को अपने आदशों के प्रांत पूर्ण रूप से आकृष्ट करना, कुछ पीछे आनेवाले जायसी (सं० १५५१:१६४० ) जैसे स्फी तथा स्रदास ( सं० १५४०:१६२०) एवं मीरांबाई ( सं० १५५५:१६०३ ) जैसे कृष्णानुरागी भक्तजनी तककी ग्रपना विचार-धारा के प्रवाह में डाल देना आदि सभी वार्ते संभव हो सर्केंगी। हाँ, कबोर साइब का जन्मकाल उस दशा में परम्परागत सं० १४५५ वा १४५६ से कुछ पहले ले जाना पड़ेगा और वैशी स्थित आने पर, संभव है, उक्त. संवत् उनके सर्वप्रथम प्रबुद्ध होने का ही समय समक्ता जाने लगे। उनके 'काशी ख्राने', 'काशी में प्रकट होने' ख्रथवा 'सत्पुरुप के तेज के गमन से लहरतारा में उतरने' आदि का तात्पर्य तब वही होगा जो उनके पायमिक जीवन का कायापलट होकर उनके एक निर्तात नवीन जीवन प्राप्त करने का हो सकता है जिसकी स्रोर उनके 'गुरुदेव', 'परचा', 'उपजिए स्रादि स्रंगो के श्रंतर्गत श्रानेवाली कतिपय साखियों द्वारा कुछ संकेत भी हमें मिलते हैं। यदि अनंतदास की 'परचई' प्रामाशिक मान ली जाय और उसके लेखक का एतत्संबंधी कथन भी सत्य निकल श्रावे, तो इस विषय में 'तीस बरस तै चेतन भयो" के सहारे इम उनके जन्म-काल के लिए भी सं १४५५-३० = सं० १४२५ दे सकेंगे स्त्रीर वैसा होने पर कवीर साहव मैथिलकवि विद्यापित ( सं० १४१७: १५०५ ) के समसामायिक हो जायँगे। ऐसी दशा में संभवतः इस जनअति की भी पुष्टि होती हुई दीख पड़ेगी कि ग्रासाम के प्रसिद्ध भक्त शंकरदेव (सं० १५०६ : १६२४) ने अपनी उत्तरी भारत की दादशवर्षीया तीर्थयात्रा ( सं० १५४० : १५५२ ) के अवसर पर कथीर साइव की समाधि के भी दर्शन. किए थे।

१. एस्० एम्० दास : 'शंकरदेव ए स्टबी गीवटी', (सन् ९९४५ ई० ) ए० २४।

-रहस्यमय थे।

#### (स) महात्मा गाँधी की जीवन-निर्माण-कला

महात्मा गाँची को अपने जीवन-काल में अनेक प्रकार के शारीरिक कष्ट मेलने पड़े, उनके सामने कई बार पारिवारिक उलक्तने आयी जिन्हे सुल-माते समय उन्हें मानसिक पीड़ा हुई, श्रीर इनके सिवाय उन्हें प्रतिदिन उन -सामाजिक, आर्थिक एवं राजनीतिक समस्याश्रो का भी सामना करना पड़ता रहा जो इमारे देश की विचित्र परिस्थित के कारण बरा-विशेषता बर उठ जाया करती थीं। परंतु वे इस प्रकार की किसी मी कठिनाई से कभी भागते नहीं दीख पड़े ; उन्होंने -सदा पूरे धेर्य के साथ वस्तुस्थिति का ऋष्ययय किया श्रीर अत्येक समस्या को इल करने की चेष्टा में वे निरंतर निरंत रहे। उनके मानिक चितिअपर विविध चिंतास्त्री की धनधीर घटा घर जाया करती थी और उनके हृदय पर कर्तब्यों का बोक सदा लदा-मा रहता था, किंतु चे उनसे कदाचित् ही कभी विचलित होते हुए देखे गए होने अथवा उन्हें किसी प्रकार टाल देने के प्रयत्न में लगे होगे। उन्होंने अपने सामने आई हुई बातों की वास्तविक स्थिति जान लेने की चेध्टा सदा यथाशीय आरंभ -की, और उसके संबंध में कुछ न कुछ करने की श्रोर भी प्रवृत्त हो गए। फलतः अपने जीवन कालं की अवधि में जितना काम वे अकेले कर गए, उतना कई महापुरुयों ने कदाचित् मिलकर भी नहीं किया होगा। उनकी यह विशेषता स्वष्ट थी, किंतु इसके कारण बहुत कुछ

महात्मा गाँधी की उक्त सफलता का रहस्य सर्वप्रथम इस बात में विहित था कि उन्होंने अपने जीवन को कभी भारस्वरूप नहीं समका, अत्युत उसे किसी अंतिम उद्देश्य के लिए एक नितांत आवश्यक साधन -माना। मानव-जीवन के महत्त्व से वे मली भाँति परिचित से और उसे

श्रव्छे से श्रव्छे ढंग से काम में लाने की कला का वे जीवन श्रामरण श्रम्यास करते रहे। इसके लिए उन्होंने कुछ का नियम निश्चित कर रखे ये जिन्हें श्रावश्यकतानुसार वे प्रयोग परखते भी चलते थे। उन्होंने उनमें से किसी के भी रूढ़ि-गत रूप में विश्वास नहीं किया, श्रिपेतु परिस्थित के श्रनु-

-सार उन पर नये ढंग से पुनांवचार करने पर वे तैयार हो जाते रहे। उन्होंने

सत्य नौसी वस्तु के भी श्रपने जीवन में श्रनेक बार 'प्रयोग' किये श्रौर उसे उसी प्रकार जान लेने की चेष्टा की, जिस प्रकार एक वैशानिक किसी पदार्थ की श्रपनी प्रयोगशाला में परीचा कर उसे समस्ता तथा उसके विषय में व्यापक नियम निर्धारित करता है। उन्होंने किसी भी श्राद्श को तब तक स्वीकार नहीं किया जब तक उसे श्रपने व्यवहार की कसीटी पर जाँच कर पहले उसकी सुसंगति बैटा लेने की भरसक चेष्टा नहीं कर ली श्रौर उसके मूल्य का यथाशक्ति श्रंकन भी नहीं कर लिया।

सत्य उनकी जीवन-यात्रा का एक-मात्र पय-प्रदर्शक था और अपना निजी अनुभव ही उसके लिए उनका एकमात्र संबल था। किंद्र उस सत्य को भी उन्होंने किसी अवतारा जैसी पृथक एवं दूर से संकेत करनेवाली वस्तु के रूप में कभी नहीं देखा। वे उसे सदा अपना अत्यंत निकटवर्ची

सत्य का

स्वरूप

तथा बास्तविक खंग मानते रहे श्रीर उसके साथ तादातम्य व तदाकारता उपलब्ध करने के प्रयत्न में निरंतर इसलिए लगे रहे जिससे उनके जीवन का प्रत्येक कार्य उसी के

अनुरू होता चले और उसके शय किसी प्रकार की विष-

मता भी न आने पावे। सत्य ही बास्तव में उनका इंश्वर या जिसे वे अपने हिंदू-संस्कारों के अनुसार बहुचा 'राम' भी कहा करते थे। फिर भी उनके अनुसार वह कोई व्यक्ति-विशेष न था और न ऐसा ही था जिसे किसी देश-काल की परिवि में वैंचा हुआ कोई अलीकिक तत्य कह सकते हैं। महारमा गाँची के लिए वह वस्तु कदाचित् 'हैं' का केवल एक प्रतीक मात्र या जिसकी नित्यता, सर्वव्यापकता और अद्वितीयता की शक्ति से मुग्ध होकर वे कभी-कभी न केवल उसे स्वभावतः कोई न कोई नाम दे देते, प्रत्युत उससे स्मरण व चितन दारा उसके साथ सांनिध्य का अनुभव भी करते रहते थे।

उस सत्य के अपनाने की चेष्टा ने उनके जीवन में एक अत्यंत महत्तव-पूर्ण परिवर्तन ला दिया था। वे प्रत्येक वस्तु अथवा नियम के विषय में विचार करते समय उसे एक व्यापक व उदार दृष्टिकी से साथ देखा करते थे। अपने उक्त प्रयोगों के निरंतर करते-करते उनकी स्थायी मनोवृत्ति

ही कुछ ऐसी हो चली थी कि किसी संकृचित भावना का उसकी उनके सामने आकर किसी प्रकार की बाबा डालना असं-अनुभूति भव-सा था । बड़े से बड़े प्रश्नों से लेकर साधारण-सी साधारण कठिनाहयों तक के संबंध में की गई उनकी धारणा इमारे सामने एक विलक्षण रूप धारण करके आती हुई प्रतीत होती थी। इम उनके उस ऊँचे स्तर को रूपरेखा से प्रायः अपरिचित रहने के कारण उनकी बातें पहले समक्त नहीं पाते थे, किंतु जब उनके व्यक्त विचारों के आधार पर उन्हें अंशतः जान पाते थे, तब फिर दंग भी रह जाते थे। किसी भी समस्या के आने पर उससे तटस्य रहकर तथा अत्यंत उदार भाव के साथ उसे मुलकाने का प्रयत्न करना उनकी एक विशेषता थी, जिस कारण उन्हें आगे चलकर परिस्थित के बहुत कुछ बदल जाने पर भी अपने किए हुए कामों के लिए पछताने का बहुत कम अवसर उपस्थित हुआ।

सत्य को इस प्रकार अपनाने का एक सुदर प्रभाव यह पडता है कि ऐसा दारते समय इम स्वभावत: अपने को विश्व का अंतरंग समझने लगते हैं। इमें कोई भी व्यक्ति वा पदार्थ पराया नहीं जान पड़ता और न वह इससे किसी प्रकार भिन्न प्रतीत होता है। इस कारण उसके प्रत्येक कार्य को हम अपने लिए प्रस्तत मानने लगते हैं और उसी प्रकार स्वयं अपने कार्य को भी सबके निमित्त किया गया सममते हैं। परिणाम इस आत्मीयता के भाव का परिशाम यह होता है कि हमें किसी को किसी यात के लिए उलाइना देने की आवश्यकता नहीं रहती और न किसी से किसी प्रकार फगड़ने का ही अवसर आता है। मनुष्य को कौन कहे, यदि विचार किया जाय, तो जान पड़ेगा कि विश्व के सभी अंग जैसे, पर्वत, नदी, पवन, सूर्य एवं चंद्र तक इसमें से प्रत्येक के लिए निरंतर कार्य में लगे हुए हैं। वे अपने कर्तव्य का पालन करते समय कभी विसम लेना तक नहीं जानते श्रीर न कभी उनके नियमों में किसी प्रकार का परि-वर्तन ही देखा जाता है। मनुष्य कभी उनके उपकारों की ब्रोर ध्यान नहीं देता और न उनके प्रति कभी अपनी कृतज्ञता का प्रकाशन ही करता है। फिर भी वे अपने-अपने कार्य सदा अनवस्त रूप में करते चले जा रहे हैं और उनके इस प्रकार एक ही ढंग से व्यस्त रहने पर ही विश्व नित्यशः अग्रसर होता हम्रा भी दीखता है।

महातमा गाँची ने अपने जीवन में प्रति दिन किए जानेवाले प्रत्येक कार्य को उक्त विद्वांत के अनुसार ही नियमित कर रखा था। उनके नित्य प्रति के खाना-पीना, सोना, उठना बैठना, मिलना-जुलना आदि सभी कार्य निश्चित ढंग से हुआ करते थे। जिस प्रकार किसी घड़ी को सुई प्रत्येक च्या आगे बढ़ती हुई भी अपनी परिधि के वाहर कभी नहीं जाती और अपना
प्रति दिन का कार्य एक निश्चित नियम के अनुसार किया करती है, उसी
प्रकार उन्होंने भी अपना प्रत्येक कार्य करने की चेष्टा
प्रकार उन्होंने भी अपना प्रत्येक कार्य करने की चेष्टा
कार्य-पद्धित की। इसके सिवाय जिस प्रकार उक्त घड़ी अपने केन्द्र
से कभी विलग नहीं होती और इसी नियम पर
उसकी सारी चाल भी निर्भर रहा करतो है, ठोक उसी प्रकार महात्मा गाँधी
ने भी अपने केन्द्रगत सत्य की ओर से अपने ध्यान को कभी नहीं हटाया,
अपितु उसके साथ जुड़े हुए ही रहकर सभी कार्य करते रह गए। घड़ी एक
निर्जीव यंत्र है और उसके मूलतः कृतिम होने के कारण भी हम इसके उक्त
निर्जीव यंत्र है और उसके मूलतः कृतिम होने के कारण भी हम इसके उक्त
कार्य को उतना महत्त्व देना नहीं चाहते, किंतु यदि एक चण के लिए हम
ऐसी कल्पना कर लें कि उपर्युक्त पर्वत, नदी जैसे प्राकृतिक वस्तु क्या, मनुष्यमात्र तक वस्तुतः यंत्रवत् कार्य करने में ही निरत है, तो इस ब्यापक
सिद्धांत का रहस्य शीष्ठ प्रकट हो जाय और हमें पता चल जाय कि
यथार्थ में कोई भी पदार्थ गुप्त वा प्रकट रूप से उस केन्द्र की उपेद्या नहीं

कर सकता।

महात्मा गाँधी जब कहते ये कि विना 'उसकी' आजा के एक साधारण

पत्ता भी नहीं हिलता, अथवा जब कभी उन्होंने अनशन आदि के अवसरी

पर कभी-कभी कह डाला कि मेरा जीवन उस नियंता के अधीन है, तब सदा

उन्होंने उक्त नियम को ही अपने ध्यान में रखा। उनकी अंतरात्मा व अंता-

करण की प्रसिद्ध पुकार भी वही थी, जो अवसर-विशेष पर
प्रेरणा उन्हें किसी कार्य से विरत कर देती थी अथवा उन्हें किसी
जोर आवाहन करती थी। उन्होंने इस प्रकार अपने
को उपर्युक्त प्राकृतिक वस्तुओं के साँचे में ही जैसे ढाल रखा था और उन्हों
के आदर्शों पर सदा चलने का निश्चय कर लिया था। उनका कोई भी कार्य
निजी नहीं था और न उसे करते समय उन्हें किसी प्रकार का संकोच वा मय
दिखलाने की आवश्यकता ही पड़ती थी। किसी कार्य को वाह्यतः विफल
होता देख उन्हें इसी कारण कभी निराश होने का भी अवसर नहीं आता था
और वे अपने को सदा आशावादी ही मानते रहे। वे उक्त नियमों का अज्ञरशः
पालन करते समय भी किसी बंधन का अनुभव नहीं करते थे। उनके यहाँ
अनुशासन में भी आतम स्वातंत्र्य की मात्रा बहुत अधिक रहा करती थी,
क्योंकि किसी कार्य को इन्होंने उसी भाव के साथ करने का प्रयक्ष किया जिससे
एक सचा स्वयंसेवक अनुपाणित रहा करता है।

महातमा गाँधी को अपने किसी कार्य में कभी यकावट नहीं जान पड़ी और न उसे उन्होंने कभी विरक्त होकर बीच में ही छोड़ दिया। उन्होंने प्रत्येक कार्य के छोटे से छोटे अंश को भी सावधानी के साथ और पूर्ण अभिरुचि से सम्पन्न करने की चेष्टा की। उन्हें किसी भी कार्य का कोई भी खुद्र से सद अंश उसके पूर्ण रूप से कम महत्त्व का नहीं जान पड़ा

अनासिक श्रीर न कभी ऐसा श्रवसर श्राया, जब उसे उन्होंने श्रवि-कर माना हो। कार्य करते समय श्रानंद का श्रनुभव करना

श्रीर उसे मुन्दरता के साथ सम्पन्न करने में श्रांत तक लगा रहना उनकी एक श्रन्य विशेषता थी। परन्तु जिस प्रकार वे किसी कार्य के सम्पादन में श्रपना हृदय पूर्ण रूप से लगा देते थे, उसी प्रकार उसे कर डालने पर उससे श्रना- एक भी रहा करते थे। उसके प्रति उनका ऐसा कोई महत्त्व नहीं रह जाता था, जैसा श्रपने किए हुए कार्य के प्रति सर्वसाधारण का बहुधा देखा जाता है। सर्वसाधारण यदि कुछ करते हैं, तो उसकी सफलता पर वे फूले नहीं समाते श्रीर उसके विफल होते ही हताश होकर गिर भी जाते हैं। परन्तु महातमा गाँधी ऐसे व्यक्तियों में नहीं ये श्रीर उनके इस श्रपूर्व स्वभाव ने ही उन्हें श्रपनी जीवन-यात्रा में बढ़ते जाने के लिए निरन्तर उत्साह प्रदान किया था।

जिस दृष्टिकोण वा 'दर्शन' को लेकर वे अपने जीवन में अग्रसर हुए ये, उसका एक अवश्यभावी परिणाम उनका विश्व-बन्धुत्व था जिसने उन्हें अपने शत्रु तक को मित्रवत् मानने के लिए सदा प्रेरित किया और सारे विश्व को उनके लिए एक संयुक्त परिवार का रूप दे डाला । उनकी यह भावना इतनी तीव थी कि उसके कारण उन्होंने दूसरों के हृद्यगत

अहिंसा विकारों को भी अपने रंग में ही रँगा हुआ पाया। उनकी जुटियों की ओर ध्यान न देकर उन्होंने उन पर पूरी उदा-

रता के साथ दृष्टिपात किया और यदि उनमें कहीं श्रिष्ठिक निर्वलता पायी, तो उसे च्मा-द्वारा बल प्रदान करने से भी वे नहीं चूके । सर्वेक्षाधारण उनकी विविध बातों को श्रपनी नासमक्ती के कारण कभी सच्चे रूप में चाहे न भी देख पाते हों, और उनके एक से श्रिष्ठिक श्र्य लगाकर उनके कारण उन्हें चाहे श्रपना शत्रु तक मान बैठते हों, किंतु उन्होंने इस प्रकार की भूल कभी नहीं की। उनकी प्रसिद्ध श्रहिंसा के सिद्धांत का रहस्य इसी बात के भीतर निहित रहा कि चाहे जिस प्रकार भी हो, किसी के शरीर वा मन तक पर भी किसी प्रकार का श्रामात न पहुँच सके। वास्तव में महातमा गाँची के

उपर्यंक व्यापक दृष्टिकीया के रहते इस प्रकार की ही धारणा का होना निवांत स्वामाविक था।

सत्य को अपने निजी अनुभव द्वारा अपना लेने के ही कारण उन्होंने उसे अपना निजी स्वरूप मान लिया था। फलतः उसके आधार पर निर्धारित की गई बातों के प्रति उनके भीतर एक अनुपम आस्था हो जाती थी और उनके समर्थन एव निर्वाह के लिए वे प्राण्यन की चेष्टा में प्रवृत्त हो जाते थे। अपने इस प्रकार के प्रथलों को उन्होंने 'सत्याग्रह'

संतुलित का नाम दे रखा या और उसके अनुसार उन्होंने अपने जीवन में अनेक बार कार्य किए ये। उनकी ऐसी चेध्टाओं में उनकी सच्ची अनुमृति के कारण इतना आत्मवल रहा

करता था कि उसका सफलतापूर्वक सामना करना किसी के लिए भी असंभव हो जाता था। फिर भी यदि उनके विचारों में आगे चलकर कभी परिवर्तन आ जाता था तथा अपने पूर्वकृत निर्णय को वे कहीं अपनी भूल समम बैठते थे, तो उन्हें यथाशोन रोक देने में भी वे कभी नहीं चूकते थे। उस समय जान पड़ता था कि वे किसी प्रयोगशाला में ही काम कर रहे हैं। इस वैज्ञानिक युग में रहकर उन्होंने अपने व्यक्तिगत जीवन को ही प्रयोग की वस्तु बना हाला; एक सच्चे वैज्ञानिक की मौति उसके नियम स्थिर करते गए और सत्य की कसीटी पर सदा कसते हुए उसे ऐसा कर दे हाला जो अन्य व्यक्तियों के लिए भी आदर्श हो सकता है। वे आमरण सदा इसी बात के लिए सचेष्ट रहे कि उनका ध्यान अपने केन्द्रविंदु 'सत्य' से रंचक-मात्र भी डिगने न पावे और हमारे इस विचित्र समाज के भीतर उन्होंने अपने को प्रायः उसी प्रकार संतुलित व सावधान रखना चाहा, जिस प्रकार किसी डोरी पर चलनेवाला कलाभ्यस्त नट अपने को सँमाला करता है। the day to the Local State of the last STATE OF THE REPORT OF THE PARTY.

# सहायक साहित्य

### क साधारण प्रसंग-संबंधी

१. 'ऋग्वेद' और 'श्रथर्ववेद'

२. 'छान्दोग्योपनिषद्', 'तैत्तिरीयोपनिषद्', 'कठोपनिषद्', 'मुंडकोपनिषद्', 'मैन्युपनिषद्' श्रौर 'प्रश्नोपनिषद्'

३. 'योगोपनिषत्' (संग्रह ) Edited by A. Mahadeva Sastri, ( Adyar Library, Madras ).

४. 'पांतजलयोग-सूत्र', 'ब्रह्मसूत्र' (शांकरभाष्य) व 'सर्वदर्शन-संब्रह्र'

थ. 'महाभारत', 'श्रीभद्भगवद्गीता', श्रीमद्भागवत' व 'मनुस्मृति'

६. 'रघुवंश' (कालिदास्), 'मालिवकाग्निमित्र' (कालिदास) व 'शतकत्रयम्' (भन् हरि)

७. 'कुरम्रान शरीफ'

इ. 'गोरच-सिद्धान्तसंग्रह' (Saraswati Bhawan Texts, No 18).

'रामचरितप्रानस' ( नुलसीदास )

१० 'धम्मपदं' ( महाबोधिश्रन्थमाला १ )

89. Bhikkhu Narada Thero: 'The Bodhisatta Ideal'
 (Adyar Pamphlets, No. 158).

??. Dr. S. Radhakrishnan: An Idealist view of Life.

# ख पूर्वकालीन संत व सम्पदाय-संवंधी

१. 'श्रीगुह्यसमाजतन्त्र' (Gaekwad Oriental Series, No. 53).

२. 'साधनमाला' (Gaekwad Oriental Series, Nos. 26 and 41).

 'सेकोइ श टीका' ( नाडपाद ) edited by Dr. M.E. Correlli (G.O.S. No. 90,1941).

४. 'प्रज्ञोपायविनिश्चय सिद्धि' (अनंगवन्न) ( G.O.S. No.44).

४. 'ज्ञानसिद्धि' (इन्द्रभृति), G.O.S. No 44 ).

६. पं॰ बलदेव उपाध्याय : 'बौद्धदर्शन' (शारदा मन्दिर काशी, सं० २००३)

७. 'गंगा' (पुरातत्त्वांक )

- प्त. 'दोहाकोष' ( सरहपा काएइपा व तेलोपा ) Calcutta Sanskrit Series, No. 25 C, 1938.
- Materials etc. edited by Dr. P.C. Bagchi, Calcutta University.
- (o. 'Old Bengali Texts' edited by Dr. Sukumar Sen (Indian Linguistic Vol. X).

११. 'पाहुड़ दोहा' (मुनिरामसिंह) डा० हीरालाल जैन संपादित, (कारंजा, सं० १६६०)

१२. 'योग-सार दोहा' (योगीन्दु) अी रामचन्द्र-जैन-शस्त्र-१३. 'परमात्म प्रकाश दोहा' माला, १० (योगीन्दु) वंबई,सन् १६३०

१४. 'गोरखवानी' डा० वर्ष्वाल-संपादित (हिन्दी साहित्य सम्मेलन प्रयाग, सं० १६६६)

?v. Dr. S. Dasagupta: 'Obscure Religious Cults' (Calcutta University, 1940).

१६. Dr. Mohan Singh: 'Gorakhnath and Medieval Mysticism' (Lahore, 1937).

George Weston Briggs: 'Gorakhnath and the Kanphata Yogis' (Calcutta, 1938).

१८. 'करफुल महजूब' ( Translated by Dr. R. A. Nicholson, ( London, 1911 ).

्रेट, सञ्यद जहरुल हाशिमी: 'कुरान और धार्मिक मतभेद' ( दिल्ली, १६३३ )

२०. श्री चन्द्रवली पांडेय : 'तसन्वुफ ऋथवा सूफीमत' (सरस्वती मन्दिर, बनारस, १६४४ ई०)

Ref. Dr. A. J. Arberry: 'The History of Sufism' (Sir A. Suhrawardy, Lectures for 1942, London).

- RR. J. S. M. Hooper: 'Hymns of the Alvars'. (Heritage of India Series, Calcutta, 1929).
- 23. 'Nammalwar' (G. A. Natesan, Madras).
- J. C. Chatterji: 'Kashmir Shaivism' Part I (Kashmir Series of Texts and Studies, Srinagar, 1914).
- Rx. Baladeva Upadhyaya: 'Varakaris, the foremost Vaishnava Sect of Maharastra' (I. H. Q. XV, 1939).

२६. Dr. R. D. Ranade: 'Mysticism in Maharastra (Poona, 1933'.

- २७. ल० रा॰ पांगारकर: श्री-ज्ञानेश्वर-चरित्र' ( गीता प्रेस, गोरखपुर, सं० १६६० )
- २८. 'श्री ज्ञानेश्वरी' (ज्ञानेश्वर)
- २६. 'श्रमृतानुभव' ( ज्ञानेश्वर )
- ३०. नन्हेलाल वर्मा : 'श्री नामदेव-वंशावली' ( जवलपुर, सं० १६८३ )
- ३१. चलदेव प्रसाद मैक: 'श्री नामदेव-चरितावली' ( '' )
- ३२. नामदेवाचा गाथा, विष्णु नरसिंह जोग-संपादित (पुर्णे, शक १८४३ )
- 33. 'Namadeva' (G. A. Natesan, Madras).
- ३४. 'विश्वभारती पित्रका' ( वैशाख आषाढ़, सं० २००४, शांति निकेतन)
- ३४. 'संतगाथा' (इंदिरा प्रेस, पुरो)
- 35. Dr. D. C. Sen: 'History of Bengali Language, & Literature' (Calcutta University, 1911).
- 30. Dr. R. C. Majumdar: 'History of Bengal' Vol. I (Dacca University, 1943).
- 35. Dr. R. D. Banerji: History of Orissa ( Calcutta, 1930 ) Vol. I.

३६. रजनीकान्त गुप्त : 'जयदेव-चरित' ( खड्गविलास प्रेस, वाँकीपुर, सन् १८१० ई० )

80 The Journal of the Kalinga Historical Research Society, Vol. 1, No. 4. (March 1947).

४१. 'गीतगोविन्द' (जयदेव)

४२. 'लल्लेश्वरी वाक्यानि' (संस्कृत रूपांतरसहित ), श्रीनगर

 'Lalla Vakyani' (Asiatic Society Monographs, London 1920).

88. 'The Indian Antiquery' (October, 1920).

४४. 'नागरी-प्रचारिग्री पत्रिका' ( भा० ११, अं० ४, सं० १६८७)

85. 'Travells of a Hindu', Vol. 11.

४७, 'नागरी-प्रचारिगी पत्रिका'( भा० १३, खंक २, सं० १६८६)

४८, हजारी प्रसाद द्विवेदी: 'नाथ-सम्प्रदाय' (हिंदुस्तानी एकेडेभी, प्रयाग, सन् १६४० ई०)

ग संत, पंथ वा सम्प्रदाय-संबंधी

१. 'भक्तमाल' ( नाभादास ) नवलकिशोर प्रेस, लखनऊ

२. 'भक्तमाल' ( राघोदास ) हस्तिलिखित प्रति

३. 'भक्तमाल' (दुखहरन) " "

४. 'संतमाल' (शिवव्रतलाल ) मिशन प्रेस, इलाहाबाद

बी० बी० राय : 'सम्प्रदाय', मिशन प्रेस, लुधियाना, १६०६ ई०

६. नारायण प्रसाद वर्मा : 'रहनुमाए हिंद'

 ✓ ७. पं० शिवशंकर मिश्र : 'भारत का धार्मिक इतिहास' (कलकत्ता, सं० १६८० )

E. Dr. P. D. Badthwal: 'The Nirguna School of Hindi Poetry (The Indian Bookshop, Benarcs, 1936).

Dr. H.H. Wilson: 'Religious Sects of the Hindus (Trubner, 1862).

 K. M. Sen: Medieval Mysticism of India (Luzac, 1930).

??. Jogendra Bhattacharya: 'Hindu Castes and Sects' (Thacker, 1896).

22. Dr. J.N. Farquhar : 'An outline of the Religious Literature' (1920).

23. Dr. J.N. Farquhar: Modern Religious Move-

ments in India' (New York, 1915).

88. Dr. J.N. Farquhar: 'The Historical Position of Ramanand' (J.R.A.S., 1922).

?k. 'Ramananda to Ramatirtha' (G.A. Natesan, Madras).

१६. 'नागरी-प्रचारिगी पत्रिका' ( भा॰ १४, ऋं० १, सं० १६६१ )

१७. 'कल्याग्।' ( संत-श्रंक ) सं० १६६४

१८. 'कल्याएा' (साधनांक ) सं० १६६७

१६. 'डा॰ पी॰ द॰ वर्ध्वाल : 'योगप्रवाह' (काशी-विद्यापीठ, सं० २००३ )

२०. श्री चन्द्रबली पांडेय: 'विचार-विमर्शं' ( हि॰ सा० सम्मेलन,

प्रयाग, सं० २००२)

२१. पं० मनोहर लाल जुत्शी: 'कबीर साहब' ( १ हंदुस्तानी एकेडेमी, प्रयाग, १६३०)

२२. डा० हजारीप्रसाद द्विवेदी: 'कवीर' (हिन्दी-प्रनथ-रत्नाकर कार्यालय, बम्बई, १६४२ ई०)

२३. डाः रामकुमार वर्माः 'संत कबीर' (इलाहाबाद, १६४२ ई०)

२४. भाई लेहना सिंह: 'कबीर कसीटी' (बेंकटेश्वर प्रेस, बम्बई, सं० १६७१)

२४. महर्षि शिवव्रत लाल : 'कबीर-पंथ' मिशन प्रेस, इलाहाबाद

२६. Rev. Westcott: 'Kabir and the Kabir Panth'.

20. Dr. F. E. Key: 'Kabir and his Followers' (Religious Life of India Series, Calcutta, 1931)

२5. Dr. Mohan Singh: 'Kabir and the Bhakti Movement' (Lahore, 1934).

RE. Evelyn Underhill : Introduction to one Hundred Poems of Kabir' (Macmillan, 1923).

30. M. A. Macauliffe: 'The Sikh Religion' 6 Vols., 1909.

- 3?. Dr. E. Trumpp: 'The Adi Granth' (London, 1877).
- ३२. शालमाम: 'गुरु नानक' (श्रोंकार आदर्श चरितमाला, प्रयाग)
- 33. C.H. Lochlin: 'The Sikhs and their Book' (Lucknow, 1946).
- 38. N. N. Vasu: 'Modern Buddhism in Orissa' (Calcutta, 1911).
- ३४. 'विश्वभारती पत्रिका' (श्रावण-श्राध्विन, सं० २००३, शांति निकेतन)
- 38. W. L. Allison: 'The Sadhs' (Religious Life of India Series, Calcutta, 1935).

३७. चितिमोहन सेन : 'दादू' (शान्ति निकेतन बुक डिपो, कलकत्ता, १३४२ बं०)

३८. 'राजस्थान' ( वर्ष १, सं० २ व ३, राजस्थान-रिसर्च-सोसा-यटी, कलकत्ता)

३६. 'संत' (वर्ष २, श्रंक १०, चैत्र सं० १६६६, जयपुर)

४०. 'नागरी-प्रचारिग्णी पत्रिका' (वर्ष ४४, अंक १, सं० १६६७)

४१. 'मूल गोसांई चरित' (गीता प्रेस, गोरखपुर)

82. Dr. Mohan Singh: 'History of Punjabi Literature' (Lahore).

४३. 'सम्मेलन-निवंध-माला' (हि० सा० सम्मेलन, प्रयाग, सं०२००४)

४४. 'शिवसिंह सरोज' शिवसिंह सेंगर, नवलिकशोर प्रेस, लखनऊ)

४४. 'संत सिंगाजी' (सिंगाजी साहित्यशोधक मंडल, खंडवा, १६३६)

४६. राधाकुच्एदास : 'सूरदास'

४७. 'सूर-रत्नाकर' (रत्नाकर) का० ना० प्र० सभा

४८. पं०रामचन्द्र शुक्ल: 'जायसी-मंथावली' (का० ना० प्र० सभा)

४६. डा॰ माताप्रसाद् गुप्त : 'तुलसीदास'

४०. 'मीरांबाई की पदावली' (हिं० सा० सम्मेलन, प्रयाग, सं० २००४)

४१. 'स्वरोदय-दोहावली' (इलाहाबाद, १६४७ ई०)

४२. 'हिंदुस्तानी' ( भाग १, श्रंक ४, हिंदुस्तानी एकेडेमी, प्रयाग,-१६३१ )

43. H. De W. Griswold: 'Insight into Modern

Hinduism'.

४४. लाला प्रतापसिंह सेठ: 'जीवन-चरित्र हुजूर स्वामीजी महाराज' (वे० प्रे० प्रयाग, सन् १६०६)

४४. राय अजुव्याप्रसाद : 'जीवन-चरित्र हुजूर महाराज साहब'

(वे० प्रे० प्रयाग, १६१०)

¥4. 'The Journal of the Royal Asiatic Society' (Jan-June, 1918).

- Yo. 'The Journal of the Behar & Orissa Research Society', Vol. SIV (1928).
- χς. " ", Vol. XXIV (1938). χε. " ", Vol. XXVII (1941).
- ξο. R. V. Russel & R. B. Hiralal: 'Tribes & Castes of the C. P.', Vol. IV, 1946.
- Eq. H. A. Rose: 'A Glossary of the Tribes and Castes of the Punjab and the Frontier Provinces' Vol. III.
- §R. W. Crookes: 'Tribes and Castes of the U. P.', Vol. II & IV.
- ξξ. Dr. R. C. Bhandarkar: 'Vaisnavism, Shaivism and minr Religious Systems' (Poona, 1928).
- ६४. रामदास गौड़ : 'हिंदुत्व' ( ज्ञानमंडल कार्यालय, काशी )
- Ethics', Vol. II.
- ξξ. J. C. Oman: 'Mystics, Ascetics and Saints of India' (Fisher).
- ६७. डा॰ रामकुमार वर्मा: 'हिंदी साहित्य का आलोचनात्मक इतिहास' (इलाहाबाद, १६३८)

६८. फानी: 'द्विस्ताने मजाहिव' ( वंबई, १६६२ हि० )

- Et. Dr. Menical : 'Indian Theism.'
- Dr. J. P. Carpenter: 'Theism in Medieval India.'
- ७१. 'ख जीनतुल असिकया' (मी० गुलाम 'सरवर' )
- ७३. श्री मनोहरदास : रामस्नेही धर्मदर्पेण (शाहपुरा, सं० २००३)
- ७४. भाई परमानंद, एम० ए०: 'वीर वैरागी' (श्रनारकली, लाहौर)
- ७४. मृल प्रंथ ( शिवनारायणी सम्प्रदाय ) इस्तिलिखित प्रति

#### यः विविध उल्लेख-संबंधी

- १. व्रजरत्नदास : 'खड़ी बोली हिंदी का इतिहास', (काशी, संo १६६८)
- R. F. S. Growse: 'Mathura, A District Memoir', (1883)
- Dr. Tarachand: 'Influence of Islam on Hindu Culture'.
- K. M. Jhaveri: 'Milestones in Gujerati Literature' (Bombay, 1914).
- ४. 'खोलासातुत्तवारीख' ( दिल्ली)
- The Imperial Gazetteer of India', Vol. II, 1909.
- v. W. W. Hunter: 'The Indian Empire'.
- 5. Kincaid: 'A History of the Marathas'.
- E. G. W. Briggs: 'The Chamars' (R. L. I. Series).
- Col. H. S. Jerett: 'Ain-i-Akbari' (English Translation) Calcutta, 1891.
- ११. 'आईन-ए-अकबरी' ( न० कि० प्रे० लखनऊ, १८६६ )

### · संतों की रचनाएँ व पंथ-साहित्य

- १. 'गुरु ब्रंथ साहव' ( भाई गुरदियालसिंह, अमृतसर )
- २. 'कवीर-मंथावाली' (का० ना० प्र० सभा, १६२८)
- ३. 'अनुराग-सागर' (वे० प्रे० प्रयाग, १६२७)

- 'बीजक' (विचारदास-संपादित) रामनारायनलाल, इलाहाबादः
- ४. 'धरमदास की बानी' (वे० प्रे०, प्रयाग)
- ६. 'बोघसागर' ( वेंकटेश्वर प्रेस, वंबई )
- ७. 'कबीर मन्शूर' (वेंकटेश्वर प्रेस, वंबई 🏲
- ८. 'पंचप्रंथी' (
- ६. 'बुल्लेशाह की सीहफीं' (वेंकटेश्वर प्रेस, वस्वई)
- १०. 'तुलसीसाह्ब की शब्दावली' ( बे० प्रे०, प्रयाग )
- ११. 'पद्मसागर' ( वे॰ प्रे॰, प्रयाग )
- १२. 'घट-रामायन' ( दो भाग ) वे॰ प्रे॰, प्रयाग
- १३. 'रब्रसागर' ( वे॰ प्रे॰, प्रयाग )
- १४. 'दादूद्याल की वानी' (चंद्रिकाप्रसाद त्रिपाठी, वैदिक यंत्रालय,... अजमेर, १६०७)
- १४. 'सुन्दर-प्रंथावली' ( हरिनारायण शर्मा ) २ भा०, राजस्थान रिसर्च सोसायटी, कलकत्ता, सं० १६६३
- १६. 'विचार-सागर' (वॅकटेश्वर प्रेस, वम्बई)
- १७. 'श्री हरिपुरुष की वानी' (सेवादास-संपादित, ) सं० १६८८
- १८. 'दरियासागर' ( वे॰ प्रे॰, प्रयाग )
- १६. 'ज्ञानस्वरोद्य' ( ह॰ लि० )
- २०. 'महात्मान्त्रों की बानी' ( भुरकुड़ा, जि॰ गाजीपुर )
- २१. 'अमी-घूँट' ( वे० प्रे०, प्रयाग )
- २२. 'वषनाजी की वानी' (मंगलदास-सम्पादित) जयपुर, संव 8338
- २३. 'शब्द्सागर बुङ्गासाहब का' (वे० प्रे०, प्रयाग )
- २४. 'गुरु अन्वास-ज्ञानदीपक' (साहू की गली, लाहौर, १६३४)
- २४. 'भक्तिसागर' ( नवलिकशोर प्रेस, लखनऊ )
- २६. 'संत सुंदर' ( ह० लि० प्रति )
- २७. 'संतविलास' ( ह० लि० प्रति ) '
- २८. 'सार वचन', नज्म व नस्र ( वे० प्रे०, प्रयाग )
- २६. 'प्रेमवाणी' ( वे० प्रे०, प्रयाग )
- ३०. 'गुलाल साहब की बानी' (वे० प्रे०, प्रयाग )
- ३१. 'पलटू साहब की कुंडिलिया व बानी' (वे० प्रे०, प्रयाग )\*

३२. 'गरीबदास की बानी' ( वे॰ प्रे॰ प्रयाग )

३३. 'रैदासजी की बानी' (वे० प्रे० प्रयाग)

३४. 'भीखासाहब की वानी' (वे॰ प्रे॰, प्रयाग)

३४. 'यारी साहब की रत्नावली' (वे॰ प्रे॰, प्रयाग)

३६. 'मलूकदास की वानी' (वे० प्रे०, प्रयाग)

३७. 'जगजीवन साहब की बानी' ( वे० प्रे॰, प्रयाग )

३=. 'धरनीदास की बाकी' (वे० प्रें०, प्रयाग)

३६. 'द्रियासाह्य ( मारवाड्वाले ) की बानी' (वे० प्रे॰, प्रयाग)

४०. 'सहजप्रकाश' (वे॰ प्रे॰, प्रयाग)

४१. 'दूलनदास की बानी' ( वे० प्रे० प्रयाग )

.४२. 'ब्रह्मबानी' ( प्राग्पनाथ ) ह० लि० प्रति

४३. 'पोथी संतमतसार' ( वनारस १६०४ )

४४. 'विवेकसार' ( किनाराम) बनारस, १६३१ ई०

४४. 'गीतावली' (किनाराम ) बनारस, १६३२ ई०

४६. 'संतगाथा' ( इंदिरा शेस, पुरो)

४७. 'संचिप्त आत्मकथा' ( सस्ता साहित्य-मंडल, दिल्ली )

४८. 'स्वामी राम के लेख व उपदेश,' लखनऊ ( रामतीर्थ पब्लिकेशन लीग )

88. 'Radha Soami Mataprakash, (Calcutta, 1941).

40. 'Discourses on Radhasoami Faith' (Calcutta, 1942).

الم Young India.

42. 'Harijan'.

43. 'Ramanama-infallible remedy' (Anand T. Hingorani, Karachi, 1947).

xx. 'Psalms of Dadu' ( Theosophical Society,

Benares, 1930)."

xx. Pilgrim's Path (Dayalbagh Press, Agra, 1948)

४६. 'जीवन-चरित्र-बाबूजी महाराज ( वंशल प्रेस, आगरा, १६४८ ई॰ )

४५. 'द्वारकादास की अनमे वासी, ( ह॰ लि॰ प्र॰ )

४८. 'गरीबदास जी की वासी' ( स्वा॰ मंगलदास-सम्पादित, मंगल प्रेस, जयपुर )

प्रध. 'पद्धामृत ( स्वा॰ मंगलदास-सम्पादित मंगल प्रेस, जयपुर )

६०. 'रज्जब जी की वाणी' (वंबई, सं० १६७१)

६१. 'श्री रामचरणदास जी की अण्भे वाणी' (श्री रामनिवास धाम, शाहपुरा, सं० १६८१)

६२. शब्दावली ( संत शिवनारायण ) हस्तलिखित प्रति

1 100 1

THE PARTY OF THE P

was a margin make several stable of the contract of

The Paris of the Conference of the Paris of

Designation of the last of the

Law Montales assessment when the wife of

## शब्दानुक्रमणी

য়া त्रांगद ( गुरु ) २८८, २६६, २६७-३०२, ३०७, ३३०, ३४५ ४२६, 420 'अंगवंधू' ४२०, ४२६, ४६०, ५२०, 428 श्रकवर (वादशाह) ७३, ७४, ३०४, ३०५, ३०६, ३११, ३१४ ४११, ४१=, ४६५, ४७६, ५१६, ५३५, प्रहण, ६२४, ६४१ अकाली (ना० पं०) ३६६-७ 'ग्रखयारल ग्रखियार' १३५ 'असरावट' (जायसी ) २६१ श्चगरदास (सत्तनामी) ५२२ अगरमानदास ( सत्तनामी ) ५५२ 'ब्रगस्त्य संहिता' २२२, २२८ 'त्रप्रशान' (द० दा० ) ५७२ अग्रदास ६१५ 'अप विनाश' ( जगजीवन ) ५४५ अधीरपंथ ६२०, ६३१, ६३३ ग्रचलदास खीची २३४ ग्रजबदास (बा॰ पं॰ ) ४८८ अजबदास (सत्तनामी) ५५२ 'ब्रठवारा' (बुल्ले शाह ) ६२६ 'ग्रग्मै वागी' (रा॰ चरन ) ६१८ 'ऋध्यात्म रामायसा' २२२, २२८ अनंतदास १३५, १४२, १४६, १५८, २३६

श्रनंतानंद १५८, २२३, ५५६, ६१५ 'अगद्ध दिस लास्ट' ( रस्किन ) ६८६ 'अनभै प्रबोध' (दा० पं०) ४३२ श्रनाथदास ४३१, ५६० 'अनुराग सागर' १३५, १४६, २६३, २६४, २८०, २८४ अफ़सोस (शेरअली) १४३ अबुल फज़ल १३५, १३७, १४३, १६२ अबल इक १३५ अब् वकर ७० अब्दुल कादिर ७२ अमरदास (गुरु) १३४, १४६, ३००-१, ३०२, ३०३-७, ३१०, ३१२, ३४८, ३४६, ३५०, ३५४, ३५५, ३५६, ३६१, ३७०, ४२६, EUR श्रमरदास ( घ॰ सं० ) ५६४, ५६६ 'श्रमर मूल' (क॰ पं॰) २८३, २८४, रद्भ 'श्रमरलोक श्रखंड धाम' (च॰ दा॰) 808 'ग्रमर सार' (द० दा०) ५७१ 'श्रमरमुखनिधान' (क० पं०) १३५, २६५, २८४ 'अमीष्ट' (बा० पं०) ४७६, ४६४ श्रमीर हसन ७४ 'श्रमृतधारा' (नि॰ सं० ) ४६८

'श्रमृतानुभव' ८६, ६० श्रमोल नाम (क० पं०) २६६, २७२ श्रयोध्याप्रसाद (म० पं०) ५०८, ५१४ श्रयोध्याप्रसाद (रा० स०, लालाजी)

663 अर्जुन २२-३ अर्जुनदास (नि॰ सं॰) ४६८ अर्जुनदेव (गुरु) १००, १०५, १७५, १७८, २३२, २३४, २५२, २५३, ३०८, ३०६, ३१०-१६, ३१७, ३१८, ३२०, ३३८, ३५६, ३६४, ३७०, ३८४, ५५१ 'अरिल्ल' (पहर दार ) ५४६ 'ग्रारिल्ल' (वाजिद ) ४३३ श्रलखधारी १०३ ⁴ ब्रलख बानी' ( म॰ पं॰ ) ५०८ अलफ अली खाँ ४२८ ग्रामी ७० ग्रध्टाङ्ग योग वर्णन (च० दा०) ६०१ 'अवरारे मार्फत ५२३ <sup>4</sup>त्रासादिवार' २६५, २६७, २६८, २६६, ३०१, ३०६, ३१८, ३२६, ३४० ग्रहमदशाह ग्रब्दाली ३११, ३३४, 385

'ब्रह्मदिया' ५३६ श्रा

< अइमदशाह (सुल्तान) प्रदर, प्रदप्

आंडाल (मोदा') पर आंनदास (नि॰ सं॰) ४६२-२, ४६६ आईन-ए- अकबरी १३५, १३७, १४२, १४४, १६०, १६३

थाई पंथ ५६ 'श्रागम पद्धति' (जगजीयन ) ५४५ स्थाडवार ७६, ८१, ८६, १३३ श्रात्मकथा (सच्चित ) ६८६ 'श्रादि उपदेश' (सा० सं०) ३६६,

४००, ४६४, ५२१
'श्रादि ग्रंथ' (दे० गुरु ग्रंथ साहब)
श्रादिनाथ ५७, ५८
'श्रानंद' ३१२, ३१८
'श्रानंद' (गुलाब चंद ) ६३१
'श्रानंदधन चौबीसी' २८६, ३६०
'श्रानंदधन (जैन कबि ) ३८८-६०
'श्रानंदधन वहोत्तरी' ३८६
श्रानंदधन सहस्य (सर, साहेबजी) ६४०,

६६६,६७३ 'श्रावक' ५६४ 'श्राराविशे मोइफिल' १४३ श्रालम ३१३ श्रावापंथ ६४६ श्राशानंद ५०७ श्राशाराम (नि० सं०) ४६६

इंजील (बाइबिल) ५१७, ५२६, ५३५ 'इंदव देखते' (दा० पं०) ४३३ इनायत शाइ (फ़कीर) ६८५ 'इश्क अर्क' (पा० पं०) ६१३ इस्लाम धर्म ६६,१४६,१५०,१८३, १८४,२०१,२६०,२६०,२६१,३२२, ३२५,३३१,३३२,३५५-६,३५७,३८४

ई ईश्वरदास ५४२ ईसाई धर्म ५१७ ईसा मधीह ५३५,५७५ -

उ

उप्रनाम (क॰ पं॰) २६६,२७१ उत्तराढ़ी सम्प्रदाय (दा॰पं॰) ४३३, ४५१

उदयराम (म०पं०) ५१३ उदासी कबीर २७५ उदासी सम्प्रदाय (ना०पं०) २६२,३०७ उपाख्यान विवेक (पह०दा०) ५४६ उमर ७० उमराव सिंह (सा०सं०) ३६६ उसमान ७०

ऊ

कदादास (उदयदास) १६३,३६४, १६६,३६७,३६८,३६६,५३६ कदा शसा (क॰ पं॰) २७५

Ħ

'ऋग्वेद, ४,२७,५५,५६, ऋगमदेव ४६

U

एकनाय ७,८६,१०६ एकांतिक धर्म २२,२५ एलिसन (साइर) ३६१,३६५,३६६, ३६६,५३६,५४० स्रो-स्री

क्रोमा (गीरीशंकर हीराचंद) ६२२ श्रीघड़ पंथ ६६ श्रीरंगजेब (बादशाह) ३२१,३२२, ३२४,३२५,३३२,३६३,३६४, ५१२,५२२,५२५,५३०,५४०, ५४१,५४२,५६⊏ श्रीलिया(निवामुद्दीन) ७४ क

कंथड़ नाथ ५६,४६४,४६५
किनेंधम २३३
किनेंधम २३३
किनेंधम २३३
किनेंधम २३३
किनेंधम २३३
किनेंधम २३३
किनेंधम १३३,३६५
किनेंधम १३६,३६५
किनेंधम १३६,१६५,१४६,१४७
किनेंधम १३६,१६५,१८१,२५६,१५५६,१५८,१६१,२८६,३८८,३६१,४३२,४६४,४६८,६३६,६७०

'कबीर परिचय' १३५ कबीर वट १६५,२७५ 'कबीर मंशूर' १६५,२६३,२८५-६,२८७ कबीर महाविद्यालय २६७ कबीर साहब ७,६,१०,११,१६,६३,

EX,EE, ? o e, ? o o, ? ? o, ? ? ? , ? ? e, ? ? ? ? ? ? ; E, E e, ? ? ? ? , ? ? e, ? ? ? ? y x, ? e ?, ? e ? , % ? e, Y ? e, Y e, Y e ? · ? , % Y e, Y e e, Y e e, Y e ? · ? , % Y e, Y e e, Y e e, Y e ? · ? , % Y e, Y e e, Y e e, Y e ? · ? , % Y e, Y e e, Y e e, Y e e, Y e e e, Y e e 'कवीर साहब की शब्दावली' १८० कवीर साहब का साखी संग्रह १८० कबूतरा राम (शि०ना०) ५६६ कमलानंद (स०पं०) २७५ कमाल १३४, १६८-६, १७४, २२१, २४६, २५१, २६२, २७५, ४१३, ४५४, ४६० कमाली १६८-६

कमाली १६८-६
'कयामतनामा' ५३१, ५३२,५३५-६
करडा पंथ ४७१
करलाट ८६
'कश्मल महजूव' ७१
'कहानड़े प्रयंघ' २६२
काको (ख्वा॰ कु॰ बख्तियार)
७३,७६

काग्रहपा ४४.५, ४६ 'कादम्बरी' ५७ कादिरिया (स्० मं०) ७१, ७४ कान्हड्दाम (नि० मं०) ४६२-३,

४६६, ४८२ कुलपात नाम प् कान्हा ग्वाल ( म॰ पं॰ ) ५०८, ४५१ कुलरोखर ८२ 'काफी' (बुल्लेशाह) ६२६ कूका ३६४ कामजीत सिंह ( शि॰ ना॰ ) ५६५ कृपाराम ( रा कामताप्रसाद ( मुं॰ सरकार साहेब ) कृष्ण्दास पय

६६६, ६७३ 'कायोबील' (दा० द०) ४४६ काल चक्रयान ४८, ६६ 'कालाभूत' (पा० दा०) ६१३ कालुराम ग्रावोरी ६६, ६२६, ६३०,

६३१ 'काशी खंड' ( से॰ दा॰ ) ५४८ काशीदास (क॰ पं॰) २६६ काशीदास (पा॰ पं॰) ६१३ काशी नागरी-प्रचारिणी सभा१७५,

१७८-६,४१०,४२०,४६८,५६२ काश्मीर शैवसम्प्रदाय ६५,६६,८६,८६ कासिम (मु० विन) १३० किनाराम अधोर्श (बाबा) ४८८,५१७,

प्रद्रद्रस्य-३१,६३२,६३३
'किरतन' (प्रा० ना०) प्रदेश
किसनदास (नि० सं०) ४६६
की (रे० डा० एफ्० ई०) १३५,२७४
कील्ह ५०७
कुंजविहारीदास (म० पं०) ५०८,५१४
कुंभा (महाराखा) २३४
कुमारसाहव (वा० पं०) ४८७,४६३

कुमारिल भट्ट १३० 'कुरान शरीफ़' ६८,६९,७६,१२७, १८७,५२९,५३५,५४१,६८५ 'कुलज़म शरीफ़' ५२१,५३२-३,

कुलपति नाम (क॰ पं॰) २६६ कुलरोखर ८२ कुका १६४ कृषाराम (रा॰ स॰) ६१५,६२० कृष्णाराम (रा॰ स॰) ६१५,६२० कृष्णा पूर्ति (जे॰) ५३६ कृष्णा सनेही (म॰ पं॰) ५०८,५१४ केवलदास (द॰ दा॰) ५६६ केवल नाम (क॰ पं॰) २६६

केवल नाम (क॰ पं॰) २६६ केशावदास (कवि) ३२६,४३० केसोदास (बा॰ पं॰) ४७६-८०,४८२,

854,858,85¢

कोकिलदास (क० पं०) २६४
कोटना शाखा (म० सं०) ५४२-५०
कुक्स (विलियम) ११६,३६१,४५७,
४८०,५४३,५४५,५८६,५६८
चितिमोहन सेन (ब्राचार्य) ११५,
११६,११७,३७६,३६०,४०६,
५०५,५०८,५८५,५६३,६५०
चेत्रदास (दा० पं०) ४२१,४२२
स्व

'खजीनतुल ग्रमफिया' १३५,१३६, १४६,१५६

खाकी साँ ५४१ खाकी सम्प्रदाय (दा० पं०) ४५८ खालमा सम्प्रदाय (दा० पं०) ४५५ खालमा सम्प्रदाय (सि० घ०) २८७,

३३०,३२३,२२८,३५५ स्विजड़ापंथ ५२७ खुलास (प्रा॰ ना॰ ) ५२१ खुसरो (ग्रामीर) ७४ स्वेदारू राम (शि॰ ना॰) ५६६ स्वेमदास (दा॰ पं॰) ४२३ स्वेमदास (सत्त॰ से॰) ४६४,५४७,

५४६ 'खेलवात' (या॰ ना॰ ) ५३१ 'खोलासातुत्तवारीख' १३५,१४३, १६३,३७३

ग

गंग ६२४ गंगा दास (नि॰ सं॰) २६५,४६६ गंगानाय ५६ गंगाप्रसाद (म॰ पं॰) ५०८,५१४, गंगाराम (ना॰ सं॰) ६५६ 'गगनडोरी' (पा॰दा॰) ६१३
गजराज साहब (वा॰पं॰) ४६३
गरीबदास ५,१३४,२६३,२६६,५१८
५७४,५६८,६०७-८,६०६,६१०
'गरीबदासजी की बानी' (दा०पं०)
४३२,६०८
गरीबदास (दा०पं०) ४११,४१४,
४१६,४२२,४३२,४५४-५,

४५६
गरीवदास (ग०रवा०) ६७२,६७३
गरीवदास (वा०पं०) ४८८
गरीवनाथ ६०
गरीव पंथ ६०६,६०७
गलगलानंद ५५६
गाँधी (महारमा) ११,६४२-३,६८३,
६८५,६६६,७००,७०१,७०३,

७०४,७०५,७०७ गालवानंद२२४ गिरघारीदास (सा०पं०)६५४,६५९, गिरिवरसिंह (शि०ना०)५६६ 'गीतगोविंद ६३,६४,६५,६६,६७-८

'गीतावली' (कि॰रा॰) ६३१ 'गुण्यगंजनामा' (दा०पं॰) ४६० गुण्यपाल (क०पं॰) २७४ गुण्यीदास (द०दा॰) ५७० गुप्त (रजनीकांत) ६५ गुरदास (भाई) ३१३,३३३,३५६,

'गुरु ग्रम्यास' ५२१,५८३,५८४,५८५ ५८६,५८७८,५६४ 'गुरु उपदेश' ( रा०स्वा० ) ६६७ गुरु चरनदास मेइता ( मेइताजी ) ६७०,६७४ गुढ दयाल (शि०ना०) ५६ ६ गुरुदित्ता ( बाबाजी ) २१६,३२१, ३६१, गुरु प्रताप (म॰दा॰) ५०८ गुरु भक्ति प्रकाश ( रा० रू० ) ४६६ गुरु महातम २६४,२८४ गुरुमुखी ३०२ गुरु सम्प्रदाय (सं०दा०) ४३६ गुलजार राम (शि॰ ना॰) ५६६ गुलाबदास (गु॰दा॰) ३६८ गुलाबदासी ( ना०पं० ) ३६८ गुलाम ग्रहमद ( मिर्जा ) ५३६ गुलालसाह्य ४७५,४८०,४८१,४८३, 854,853,854,855,855,408 'गुलाल साइव की वानी' ४८३ गुलेरी ( चंद्रधर शर्मा ) ४६५,४६७ गैदाराम (शि॰ना॰) ५८६,५६५ गेसूदराज़ ( मु॰बे॰ ) ६१ गैनीनाथ ५.७ गोपालदास (दा०पं०) ४५६ गोपालदास ( घ०स० ) ५६६ गोपालदास ( म०पं० ) ५०८,५१४ गोपीचंद ५६,४६० गोमतीदास ( म॰पं॰ ) ५१३,५१४ गोविंद ( भक्त ) २६१ गोविंद साइव ( बा॰पं॰ ) ४८६, x==, x=E, xE \$, 4x ? गोविंद सिंह (गुरु ) ३२६-३५,३३६, \$\$6,\$\$E,\$\$E,\$XE,\$XX,

३५६,३६१,३६३,३६५,३६६, 300,428,428,488 गोरल गोष्ठी २८४ गोरखनाथ १०,५७,५८,५६,६०-१, ६२,६३,६४,३६६,४१५,४६०, ४६६,६३०, गोराकुंभार (गोरोवा) ११२ गोरी ( शहाबुद्दीन, मुहम्मद ) ७३, गोसाईदास (सत्तनामी) ५४७,५४८, गौड़ (रामदास) ६०२ गीतम बुद्ध २०-१,३२,३३, ५५ गौस ( मुहम्मद ) ७४ ग्रंथ (शि॰ना॰) दे॰ गुरु श्रन्वास<sup>\*</sup> मंथसाह्य ( गुड ) ६३,६४,६८,६६, १००,१०४,१०६,११५,११७, ११=,११४,१४०,१७७==, १८१,२३५,२५०,२५३,२६१, २६६,२६७,३०३,३०६,३२०, ३२२,३२६,३३३-४,३४० ३५३,३५६,३६३,३६७,३७२, \$06,358,856,860,858, प्रव, प्रश, ६७२ माउस साहब ५३१,५३२,६४१ ग्रियर्सन (डा०) १०१,१०२,२३३, ₹22,843,44₹ 'बट रामायन' २६३,२८३,६३६, ६४६-=,६५०,६५४ घउसीदास (दा०पं०) ४२२,४२८, 830

बासीदास (सत्तनामी) ५५१-२,५५३ बुरविन सिंह (शि॰ना॰ ) ५६६ बोड़ाचोली ६०

च

चंडीदास ६१,१३२ चंद्रशह ३१३-४,३१८ चंप्रास (दा० पं०) ४२१,४२२ चंप्रास (दा० पं०) ४२१,४२२ चक्रवर्ती (अनुकृत चंद) ६६६,६७२-३ चतुरदास (रा० स०) ६१८,६१६,६२१ चतुरमुजजी (दा० पं०) ४२२ चतुरमुजजी (दा० पं०) ४८६,४६३, ४६४ चतुरमासा (दे० न०) ४८७ चतुरीदास (महंथ) ५६७ चत्रमुज २६२ चत्रमुज २६२

चरगादास २६६,५१७,५१८,५६६-६, ६०१,६०३,६०५,६०६,६०८ चरगादासी सम्प्रदाय ५६६,५६६,६०२,

६०५,६०६,६०८ चरन ध्यान (दे० दा०) ५४७ चर्पटीनाय ४६० चांगलराज २७७ चिश्तिया (स्० से०) ७१,७२,१३२,

348

चिश्ती (अब्दुल्ला) ७३ चिश्ती (गदन) ४०४ चिश्ती (शेख मुईनुदान) ७३,७६,३७३ चिश्ती (शेख सलाम) ७४,३७३ चुगुकर नाथ ६०

चूड़ामिश नाम (क० पं०) २६६,२७२ चूढ़ड़दास (या० पं०) ६१३ चेतनानंद ५६५ भ्वेतावनी' (लालदास) ४०७ चेतन्य (महाप्रभु) ८५,६१,३५८ चेतन्य सम्प्रदाय ८६ चेतन्य सम्प्रदाय ८६ चेतन्य स्वामी ५२४ चेनराम (बाबा) ५६४-५,५६६ चोखामेला १०८,११३ चौरोगीनाथ ५६,५६०

छु छुत्तीसगढ़ी शासा (क॰ पं॰) २६८-७३,२८१ छुत्तीसगढ़ी शासा (सं॰ सं॰) ५५१-४ छुत्रसाल (महाराज) ५३०,५३१ छुन्दोग्य उपनिषद् ४ छीतरजी (दा॰ पं॰) ४३३

ज

जंगली बाबा (घ० सं०) ५६६
जंभनाय (जंमाजी) २५७,३७०-२
ज्ञकारिया (बहाउद्दीन) ७२१
जगजीवन (दा० पं०) ४२१,४२२,
४२७,४२८,४३०,४३३,५४५
जगजीवन (नि० सं०) ४६२-३
जगजीवन (सत्तनामी) २६३,३८७,
४८२,४८३,४६३,४६४,५३८,
५४२-५०
जगन्नाय (नि० सं०) ४३४,४६१,४६२
३,४६४
जगन्नाय साह्य (बा० पं०) ४८८,४६३

जगरामदास (स॰ स॰) ६२१ जगाजी (दा॰ पं॰) ४२२,४२७ जगादास (क॰ पं॰) २७५ जन कृषा (बा॰ पं॰) ४८८ जन गोपाल (दा॰ पं॰) ४०६,४१६, ४२१,४८२

'जनम लीला परची' ४०६,४१६,४२१ 'जनम साखी भाई वाले की' ३०३ 'जपुर्जा' २६५,२६६,३०१,३०६, ३१५,३१८,३४२-४,५२०,६५८

जमाल ४१३ जयदेव (संत) १०,११,६३,६४-६,

१३२,६६८ जयमान (क० पं॰) २७४ जयसिंह (राजा) ३२२,३२४ जहाँगीर (बादशाह) ३१४,३१८,३१६,

३६४ जाइसा (दा० पं०) ४२२ 'जाफ्रनामा' ३३२ जायसी (मलिक मुह०) ७४,७६,२५७,

२६०-१
जालंघर नाथ ५७,६०,६३
जिनगजसूरि ३६०
जीतसिंह (शि० ना०) ५६५
जीनस (जे०) ६६१
जीनम (शेल) ७४
जीवन मस्ताना (घा० सं०) ५३८
जीवन साहव (बा० पं०) ४६३
जीवा १४७,२६३,२७५

जीवा-पंथ (क० पं०) २७५

जमार सिंह, ३२६,३३२

जैगीपन्थ २१

जैतराम (दा० पं०) ४५६ जैनधर्म २४,१२०,५१७ जैनारायण साहब (वा० पं०) ४८७,

जैनारायण साहब (बा० पं०) ४८७, ४६३ जैमल जी (दा० पं०) ४२२ जैमल सिंह ६७२,६७३ जोग जीत (च० दा०) ५६६ जोगी इंदु ५३ जोगीदास (सत्तनामी) ३६२,३६३, ३६४,३६५,३६६,३६७,३६८, ३६६,४०३,५३६,५४० जोवराज (शि० ना०) ५६५ जोरावर सिंह ३२६ 'शानगुष्ट' (गु० सा०) ४८३,४६८,

४६६ 'ज्ञान चौंतीसा' १८१ ज्ञानदास (क॰ पं॰) २६४,२६६,२७६ ज्ञानदीपक (द॰ दा॰) ५६६,५७१ ज्ञानदेव (ज्ञानेश्वर) ७,१०,८८,८६, ६०,१००,१०६,१०८,११३,११४

१२३,१८२
'हानप्रकाश' (जगर्जावन ) ५४५
'हानबोध' (म० दा० ) ५०८
'हानमाला' (द० दा० ) ५७२
'हानमूल' (द० दा० ) ५७२
'हानस्तन' (द० दा० ) ५७०
'हानसमृद्ध' (सुं० दा० ) ४३१
'हानसागर' (क० पं० ) १५३
'हानस्खमनी' (पा० पं० ) ६१३
'हानस्वरोदय' (च० दा० ) ५८६
६०१

'ज्ञानस्वरोदय' (द० दा०) ५७०, ५७१, ५७५ ज्ञानीदास (क० प०) २७५ 'शानेश्वरी' ८८, ८०

新

कामदास ५१६ काली रानी २४०

टकसारीपंथ (क॰ पं॰ ) २७५ टंप साहब ३४० टांट साहव ३६१ ट्रेल (जान) ४२१ ट्रैवनियर १६५

ठाकुरदास ( म॰ पं॰ ) ५०८,५१४ 'ठिंग पारध्या' ( रा० च० ) ६१६

डिस्कोर्सेज स्त्रान राघास्वामी फ्रेथ इप्रद डेदराज ६३८,६५५-६ होंबीपा ४५

ਰ

तकी ( शेख, भूँसीवाले ) ७२,१६०, १६२ तकी (रोख, मानिकपुरी) १३२,१५६ 'तत्त्व उपदेश' ( या॰ पं॰ ) ६१३ 'तत्त्वसार' ( खे॰ दा॰ ) ५४८ तस्वा १४७,२६३,२७५ तवरीजी (जला०) ७२ ताराचंद ( हा॰ ) ३६८,४५३ तारा नाथ (लामा ) २७७ तिमूरलंग ३७३

'तीयांवलि' ( नामदेव ) ८६,११३ त्लागम ७,८६,१०६,१४६ तुगलक (फ़ीरोज शाह ) ११५ तुगलक ( मुहम्मद विन ) ११४ तुरसीदास (नि० सं०) ४६२-३,४६८-\$08,3 तुलसीदास (गो॰) ५६,६८,२१६ इद्ध,४३०,४६७,५०७,६४६, E88, E48, E=8 वलसी साहब २६३,२८१,६३६,६४३-५०, ६५४, ६५२, ६५३, ६५४, ६५८,६६०,६७६ तेगबहादुर (गुरु) ३१६,३२१,३२३-२६,३३३,३५,,१६५,५१२ तेज्ञधारी साहब (बा॰ पं०) ४६३ 'तैत्तिरीय उगनिषद्' ४ तीरेत प्रह, प्रम् 'त्रिज्या टीका' (पूरनसाइव ) २६६, २८७,६३७ त्रिपाठी ( डा॰ रामप्रसाद ) १३५ त्रिपाठी (रा० व० चद्रिका प्रमाद) 808,888,880

'त्रिया चरित्र' (गु॰ गो॰ ) ३६३

त्रिलोचन ६४, १२३-५,२२६ त्रिवेगीदास (बा॰ पं॰ ) ४६३

27

थांवा ४२१ थिंती १८१ थियोसाफिकल मोसायटी ५३६,६८०

दत्तात्रेय ६६,४६४,५१८,६२६,६३०, ६३१

'दबिस्ताने मजाहिब' १४६ दयानंद ( बा० पं० ) ४७६,४६२ दयानंद (स्वामी) ४०४,६३८ दयानाम (क॰ पं॰) २६६,२७० दयाबाई( च० दा० ) ६०० 'दयाबोध' (च० दा०) ६०० दयाराम ( ठाकुर ) ६४१ दयाराम (दा० पं०) ४३२ दयामराम (रा० स० ) ६२१ दयालदास (दा० पं०) ४३१,५१४ दयालदास (म० पं०) ५१३ दरियादास १३४, ३८७, ५१७, ५१८, ५२०, ५६६-७०, ५७७, ६५३ दरियादासी सम्प्रदाय ५६६ दरियानाय ५६ 'दरियानामा' (द० दा०) ५७२ दरिया पंथ ५७= 'दरियासागर' ( द० दा० ) ५६६, प्रथर, प्रथर, प्रथप दरियासाहब १५१, ५७८, ५७६, मूद्र, ६४१ दलदास ( द० दा० ) ५६६ दलुदास ३=२ 'दसम ग्रंथ' (सि० घ०) ३३४,३५३ 'दस रहन' ( म० दा० ) ५०८ दाद्दयाल ६,१३४,१५१,२४६,३८७, 800,802.90,899,893, ४२४,४२५,४२६,४२७,४२८, ४२६,४३२,४३३,४३४,४३५, x\$E, 880, 888, 888, 988, ARRIARA'RRE'ARR'RRE' xx£'xxo'xx5'xxe'xeo'

४६१-८,४७६,४२६,५२८,५३६, ४७४,४७६,६३६,६३८,६४०, \$42,4E0 दाद्वंथ २५६,३२६,३२८,३६१,४०६, 86x'850'855'85x'8X= ४६०,४६६,४७४,४६४,५१७, ६३७,६४५ दादू महाविद्यालय ४२६,४५६ दानकवीर (क० पं०) २७५ दामोदर दास (दा॰ पं॰ ) ४३१ दारा शिकोइ (शाहजादा) ७४,३२१, ३८६,५१६,५२३,५२४,५२५-६, \$32,08x दिलशुद्ध राम ( रा० स० ) ६२१ दिल्ली शाखा ( सा॰ स॰ ) ३६३ दीन इलाही ५१६,६३६,६४१ दीन दरवेश ३८७,५२२,६२१-३,६२४ दलहरन ५१७,५८४,५८६-७,५६५ दूदाजी ( राव ) ३७० व्लनदास ४६४,५१८,५४७,५४८, 382 दल्हाराम ( रा० स० ) ६१८,६१६ ६२१ दृष्टांतसागर (रा० च०) ६१६ देवशीनंदन (बा॰ पं॰) ४८७, 838,838 देवचंद (निजानंदाचार्य) ५२६, प्रव् देवननाथ ६० देवनाथ ५०७ देवसेन ५१ देवा सिंह ६७२

देवीदास (स॰ ना॰) ४६४,५४७,५४६ देवीदास (ह० सं०) ३६६ 'दोहावली' ( दृ॰ दा॰ ) ५४७ 'द्वादशपंय' (क० पं०) १३५,२६२, २७५ द्विवेदी (म॰ सुधाकर ) ४१०,४२०, 480 द्विवेदी ( डा॰ इजारीप्रसाद ) १४६ 'धनी धरमदास की बानी १४३-४, घनौती शासा (क०पं०) २७३-४ धन्ना भगत १०८,१३४,२२०, २२१,२२३,२३६-२३७,२३६, 344,98,899,448 घरनीदास ५५६-६०,५६१,५६२, प्रहर, प्रम धरनीश्वरी सम्प्रदाय २६५,५२२,५५६ प्र २-३,५६५ 'धर्मगीता' २७८,२७६ 'धर्म जहाज' ( च०दा० ) ६०१ धर्मदास (क०पं०) १३४,१४२, १७४,१७७,२६२,२६८-७०, २७४,२७६,२८०,५७४,५८६ घर्मदास ( २१० स० ) ६२१ धर्मनाय ५८ धर्म-सम्प्रदाय २७७,२७६,२८१ धर्मेन्द्र ब्रह्मचारी (डा॰) ४६७,४७०, 459 धामी सम्प्रदाय ५१७,५२१,५२= धीरजनाय (क॰ पं॰) २६६,२७०,

२७३

ध्रॅंधलीमल ६० ध्यानदास (नि॰ सं॰ ) ४६२-३ ध्वजनाथ पंथ ५६ नक्शवंद (बहाउद्दीन ) ७५ नक्शबंदिया (स्र सं०) ७१,७५ नम्म ( शठकोप ) दर ननुथ (शि॰ ना॰) ५१६ नरसिंह साहब ( वा० पं० ) ४८६-७, नरसिंह दास (नि० सं०) २६५,४६६ नरसी मेहता ६१, ४६० नरहयांनंद १५,२२३, ५५६ नवनिधिदास ५१६ 'नसीहत की पुड़िया'(सा०सं०) ३६**६** नांगी सम्प्रदाय(नानकी पथ) ६०६ ६३८,६५५,६५७ नागपंथ ५१,६६,४६० नागा सम्प्रदाय(दा०पं०) ४३३,४५६-७-नाथ (नि॰सं॰) ४६२ नाथ पंथ ६१,६६,२५७,२८१,३७१ ४१५,४६४ नाथयोशी सम्प्रदाय ४४,५८,५६, ६१,६४,६६,६७,७६,१०४,१२७-१३२,१३३,२२३,६६= नादिग्शाइ ६०० 'नादिरिन्तुकात'प्र१६ नानकदेव (गुरु) ६,११२,२८८,२८६ ६७,३१२,३२२,३३०,३३५, \$\$E,\$\$E.80,\$89-0,\$8E, ३५०,३५२,३५३,३५७,३५६, ३६०,३६३,३६८,३७०,३७४,

३७४,३८७,४१४,४२६,४३४, 840,848-7,867,408,470, प्रर,प्रत,प्रद,६३८,६४२, 233,033 नानकपंथ ( सिखधर्म ) २५६,२५७, २६५,२८७,३८६,३८८,३६१, ४१४,६३६,६३७,६३८,६४८ नाना फडनवीस १७५ नाभादास ६४,६६,१२३,१३५,१३६, १५८,२२३,२२८ ३१,२३३,२४०, 284,244,245,443 नाम क्यीर (क० पं०) २७३ नामदेव ७,६,१०,८६,६४,६६,१००, १०१,१०५,१०७-१८,११६-२२, १२३,१२४,१२५,१३१,१=६, २२६,२३२,२४६,२५२,४२६, 848,857,408,488 नामधारी (ना॰ पं०) ३६३-४ 'नारद ज्ञान' (दे० दा० ) ५४७ नारनील शाखा ( स॰ सं॰ ) ५४०-२ नरायग्रदास (क० पं०) २६२,२७२ नरायग्रदास (दा० पं०) ४२८,४३१, 832 नारायग्रदास (नि० सं०) ४६६ निम्बार्क सम्प्रदाय ६६,२७३,२७४, प्रश्= निम्बाकांचार्य ८४,२२८,४३४,४३७, 888-5 'निज उपदेश' ६६७ निजामी ( ख्वा० इसन ) ७२-७४ नित्यानंद (क० पं०) २७५ निपट निरं बन ( नि॰ सं॰ ) ४६७-

निरंकारी (ना॰ पं॰) ३६८ निरंकन दास (नि॰सं॰) ४६४ 'निरंजन बोध' (क॰ पं०) २८४ निरंजन भगवान (स्वामी) ४६१ निरंजन संग्रह (नि॰ नि॰) ४६७ निरंजनी सम्प्रदाय २६५,३८६,३८८,

४३२,४६०,४६७,४६४

निरंजनी सम्प्रदाय (दे० हंदली)

निर्णु पंथ ७-८

'निर्ण्यसार' (क० पं०) १८७

'निर्म्यशान' (क० पं०) १३५

निर्म्यशान (द० दा०) ५७१

निर्मयसाम (रा० स०) ६२१

निर्मलदास (द० पं०) ४३१

निर्मलदास (द० पं०) ४३१

निर्मला (ना० पं०) ३६३,३६६

'निर्वानशान' (सा० सं०) ३६६,३६७,

३६८, ३६६
निवृत्ति नाय ५६
निश्चलदास (साधु) ४३४-५,६४२
नीमा १५१,१५६,१५८
नीरू १५१,१५६,१५८
नूरलहाँ (बेगम) ३१६
नेवलदास (सत्तनामी) ४६४,५४६

पंच १४३,३४७
'पंचक दोहे' ( जी० म० ) ५३८
'पंचक दोहे' ( जी० म० ) ५३८
'पंचमंगी' २६६,२८७,६३७
पंच प्यारे ३३०,१४८
पंचममिंह ( घा० सं० ) ५३८
'पंचामृत' ( दा० पं० ) ४३३

'पंचोपनिषद्' (च० दा०) ६०१
'पंजमंथी' ६६४
पंडित (ची० एस्०) २३१
पतंजलि (महर्षि) ५५,६५
पद्मनाभ (क० पं०) २६२
'पद्मसागर' (तु० सा०) ६५०,६५१
पद्मानद ५५६
'पद्मावत' (जायसी) २६०
पद्मावती २२३
'परचई' (म्रनंतदास) १३५,१३६
परम्रह्म सम्प्रदाय (दादू पंथ) ४१६,

४३६-४३७,४४८ परमानंद ( क॰ पं॰ ) २६३ परमोश्वर ( क॰ पं॰ ) २६४ परशुराम देवाचार्य ५१८ परसरामी सम्प्रदाय ५१८ परसाद साइव (वा॰ पं॰) ४६२,४६३ पलदू पंथ ४६२,४६५ पलदू माइव ५,४८६-६२,४६३,४६४, ५०२-३

पहलवानदास (सत्तनामी) ४६४,५४६,

पूप्० पांडे (चंद्रवर्ता) १३५,१४० पाकनाम (क॰ पं॰) २६६ पामल पंथ ५६ पानपदास ६११-३,६१४ पानपपंथ ६११ 'पाहुड़ दोहा' ४ पिकट (फेडरिक) ३४० पिशल (डा॰) ६७ पीताम्बर दास (घ० सं०) ५६६
पीताम्बर दास (न० सं०) ४६६
पीताम्बर पीर १६०-१
पीपाजी १०४,१३४,१५८,२२०,२२१,
२२३,२२५,२३३-६,४२६,४६०,
४८२,५५६
'पीपाजी की वाणी' २३५
पीपान्य २११
पीपा वट २३५
पुरनदास (क० पं०) २६४
पुरुषिलास (म० दा०) ५०८
पुरोहित इरिनारायस समी ४०७,

४२६,४२६,४६४
पुष्टिमार्ग ८५
'पुहुपावती' (दुखहरन) ५८६,५८७
पूरनदास (म० पं०) ५१३,५१४
पूरनदास (म० सं०) ४६२-३
पूरन भगत ५६
पूरन साहब (क० पं०) २६६,२८७,

पृथ्वीनाथ ६० पोलक (मिस्टर) ६८६ 'प्रकरण इलाही दुलहिन' (प्रा० ना०)' ५३१

प्रकाशमंथ (प्रा॰ ना॰) ५३१ प्रगट नाम (क॰ पं॰) २६६,२७० प्रगट बानी (प्रा॰ ना॰) ५३२ प्रतापसद्र (राजा) ६७,२७७ प्रतापसिंह सेट (चाचाजी, रा॰ स्वा॰)

६५६,६६०,६६४,६७६ प्रथम ग्रंथ (ज॰ जी॰) ५४५ 'प्रवंघम्' ८१,८२,८३,८४ अभुदास (म॰ पं॰) ५१३ प्रमोधनाम (क॰ पं॰) २६६,२७२ भ्रयागदास (बा॰ पं॰) ४६३ 'प्रसंगपारिजात' १५८ प्रहलाद दास (दा॰ पं०) ४२३ प्रागदास (दा०पं०) ४२२,४२८,४३०, x32,844,868,864 त्रागनाथ ११,२६३,३८७,४७६,५१७, ५२०,५२२,५२८-३१,५३२, प्रव, प्रव, प्रव, प्रव, प्रव, प्रव, 'प्राग्यसंगली' २६५ प्रिथिया (पृथी चंद) ३०८-६,३१०, 366,366,268,360 विथीलाल ३६५,३६६ प्रियादास ६६,१२३,१४७,१४८,२४० 'प्रेम उपदेश' (रा० स्वा०) ६६७ 'प्रेमग्रंथ' (ज० जी०) ५४५ प्रेमजी ५७८,५७६ 'प्रेमतरंगिनी' (सु॰ दा०) ३६३ प्रेमदास (क० पं०) २६४ - प्रेमपत्र' (रा० स्वा०) ६६७ 'प्रेमपदार्थ' (नि॰ सं॰) ४६८ 'ज्ञेमप्रगास' (घ० सं०) ४५६,५५७, प्र, प्र 'प्रेमबानी' (रा० स्वा०) ६६७ 'जेममूल' (द० दा०) ५७० 'भ्रेम रतन' (बा० पं०) ६१३ फ्रकीरदास (दा० पं०) ४५६ फ़लक्द्दोन ७१

फ़तेइ सिंह ३२६,३३२

फ़रीद (शेख) २५७,२६४,३७२--, इद्दर,४६० फ्रक्टर (डा० जे० पन०) ११०,१३५, २२८,२३३,२३४,३६१,३६३, 307,035,735,235 फ़र्द खिस्यर (बादशाह) ३३७,४०३ फ़र्इ खाबाद शाखा (सा० सं०) ३६३ फ़ानी १३५ फ़िरिश्ता ३७३ फ़िशर (रे॰ हेनरी) ३६१ प्तयूर (डा०) १३५ वंके भी २६२ बंदा (बीर) ३३३,३३५-७,३६०,५२२ वच्च वाबा ( घ० सं० ) ५६६ बडध्वाल (डा॰ पी॰द॰) ७,१३५, ₹8€, ₹₹₹, ₹50, 8€₹, 8€0. ४६८,४६६,४७४,५३८,५४३ 'बत्तीस नियम' ४०० बदायूनी ३८३,३८४ बनमाली (बा० पं०) ४६३ वनवारी दास (दा॰ पं॰ ) ४२२, ४३३,४५५,४५६ वनारसीदास (जैन कवि ) ४३० बन्नो (भाई) ३३३ बनी (जियाउद्दीन) ७४ बर्नेट (डा०) १०२ बलरामदास (कवि) २७७,२७६ वज्ञवंत सिंह ( महाराजा ) ४८०, **モキ**ニ वधनाजी १३४,४२२,४२८,४३० अरीद (बाबा) ७३,२६४,३७३-४,३७६ ४३३,४४३,४५६

वधनाजीकी वाणी ४३३ बहादुरशाह (बादशाह )३३२,३३३ बहाउद्दीन (शेख) ४६० बाउल सम्प्रदाय ६३ बाकी (मुहम्मद )७५ बाजीराव (पेशवा )६४४,६४५ 'बाणीग्रंय' (पा० दा० )६१३ 'वानी' (सा० सं० )३६६,३६६,

बाबर (बादशाह) २६४,२६६,३४१ बाबालाल ५१७,५२२,५२३-५,५२६,

प्र७,६६६ बावालाली सम्प्रदाय प्र२३,५२४ बारामासा (गु॰ ऋ॰) ३१६ बालकदास (सत्तनामी) प्रप्रम बालकराम (दा॰ पं॰) ४३३ बालकराम (ना॰ घा॰) ३६४ बालकनाथ (बाबा) ६२२ बालमुकुंद दास (घ॰ सं॰) ५६४, प्र६६

बालानाथ ६०
बालेश्वर प्रसाद (बाबू) ५६७
'बावन श्रक्तरी' (वि० ना०) १०६
'बावन श्रक्तरी' (क० पं०) १७६,
१८१
'बावन श्रक्तरी' (गु० श्र०) ३१६
'बावनी' (भीषजन) ४३३
बावरी पंथ २६५,३८८,३६१,४७४,
४७५,४८७,४६४,६०६
बावरी साहिबा ४७५,४७६-७,४६३,
४६५,४६५,५०३

बिद्रावन सिंह ६५६, ६७१-२, ६७३ बिद्रावनी सम्प्रदाय (रा० स्वा०) ६७२

विमल ४१३
विरंच गोलाई (वा० पं०) ४८८
विहारीदास (घ० सं०) ५६५
विहारी राम (शि० ना०) ५६४
वीजक (क० पं०) १३५,१५६,
१६१,१७७,१८१,२२५,२८७,
२६६,२७३,२७४,२८४,२८७,
४०६,५२०,५२१,६३७,६७७

वीजक (ग० पं०) ६०८ बीजक (दियादाधी सं०) ५७१ बीजक (शिवनारायणी) ५८८,५६३ बीठलदास २३६ बीरवल (राजा) ३११,६२४ बीह साहव ४७६,४७७,४७८,४७८,

बील (डा०) १३५ बुकीनन (फ्रांसिस) ५६७,५७० बुकीजी ६६१ बुद्दान (बुद्धानंद) ४१३,४१४, ६३४,४४०

बुह्दा ( माई ) २६५,२६८,३०२ ३०७,३०६,३१२,३१७,३२० बुद्धिदास ( पा० पं० ) ६१३ बुद्ध शाह ३५६ बुल्ले शाह ७४,३८७,५२२,६२४-६,

वृला साहब४७२,४८०-२,४६३,४६४, ४६७,५३४,५४४ बृटिश म्यूजियम १७४
बेखी ६४,१०३-५,३८४
बेखीमाधवदास ५०७
बेलानंद ५६५
'बोधलीला (घ० दा०) ५६४
'बोधसागर' २४६
बौद्धधर्म २४,३६,३७,१४६,१८४
ब्रज्जचित्र (च० दा०) ६०१
ब्रज्जचित्र (डा०) २४६,६३०

भ

'मक्तवोघ' (पा० दा०) १६३
'मक्तमाल' (दुखहरन) २४८,५८७
'मक्तमाल' (नामादास) ६४,६६,
१३६,१४७,२३१,२३३,२३७,
२४०,२४५,२५२,२५३,४०६,
४३३-४,६२३
'मक्तमाल' (राघोदास) ४०६,४१६,
४२१,४२५,४३२,४३३,४६१-२,

४६६,४६=

'भक्त विद्यावली' ( मन्दा० ) ५०८ 'भक्ति जयमाल' ( शिवाराम ) ६३० 'भक्ति पदार्थं वर्णन' (चन्दा०) ६०१ 'भक्ति मंगल' (देन्दा०) ५४७ 'भक्ति निजय' ( महीपति ) २३२ 'भक्तिसागर' (चन्दा०) ५६६,६०१ 'भक्तिसागर' ( श्राडवार ) ८२ 'भक्तिहेतु' (दन्दा०) ५७१ भगतपंथी (नान्पं०) ३६७ 'भगतवछावली' ( भीन्सा०) ४८६,

भगताही शाखा (क०पं०) दे०

धनीती गासा भगवान गोसाई (भगवानदास) २६३,२७३,२७४ मगवानदास (नि॰सं॰) ४६८ भन् हरि ( भरथरी ) ५६,४६०,४६% भन् इरि शतक ४६८ 'भवतारसा' (क०पं०) १३५ भवानंद २२४,५५६ भाक नाय ५०७ भागवत धर्म २२ भागीदास (क०पं०) २६३ मायडारकर (डा०) १३५,१४६ भारत इतिहास संशोधक मंडल १७% भीखापंथी ४६५,५०३ भीखा साहब ३८७,४८४-६,४८७, 855,853,858,855,856, 400,407,480 भीषजन (दा॰प॰) ४३३ मोधमजी २५७,३८३-५,४२६,४२८ भीषमदास (क०पं०) २७४ भूसुकुपा ६४ भूपाल (क॰पं॰) २७४ 'भ्रमरगीत' (दे॰दा॰ ) ५४७ 'भ्रमरगीत' (स्रदास ) २५७ 'भ्रमविनाश' ( ज॰ जी॰ ) ५४७ मंगनीराम ( महात्मा ) ६१२ मंगल कवीर (क०पं०) २७५ 'मंगल गीत' ५४७ मंगलदास (स्वामी) ४१६,४३२ मंत्रयान ३३-४,३६ मकरंददास ( ना०पं० ) ४८८

मस्येन्द्रनाय ५६,५७,६०,४६०,६३० मधुर कवि ( ब्राडवार ) ८२ मध्वाचार्य ८५,८६,४३४,४३७, ४६१-२

मनखाराम (नि॰सं॰) ४६६
मनबल महामुनि ८४
मनरंगीर जी ३७८-६,३८०
'मनबिकृतकरण' (च॰दा०)६०१
मनसादास (पा०पं॰)६१३
मनीसिंह (भादै)३३३
मनोहरदास (नि॰सं॰)४६६
मदंनसिंह (बा०पं॰)४८०,४८१,

४६३ मर्दाना २६३,३५६,३७५ मलूकदास १३४,३२४,३८७,३८८, ४७६,५०३-८,५०६,५१०-२,

भू१४ मलूक पंय ३८६,५०३,५०५ मलूक परिचई ५०५,५०७ महराई (घ०दा०) ५६४ महाराज वा मेराज पंय ५३७ 'महात्माश्चों की वासी' (बा०पं०)

भहादास (क०पं०) २६४
महादेवदास (वैध्यव) २७८,२७६
भहाप्रलय' (ज०जी०) ५४५,५४६
भहापास्त' ३३४,६५६
महायान सम्प्रदाय २८,३२-३,२७६
महादाज वावा (ध०सं०) ५६६
महावीर स्वामी ४६-५०
महीपनित (किव) २३२

माधवप्रसाद सिंह (बाबूजी महाराज) ४७३,९७१,६७४ 'माघवानल संगीत' ३१३ माघोदास (क०पं०) २६४ माघोदास (दा॰पं॰) ४२२ माननाथी पंथ ५६ मायानंद ४७६,४६२ मायाराम (घ०सं०) ५६४,५६६ 'मारफतसागर' (प्राणानाय ) ५३२ मार्कग्डेय ऋषि ५८ मार्गी शाखा (क०पं०) २७५ मालकम (कर्नल) १८३ माहेशवरी देवी (बुझाजी)६६८-६,६७३ मियाँ नजीर ५२३ मियाँ भीर ७४,३१६,३२१,६२४ मिसरी ( जुलनून ) ७८ मिश्रवंध ५६७ मिस्कीनदास ४११,४१६,४२२,४२३ मीनापंथी (ना० पं०) ३६०,३६८ मीर माधन ( म॰ पं॰ ) ५१२,५१४ मीरांबाई ६१,१३४,१३६,२३३,२३६, २५२,२५७,२५८ ६०,२६१,

२५२,२५७,२६८,५६८ ३६०,३६६,५६८ मुंटर (विशप) ६३४ मुक्तांद कवि १३५ मुक्तांद (महंत, च० दा०) ५६६ मुक्तायन (पह० दा०) ५४६ 'मुक्तिप्रकारा' (नि० दा०) ४३५ मुनिराम सिंह ५१,५२,५३,१३२ मुरारस्वामी ५०७ मुहम्मद शाह (बादशाह) ७३,५८३, मुहम्मद (इजरत ) ६८-६,७४,७८, प्रम् 'मृत्ति उलाइ' ( म॰ दा० ) ५७१ 'मूलगोसाई चरित' ५०७ मूलप्रंथ (शि॰ ना॰) ५८५,५६४ मूल निरंजन पंथ (क० पं०) २७५ 'मूलपंची' ६३५ मेकालिफ (एम्० ए०) १००,११४, ११४,१३४,३४०,३७३,३७४, ३७६,३८३,३८४ 'मेराजुल आशकीन' ७१ भेरे सत्य के प्रयोग '(म॰ गाँ०) ६८६ मैत्रेयी उपनिषद् ५७ मोतीनाथ ६६,६३० मोइनदास (दा० पं०) ४२२ मोहनदास (नि॰ सं०) ४६२-३,४६६ मोहनदास ( म० पं० ) ४१३,४१४ मोहनसिंह (डा०) १३५

य 'यश्मिमाधि' (द० दा०) ५७२ 'यशोविय' ३८६ यामुनाचार्य ८३ यारी साहब १५१,४७५,४७६,४७७, ४७८-६, ४८१,४६३,४६५,

मीलाना रूम प्रश्र

प्रवे वुगलप्रकारा (रा० स०) ६६७ योगवासिष्ठ (नि० सं०) ४६९ 'योगसंदेइ सागर' (च० दा०) ६०१ योगानंद १५८,२२३ योगेन्द्रशंकर तिवारी (भैयाजी) ६६६,६७४

रंगीदास (क० पं०) २६४
रघुपतिदास (बा० पं०) २६४,५६५,
५६६
रघुराजसिंह (महाराजा) १३५
रज्जवजी १३४,१४६,१४७,१५१,
४११,४२०,४२२-६,४२८,
४१६,४३३,४३६,४४६-५५,
४५६,४५७,४८०
'रङजबजी की वाणी' ४२६
रज्जबपंथी (रजबावत) ४२५
रटन दास (घ० सै०) ५६६
रख्जीतसिंह (महाराजा) ११५,
३५६,३६३,३६७,३६६

३५६,३६३,३६७,३६६ 'रतनलान' ( म॰ दा॰ ) ५०८ रतनदास ( घ० सं॰ ) ५६४ 'रतनावली' (घ० सं०) ५६०,५६१,

पूर्व 'रतनावली' (बा० सं०) ४७६,४६४ रत्नसागर (तु० सा०) ६४३,६५० रमाई पंडित २७६ रविदास (रेदासजी) ६,१०१,१०८, १३४,१४६,१५८,२२०,२२१,

? ? ¥ , ? ¥ € , ? ¥ € • , ? ₹ ? , ? ¥ € , ? ¥ € • , ₹ ¥ € € , ¥ ₹ € , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ¥ ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ • , ₹ •

रस्तान १५० रस्पुंजजी ४३५ रसायन सम्प्रदाय ६५ रस्किन ६८६ 'रहस्यत्रयी' २२३ 'रहस्यत्रयी' २२३ रहीम लानलाना ( अन्दुल )
१५०,४१८
राधवानंद (स्वामी) २२२,२२३,५५६
राधोदास ( दा० पं० ) १३५,१४८,
४०६,४१६,४२१,४२५,४३२,
४३३-४,४६१-२,४६४,४६६,
४६८,४६६,४८२,४६७
राधोवा ( रघुनाथराव ) ६४४
राजाराम ( महंथ ) ४६३
'राधासोश्रामी मत प्रकाश' ६६७
राधास्वामी सत्संग २६५,४७४,६३७,
६४०,६५७,६७०,६७२,६७६-७,

रानडे (प्रो॰) २३१
रानडे (प्रो॰) २३१
रानडो (प्रो॰) २३१
रामकवित्त' (भी॰ सा॰) ४८६
रामकवीर पंथ २६२
'रामकुंडलिया' (भी॰ सा॰) ४८६
'रामगीता' कि॰ रा॰) ६३१
'रामगंथ' (प्रा॰ ना॰) ५३१
रामचंद्र पंडित ५१८,५१६
रामचरग्रास ५१७,६१४-५,६१६,

६१८,६२० 'रामचरितमानम' २१६,३८६,६४६ रामजन ६१८,६१६,६२१ रामतीर्थ (स्वामी) ५२३,६४२,६८१-२,६८३

रामदास (क० पं०) २६४ गमदास (गुरु) ३०५,३०७-६,३१०,

३३८,३४६,३६० रामदास (४० सं०) ५६४,५६५,५६६ रामदास ( म० पं० ) ५१३ रामदास (समर्थ गुढ) ५३१ रामनाथ-पंथ ५= रामनाथसिंह (शि॰ ना॰) ५=१,५६५ रामनंदनदास (घ० सं॰) ५६६ रामप्रसाद (नि॰ सं॰) ४६१ रामप्रसादी दास (घ० सं॰) ५६४, ५६५

रामबरन साहब (बा० पं • ) ४८७, ४६४

रामभोइनराय (राजा) ६३७
'रामरसाम्बुधि' (रा० च०) ६१६
'रामरसिकावली' १३५
रामरहसदाम १७३,२६६,२८७,६३७
'रामराग' (भी० सा०) ४८६
रामरूप (म० पं०) २७४
रामरूप (च० दा०) ५६७,५६६,

रामविलासदास ( क० पं॰ ) २६४ रामविद्दागीदास ( २१० स्वा॰ ) ६७२ रामसनेही ( चं॰ दा॰ ) ४६६ रामसनेही ( म॰ पं॰ ) ५०८,५१४ रामसनेही सम्प्रदाय २६४,३८८,५२२

६१४,६१५,६१६,६१६ 'रामसद्दर' (मी॰ सा॰ ) ४८६ 'रामसद्दस्ताम' (गु॰ सा॰ ) ४८३ रामसिंद (भाई) ३६४ रामसेवक (म॰ पं॰) ५०८,५१४ रामसेवक साद्द (बा॰ पं॰) ४८३ रामद्वित साद्द (बा॰ पं॰) ४८७, ४६३-

रामाझासिंह ( घ॰ सं० ) ५६६ द्यामानंद ४७६,४६२ रामानंद (स्वामी) १५१,१५३,१५७६,१८२,२१६,२२०,२२१,२३०,
२३१,२३३,२३७,२५२,३६६,
४६०,५०५,५०७,५५६,५६१,
५६२,५६३,५६५,६१५
रामानुजाचार्य ८३,८५,८५,१६९,
२२२,४३४,४३७,४६१-२
रामावस सम्प्रदाय २१६,२२१,२२२,

२२३,२२६,६१५
रामावतार लीला (म॰ दा॰) ५०८
रमैया पंथी (ना॰ पं॰) ३६०,३६८
राय (प्रो॰ बी॰ बी॰) १३५
राय दलगंजन सिंह (डा॰) ४२॰
रावलपंथ ५६
'रिसाले हकनुमा' ७४,५२५
क्द्र सम्प्रदाय २२८
रूपदास (नि॰ सं॰) ४६६
रूपसरी ग्रंथ (शि॰ ना॰) ५८६
'रेलाजस सेक्ट्स' ४००,६४०-१
रेदासी सम्प्रदाय २२१,२३६,२४६
'रेदासजी की वासी' २४१
रोज (साहब) ११७,५२३,६५५

लद्मग्रदास (नि० सं०) ४६६ लद्मग्रदास (घ० सं०) ५६६ लद्मग्रनाथ ५८ लद्मग्रासेन (राजा) ६४ लखन राम (शि० ना०) ५८६,५६५ 'लव परवाना' (शि० ना०) ५८६ 'लाइफ इस्ट्री झाफ ऐन झघीरी ६३० लाल दास ४०४-६

लालदास (क० पं०) २६४,२६६ लालदास (म० पं०) ५१३ लालदेद (लल्ला योगिनी) ११,६४, १०१-३

लाल-पंथ ४०४-=,६०६ लालवेग १०३ लेखरान राय (शि० ना०) ५=६,५६५ लोदी (दौलत खाँ) २६२ लोदी (सिकंदर शाह) ११६

व

वज्ञयान २४-५,३६,६६ वर्मा (डा॰ रामकुमार) १३५,४६७ वली ७२,५६४ वल्लभ सम्प्रदाय ६६ वल्लभाचार्य ६६,२२८ वसाली (जलाजुदीन) १५० वसु (ज्ञनाथ नाथ) ५६०-१ वसुगुत ६६ वसुचैदोपरिचर (राजा) २१ वाजिंदजी (दा॰ पं॰) ४२२,४३३,

४५६ वारकरी सम्प्रदाय ७,८८,६०,६१, ६६,१३१,१८२,२२३,२३२

वासुदेव धर्म २२ विक्टोरिया ४०० विचारदाव शास्त्री १६२ विचार नाथ ५६ 'विचार माला ४३१ 'विचार सागर (नि॰ दा०) ४३४,

४३५ 'विज्ञानसागर' (सु॰ दा०) ३६३ विचित्र नाटक (गु० गो०) ३३४ विद्वलदास ५०७ विदेह मोच्च प्रकाश (सु॰ दा०) ३६३ विद्याधर ३३४ 'विनय मालिका' (द० वा०) ६०० 'विनोद मंगल' (दे० दा०) ५४७ विनोदानंद २६५,५५८,५६०,

प्रश् विरक्त सम्प्रदाय (दा० पं०) ४५-= 'विरहसार' (य० दा०) ५४६ 'विराट गीता' २७७ विराट चरितामृत (प्रा० ना०) ५३२ विरूपा ४५ विरूपन (डा० एच्० एच्०) १३५, १४७,२==,३६१,४१०,५०=, ५२६,५=६,६३५,६४० 'विवेकसार' (द० दा०) ५७१ 'विवेकसार' (कि० र०) ६२६,

६३१,६३२
विवेकानंद (स्वामी) ४३५,६४२
विश्व दे मत ३७१
विश्व नाथ सिंह (शि॰ ना॰) ५६५
विश्व श्वर पुरी ५४४
विष्णु दास नामा १०६
विष्णु दास नामा १०६
विष्णु स्वामी ६६,२२८,४३४,४३७
विसोबा खैचर १११-२
वीरभान ३६२,३६३,३६४,३६५,३६५,३६६,३६६,३६६,३६६,४०३,५३६
वीरसिंह ३६३

वेस्टकाट (रे॰) १३४,१४६,१६२,

वृत्तिप्रभाकर ४३५

वेदांत देशिक ८४

२६४

वैदिक धर्म ६६७ वैरागनाथ ५६ वैरागपंथ ५८ 'वैराग्य खान' (दे० दा०) ५४७ वैध्यावधर्म २५,८३ व्यासजी (इरिराम व्यास) १३४, १३६ 'व्योमसार' ६४१ ब्रह्म चैतन्य (द० दा०) ५७२ 'ब्रह्मज्ञान सागर' (च॰ दा०) ६०१ 'ब्रह्म वास्ती' (प्रा॰ ना॰ ) ४३२ 'ब्रह्मवेदी' (ग० दा०) ६०६ 'ब्रह्मविवेक' (द० दा० ) ५७१ ब्रह्मशंकर मिश्र (महाराज साहेब) ६५८,६७३ ब्रह्म सम्प्रदाय (माध्वीय ) २२८ ब्रह्मांड भूगोलगीता ( बल ० दा० )-

হা

305

शंकरदास (दा० पं०) ४२२ शंकराचार्य (स्वामी) १०,३६-३७, ५४,६७,८३,१२६,१२८,१२६, १३०,१३३,६६७,६६८ शंमू सिंह (शि० ना०) ५६५ शंकद प्रकाश' (घ० दा०) ५६०, ५६१,५६२ 'शब्द प्रकाश' (स० च०) ६१७ 'शब्द बानी' (स० स्वा०) ६६६ 'शब्द सागर' (जं० जी०) ५४५ 'शब्दसार' (बृ० सा०) ६४७, ६४८,६४६,६५०,६५१

'शब्दावली' (दू० दा०) ५४७ 'शब्दावली' (शि० ना०) ५८६ शरणदास (के० पं० ) २६४,२६६ शांत सर्धी (नि० नि०) ४६७ शांति पा ४३,४७ शामलाल (रा० स्वा०) ६७२ शाह त्रालम (बादशाह) ११५ शाहजहाँ (बादशाह) ३१६,३२०, 934,084,335,995 शाह मदार ७५ शाह लतीफ ५२२ शिब्बोजी ६६१ शिवदयाल सिंह (स्वामीजी महाराज) ३८७,६४७-६१,६६४,६७३, 307,507 शिवनारायमा ५१७,५८२-७,५६३-8,484,443 शियनारायणी सम्प्रदाय ५२१,५८२, 454,450,4E0 शिवप्रमाद (म० पं०) ४०८,४१४ शिवनतलाल (महर्षि) २७३,३६८, x40,47E,470,4EE,4EX, 年10年,9-001年10年 शिवसिंह ४६७ शिवसूत्र ८६ शिवाजी (महाराज ) ५३१ शिवाराम (वाबा) ४८८,५१७,६२०, ६२८ शिदाब्दीन ७२ शुक्देव मुनि २६६,५१८,५६,५६७, प्रदन्द् अप, दहर

'श्निसार'६४१

'श्रूत्यपुरागा' २७६,२८१ शून्यवादी सम्प्रदाय ६४० श्र्यानन्द ५६५ शेखन शाह (बा॰ पं॰ ) ४७६,४६३, B38,838 'श्यामचरगादासाचायं चितामृत' 485,400 श्यामदास (कः पं०) २६४,२६६ श्यामदास (दा० पं०) ४३१ श्यामसुन्दर दास (डा०) १३५, श्रीकृष्ण २३,६०, ६६७ श्रीचन्द २६२,२६८,३०७,३०८, श्रीपालदास ( घ० सं० ) ५६६ 'शीमद्भगवद्गीता' ५,२३,२४,२६,३७, 58,784,400 'भीमद्रागवत ' ६४,५१७,५६७,५६८, 'शीमल्कशतकम्' ५०४ श्रीरामचन्द्र ६, २३० श्रीसम्प्रदाय ८५,८६,२१६,२२१,२२६ 'श्रीहरिषुरुप की वार्या।' ४६४,४६६, 880

'पट ऋतु' (प्रा० ना० ) ५३१ पेमदास ( नि० सं० ) ४६१-३,४६६ संत ग्राखरी (शि० ना०) ५८८,

'संत उपदेश' (शि॰ ना॰ ) ५८६ 'संत कवीर' (डा॰ रा॰कु॰ वमां) १७५ 'संतगाथा' १०१ संतदास (दा॰ पं॰) ४२०,४२१, 855,855,850,860 संतदास ( रा० स० ) ६१५,६१६, 690 संत मत ८,११,१२-५,३८६,३६०, 727,447,404 'संतमतसार' ५१६ 'संत महिमा' (शि॰ ना॰) ५८६ संतराम (ना० सं०) ६५६ संत रामदास ( ४० सं०) ५६४,५६६ 'संतविचार' (शि॰ ना॰ ) ५८% 'संत विलास' (शि० ना०) ५८२, 455,480 संत वोजन (शि० ना०) ५८६ 'संत संग्रह' ६६७ 'संत सागर' (शिं ना०) ५८% 'संत मुन्दर' (शि॰ ना॰) ५८२, ५८४, संत संवक सिंह (शि० ना०) ५६६ सकलानंद (धः सं०) ५६५ सत्तनामी सम्प्रदाय २६५,३८६,३८८, \$ 6 7, 8 5 7, 8 5 4, 4 5 5, 4 3 6 , 488,440,404 संय कवीर (क०पं०) २७५ 'सत्य कबीर की साखी' १८० सत्यनाय ५८ सदानंद (घ० सं०) ४६५ सदाशिव (शि० ना०) ५८६,५६५

सधना (सदन) ६४,६६-१०१,२२६,

RES, YYE

सधना-पंथ १०१

सनक सम्प्रदाय ८६,२२८ 'सफीनान श्रीलिया' ७४ 'समशती' ३४ सम्मद हुसेन २६१ सरकार (डा० सर यदुनाय) \$35 सरमद ७६ सरमानंद ( घ० सं० ) ५६५ सरवर (मी॰ गुलाम ) १३५, १३६, キュキュラント सरस माधुरीशरण (चं० दा०) ५६७, सरहपा १०,३६-४१,४२,६० सर्वेगी (सर्वांगयोग ) १७६,४२६, 840,8EX 'सर्वदश्नसंग्रह' ६५ सर्वोदय ६८६,६६६ सलीम (शाहनादा) ७४ सलीम (शेख, चिश्ती) ७४ सलोतजी (ग० पं०) ६०७ सहज्ञधारी सम्प्रदाय ( ना॰ पं॰ ) ३६६ 'सह नमकारा' ४६७,६००,६०६ सहजिया (वैध्यान ) ६१-२,१२८, १३२ सहजो बाई ४६६,६००,६०४,६०६ सहते जो २६२ 'सहस्रानी' (द० दा० ) ५७१ सांगा ( महारामा ) २४० सांवता माली १०८,११३ 'सागर सिंगार'( प्रा॰ ना॰) ५६२ 'साध-यंथ' ३६६

साध सम्प्रदाय २४६,३८६,३८८, ₹ १-४0४, 4 २ २, 4 ३ =, 4 ३ €, ४४०,५४२,५५५,६०६,६३८, 680

साधुशरण सिंह (शि॰ ना॰) ५६६ 'सार उपदेश' (रा० स्वा० ) ६६७ 'सारमेद' ( रा० स्वा ) ६६९ 'सारवचन' ६६१, ६६= साविर ( ब्राइमद, चिश्ती ) ७४ सालिगराम (रायबहादुर, हुजूर साईव)

६६१,६६२-७,६७३,६७८,

303

सावन सिंह ( सरदार ) ६७२,६७३ साहिबदास (स॰ ना॰ ) ५५२ साहिब पंथ ६४२,६५२,६५८,६६० साहेब दास (क० पं०) २६३ साहेबदानी पंथ (क० पं०) २७५ सिंगाजी ११,२५७, ३७८-८२ सिंगाजी साहित्यशोधक मंडल ३८० विधिया ( माधवराव ) ६५५ सिंह घारी (ना० पं०) ३व६ सिकंदर ५५ विख्यमं २८७,३०६,३१४,३१६,

₹₹८,₹₹٤,₹४८-५७,₹६७,

335

सिख रेलिजन (दि) ३४०,३८३ 'सिद्धांत पंच मात्रा, २२३ सिद्धादास ( स॰ सं॰ ) ५४६,४५० 'सिद्धित्रय' ८३ 'विधिमाषा' (प्राग्नाय) ५३२ 'सिरं शकवर' ५२५ सीतलदास (क॰ पं॰ ) २६४,२६६

सीतलदास ( नि॰ सं॰ ) ४६६ सीतारामदास (ध० सं०) ५६४, 4,६६

सीतारामीय सम्प्रदाय ५१८,५१६ सीसमन (क॰ पं॰) २७४ धीइफी ( बुल्लेशाइ ) ६२६ 'सुन्दर ग्रंथावली' ४३१ मुन्दर दास ( छोटे ) ३८७,४१६, 822,820-32,833,834,

885,885,844,848,844, प्र७,६३६

मुन्दरदास (बड़े) ४२२,४३३,४५६ 'मुन्दर विलास' ( सवैया ) ४३१, ६३६

मुखदास ( क० पं॰ ) २६४,२६६ सखदेव दास ५६८ 'मुखमनी' (गु० श्र०) ३१६,६५८ मुखराम दास (द० पं०) ५७८ मुखसनाय (दे० दा०) ५४७ मुलानंद ( म० पं० ) ५०५,५०७,

सुयराशाही सम्प्रदाय ३६४-५ मुदर्शन नाम (क० पं०) २६६ सुदामा (म० पं०) ५१३ मुदिष्ट बाबा (घ० सं०) ५६५,५६६ सुबचना दासी ( उ॰ सं॰ ) ३६२ सुरतगोपाल १७४,२५६,२६३,२६४-

\$05,005,3 'सुरतविलास' ६४५ सुरतसनेही नाम २६६,२७०,२७२ मुरमुरानंद २२३,२२४,५५६,५६५ मुर्खपोश ( से॰ जला॰ ) ७२

सुहवदिया ( स्० सं० ) ७१-३,७७, १३२,१६० स्कीशाह (शाह फकीर ) ४७६-८०, \$38 स्की सम्प्रदाय ६७,७०,१२७,१२६, १३0,१३२,१३३,१८३,४६६, 420, 44E, 4E= स्रदास ( महाकवि ) २५७-८,२६१, 0\$8,03\$ स्रस्वामी ६५४ 'सेकोद्देश विधि' २८१ सेन नाई १०४,१३४,१५८,२२०,२२१, २२३,२२६,२३०.३३,४८२, 344 सेन-पंथ २२१,२३३ सेवादास (नि० सं०) ४६९ 'सेवापंथी (ना० पं० ) ३३१,३६५ 'सोदर' २६५,३०१,६५८ सोमानंद ८६ 'सोलइ तस्व निर्णय' (द० दा०) 'सोहिला' ( ना॰ पं॰ ) २६५,२६७, 'सोहिला' (पा० पं०) ६१३ स्यंद शास्त्र ६ स्मार्च सम्प्रदाय ३६-८०, थ3३,355 स्यामदास (नि० सं० ) ४६२ 'स्वराज्य' ( नाटक ) ६७० स्वरूप (क० पं०) २७४ हदल ३६८-६

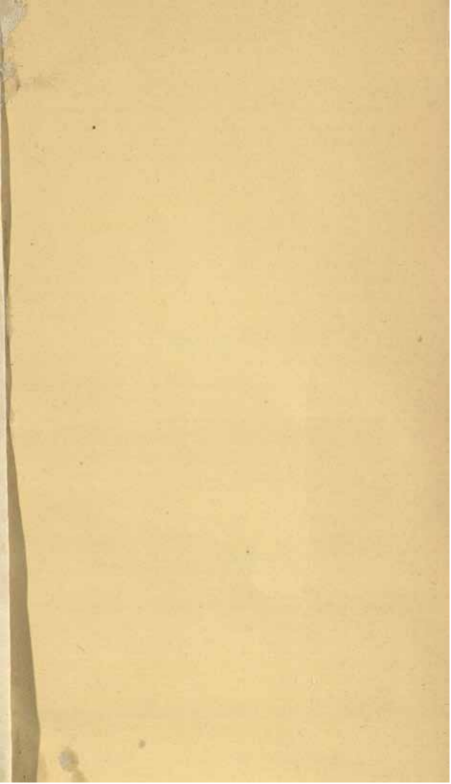
इंदली सम्प्रदाय ( ना० पंक ) ३६०, ३६८ हंस कबीर (क० पं०) २७५ इक नाम (क० पं०) २६६,२७०, २७२ हदीस ७६,१२७ इमदानी (सै॰ श्रली) १०२ इरकृष्ण राय ( गुरु ) ३२२-३ इरगोविंद राय ( गुरु ) ३१२,३१३, ३१५,३१६-२०,३२१,३२३, ३२६,३२७,३३८,३४८,३६१, ३६४,३६५,३७०,५२१ 'हरडे बानी' ४२०,४२१,४६० इरनंदनदास (घ० सं० ) ५६४,५६६ इरनाम (क० पं०) २७४ इरराय ( गुरु ) ३१६,३२१-२,३६०, 388 इरलाल साहब (बा० पं०) ४८४, १३४,७२४ इरिग्रीध ( अ० सिं० उपा० ) १३५ इरिदास (क० पं०) २६४,२६६ इरिदास (रा० सं०) ६२१ इरिदास निरंजनी (हरिपुरुप ),१३४, २६४,४२२,४२६,४३२,४६०, 864-3,868-0,802,804 इरिनारायगादास ( रा० स० ) ६१८, 498 इरीराम (नि० सं०) ४६६ इल्लाज (मन्शूर) ७८ इस्त मुहम्मद (बा॰ पं॰) ४७६,४६३ हाजी रतन ६० हाड़ीफा ४६०

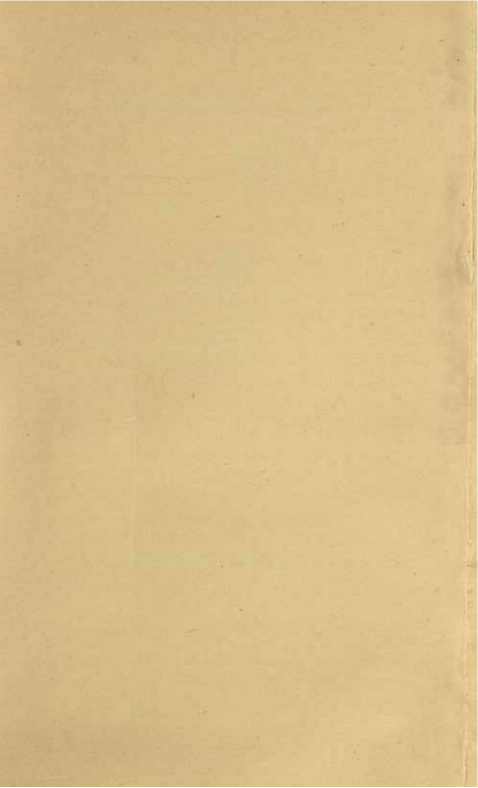
'हिंदुस्व' ( रा० दा० गौड ) ६०२ हिंदूधर्म ३६,१८३,१८४,२२६,३५७, ३६१,३६६,५१८,५२२,५३५ हिम्मतराम ( रा० सा० ) ६२१ हीसाराम ( शि० ना० ) ५६५

The second second

Digital Call Col Plan

हीनयान सम्प्रदाय ३२-३ हुज्विरी (अबुल इसन) ७१ हुमायूँ (बादशाह) २६६,३०० हुलासदास (क० पं०) २६४ हृदयराम (म० पं०) ५१३,५१४





D.G.A. 80.

## CENTRAL ARCHAEOLOGICAL LIBRARY NEW DELHI Issue record

Call No.- 891.43/Cha - 8850

Author- Chaturvedi, Parsu Ram.

Uttari bharata ki santa-Titleparampara.

"a Name | Date of Issue | Date of Return

A book that to

ARCHAEOLOGICAL

GOVT. OF INDIA

Department of Archaeology

DELHI.

Please help us to keep the book clean and moving.

5. 8., 148. N. DELHI.